
Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun), pp.139-155  
ISSN 1315-3617 – E-ISSN 2665-010X 

 

 

¡AY, PARGULA! HUMOR, SEXUALIDAD Y MORAL EN LA 
TELEVISIÓN VENEZOLANA A FINALES DEL SIGLO XX. 

 
 
 

¡AY, PARGULA! HUMOR, SEXUALITY AND MORALITY ON VENEZUELAN 
TELEVISION AT THE END OF THE 20TH CENTURY 

 
 
 

ERLY RUIZ  
UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA, VENEZUELA 

https://orcid.org/0000- 0001-9830- 0615  

 
 
 
 
 
 

Fecha de recepción: 17/08/2021 Fecha de aceptación: 28/02/22 

https://doi.org/10.54642/RVAC.2022.28.7 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 Sociólogo, Universidad Centenal de Venezuela, UCV. Mg. Sc. Filosofía de las Ciencias Humanas. 
Facultad de Humanidades y Educación, UCV. Correo: erly.dolli@gmail.com 

 

https://orcid.org/0000-%200001-9830-%200615
https://doi.org/10.54642/RVAC.2022.28.7
mailto:erly.dolli@gmail.com


¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

140 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

RESUMEN 

La televisión posee la capacidad de masificar tipificaciones morales e ideológicas delicadas. La 
sociedad civil se apropia de tales contenidos extendiendo su vocabulario y, con ello, pasa a formar 
parte de un uróboro que de tanto en tanto se devora a sí mismo. Ciertas pronunciaciones humorísticas 
constituyen representaciones erosivas las cuales reducen los elementos identitarios propios de lo 
aludido. El siguiente artículo propone una lectura crítica al sketch Pargula con la mirada en la 
comprensión de la compleja relación humor y moral. Se inicia con una sucinta inspección al papel de 
la televisión nacional en la formación del conocimiento sobre Venezuela y su gentilicio. A continuación, 
se explora brevemente la compleja relación entre el humor y la moral, y como el primero funge de 
lubricante para el control de la presentación del self y sus actuaciones en la vida cotidiana. Finalmente, 
por su naturaleza práctica, se aborda el sketch desde el análisis crítico del discurso intermodal 
propuesto por Kress y Van Leeuwen aplicado por Kay L. O’Halloran el cual expone la pronunciación 
conservadora y machista de la libre sexualidad en la televisión venezolana de finales del siglo XX. 

Palabras clave: humor, moral, homofobia, televisión, sexualidad. 

Código JEL: Z0, Z13 
 

 

ABSTRACT 

Television has the ability to massify delicate moral and ideological typifications. Civil society 
appropriates such content expanding its vocabulary and thus becomes part of a urobore that from time 
to time devours itself. Certain humorous pronunciations constitute erosive representations which 
reduce the identity elements of the aforementioned. The following article proposes a critical reading of 
the Pargula sketch with a view to understanding the complex relationship between humor and morality. 
It begins with a brief inspection of the role of national television in the formation of knowledge about 
Venezuela and its people. The complex relationship between humor and morals is briefly explored 
below, and how the former acts as a lubricant for controlling the presentation of the self and its actions 
in everyday life. Finally, due to its practical nature, the sketch is approached from the critical analysis 
of the intermodal discourse proposed by Kress and Van Leeuwen applied by Kay L. O'Halloran, which 
exposes the conservative and macho pronunciation of free sexuality on Venezuelan television at the 
end of the 20th century. 

Key words: humor, morals, homophobia, television, sexuality. 

JEL Codes: Z0, Z13 

 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

141 

INTRODUCCIÓN 

Entre risa y risa te meten la longaniza reza un típico refrán latinoamericano. 
La risa existe con toda libertad en la vida del venezolano inclusive en las 
condiciones más agrias. Mientras para algunos es un don la capacidad de generar 
carcajadas sobreponiéndose a cualquier situación, otros consideran que es un 
síntoma indudable de la “inmadurez” del gentilicio ya que aquí no estamos para 
chistecitos. Existe una manera directa para atraerla y consiste en su vinculación 
a la burla. La misma puede tomar al menos tres direcciones, a) quienes la invocan 
a costa de sí mismos (el clown es emblemático al respecto), b) quienes aluden 
alguna situación común y c) quienes la apuntan sin escrúpulos al otro. 

¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales 
del siglo XX consta de una exploración acerca de la influencia del humor televisivo 
nacional en la pronunciación ofensiva de la realidad a través del análisis del 
discurso intermodal aplicado al sketch Pargula del programa humorístico 
venezolano Radio Rochela. En primer lugar, Epistemología inmediata formula una 
sucinta inspección al papel de la televisión nacional en la formación del 
conocimiento sobre Venezuela y su gentilicio. Se inicia aludiendo a la importancia 
capital de la misma en la cotidianidad y cómo incide en el desarrollo de la 
comprensión de la realidad del momento. Posteriormente se menciona cómo la 
programación televisiva humorística del país contribuye a la popularización de 
estereotipos los cuales, en ciertos casos, constituyen abiertas humillaciones y 
maltratos verbales normalizados durante la época.  

Mientras el apartado inicial presenta la circunstancia más general con el 
objetivo de introducir al lector a la temática, el segundo consta de una 
aproximación al humor como modo de transmisión de orientaciones morales 
usualmente no solicitadas. En segundo lugar, Guillotina moral explora brevemente 
la compleja relación entre el humor y la moral, y cómo el primero funge de 
lubricante para el control de la presentación del self y sus actuaciones en la vida 
cotidiana. Se aborda cómo las tematizaciones de la realidad, propuestas por 
programas de televisión de corte humorístico, constituyen la fuente de 
verbalizaciones odiosas reproducidas posteriormente por la sociedad civil. Por 
último, La gente de la noche no ve luz constituye la parte más práctica de la 
investigación. Se describe y analiza un sketch del Pargula desde el análisis crítico 
del discurso intermodal, propuesto por Kress y Van Leeuwen aplicado por Kay L. 
O’Halloran, el cual expone la pronunciación humillante de la libre sexualidad en la 
televisión venezolana de finales del siglo XX. 

EPISTEMOLOGÍA INMEDIATA 

Durante la última década del siglo pasado la espectacularidad jugó un rol 
protagónico en la formación del conocimiento de la sociedad civil. Si bien el 
fenómeno fue anunciado por Debord (2008) mucho antes, el desarrollo de la 



¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

142 

tecnología para la comunicación aceleró drásticamente la situación. La 
espectacularidad no se reduce exclusivamente a la imagen, involucra asimismo la 
cualidad expectante, el consumo de la primera mediante la espera. Es posible 
considerar el predominio de lo imaginario, y ahora, siguiendo a Baudrillard (1979), 
como una manifestación de la era de la seducción efímera, lo cual permite 
comprender de una forma más directa la compleja relación existente entre la 
imagen, la verdad y el conocimiento.  

Si bien la internet también daba sus primeros pasos, durante el período en 
cuestión su expresión global era fundamentalmente textual, así como su 
penetración local mínima. En este sentido, la televisión mantenía una posición 
predominante como modo imaginario y epistemológico influyendo cotidianamente 
en la construcción de lo nuestro, nosotros y ellos. Con relación a lo nuestro, la 
serie de documentales Expedición (1989-1999) es simbólica al respecto. 

De acuerdo con Wikipedia (2020), la iniciativa de William H. Phelps y Misia 
Kathy Phelps en alianza con RCTV mantenía como misión “producir programas 
de televisión dedicados a promover el conocimiento de la naturaleza, a transmitir 
preceptos de comportamiento ante ella, a contrarrestar la ignorancia y la 
indiferencia ante su destrucción”. Vale la pena acotar que el mismo fue el primer 
programa venezolano exportado al exterior emitido posteriormente por Discovery 
Channel en Estados Unidos y Travel Channel en Latinoamérica. Otra expresión 
de lo nuestro emitida por la televisión nacional de finales de siglo se encuentra en 
la cobertura otorgada por el Noticiero Venevisión a una situación de rehenes 
ocurrida en Cúa, estado Miranda en 1998, la cual mostró en vivo y directo la 
ejecución del secuestrador. Actualmente esto luce monstruoso, pero para 
muchos, en su momento, presentaba una expresión indiscutible de la realidad 
violenta venezolana. 

Aunque es constantemente menospreciada por ciertos especialistas, la 
cotidianidad cumple una función constitutiva de gran envergadura. En su seno se 
desarrolla tanto el saber práctico como el sentido de pertenencia, asuntos 
capitales en las Ciencias Sociales a partir de la segunda mitad del siglo XX. Si 
bien luce como una perogrullada, la cotidianidad se encuentra condicionada por 
el espacio y el tiempo. De tal forma, su análisis se dirige a una aplicación 
determinada, la cual puede ser comprendida como una suerte de fotografía de 
una sociedad particular.  

A través de la televisión ocurren dos importantes extensiones, las cuales 
exhiben magistralmente, el papel edificante de la asociación en la construcción de 
la realidad. La primera se refiere al vocabulario. El consumo de contenido 
televisivo incide en la ampliación de la expresión de la audiencia tanto en 
contenido como en forma. Una buena manifestación de ello puede notarse en el 
uso de palabras y tono de ciertos niños venezolanos el cual se asemeja al de un 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

143 

infante mexicano en la medida que los mayores productores de contenido para tal 
plataforma provenían del país azteca.  

En cuanto a la segunda extensión, es posible comprenderla como una 
consecuencia de la primera. El uso de expresiones singulares influye en la 
propagación de la complicidad. La exteriorización del reconocimiento se expresa 
espléndidamente en la adaptación de lingo o slang del barrio por parte de ciertas 
personas de estratos socioeconómicos superiores. El propósito es 
indudablemente la creación, al menos artificial, de un sentido de pertenencia. La 
trascendencia de la discusión radica en que ciertas expresiones y palabras 
devienen en explicaciones y descripciones que, cuando apuntan a grupos de 
personas o modos de ser específicos, pueden generar disgusto e incomodidades. 
Dicho de otra manera, la televisión masifica estereotipos los cuales generan 
peligrosas zonas de confort morales e ideológicas. Un caso emblemático se 
encuentra en lo siguiente: si bien unos lentes de pasta negra actualmente son 
sinónimo de buen gusto, durante el último decenio del siglo pasado eran 
asociados a los gallos producto de su popularización en la película La venganza 
de los nerds (1984). 

En referencia a la televisión venezolana no sería injusto afirmar cómo ciertos 
programas de humor impulsaban abiertamente la humillación y estigma a través 
de su pronunciación de la realidad. Es necesario recordar que en tal momento la 
televisión ejercía hegemónicamente una doble competencia. Mientras presentaba 
la ventana al mundo y a la otredad, localmente se alimentaba de la realidad 
circundante siendo Radio Rochela un caso representativo.  

La versión criolla de Saturday Night Live promovía semanalmente una 
tipificación la cual podría catalogarse tentativamente como un bestiario de la 
venezolanidad. Los woperó, personajes interpretados por Emilio Lovera y Carlos 
Nené Quintana, eran dos amigos sifrinos famosos por sus pasos de changa 
(Techno) y su dolorosa ingenuidad de las circunstancias locales. La expresión 
woperó provenía de la canción Pump up the jam de Technotronic, y el sketch 
popularizó, además de los pasos de baile otras expresiones tales como samo 
(chamo) y Matute (para referirse a la policía). El punchline usualmente se resolvía 
en cómo algún familiar influyente sacaba de aprietos a los jóvenes, lo cual expresa 
una aplicación de la vena crítica de la comedia.  

El hermano Cocó, personaje recreado por Pedro Soto, era un "milagroso" 
curandero y estafador de ficción que timaba a sus seguidores con el característico 
"despojo". La representación difundió la expresión la fe mueve montañas, pero 
hay que pagar además del estereotipo de bomba sexy personificado por 
Gladiuska Acosta en su papel de asistente, la Coconaza.  

Otra tipificación, mucho más cercana al objetivo central de la presente 
investigación, es presentada por el humorista Henry Rodríguez en el sketch 
titulado Ay, ¡me rayé! el cual constituye una adaptación de la raja mexicana. El 



¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

144 

personaje inicialmente crea una representación de sí muy viril para luego, al 
mostrar su debilidad, presentar el papel del homosexual loca. La divulgación de 
todos estos personajes demuestra cómo el humor sujeta inclusive contra la 
voluntad. Regulariza situando lo circundante y a lo que no le dedicamos ni un 
ápice de reflexión propia. 

No obstante, algunos humoristas alegan que su trabajo es plenamente 
reflexivo. Otros van más allá y lo consideran una suerte de servicio social. La 
adaptación de la puesta en escena del stand up comedy brota como el mecanismo 
mediante el cual, tal como sostuvo Bergson (1914) a principios del siglo pasado, 
los moralistas (humoristas) se disfrazan de científicos. La actual experiencia 
norteamericana es emblemática en este sentido. Talk shows tales como Last week 
tonight with John Oliver o The daily show contribuyen a la formación de una 
opinión política suficiente para mantener una posición pública. Durante el año 
2020 ambos programas prácticamente basaron sus contenidos en el comentario 
moral en torno a la presidencia de Donald Trump.  

Si bien en la actualidad la televisión no mantiene el poder de antaño, aún 
proporciona recursos para la orientación moral y por ello sigue siendo un asunto 
pertinente, delicado y masivo. En cuanto a la homosexualidad, las consecuencias 
de la pronunciación humorística masiva inciden en la distorsión y reducción 
absurda de la diversidad sexual, lo cual ha llevado a ciertos especialistas 
(Nedeljkovic, 2016) a proponer la creación de un código deontológico que 
regularice las expresiones en tales vías. 

GUILLOTINA MORAL 

La popularización de la pronunciación humorística es un asunto 
pertinentemente sociológico, es una expresión inequívoca del ánimo individual y 
colectivo. Prestar atención a sus manifestaciones es tomarle el pulso a una 
sociedad particular en un momento determinado, por ello, y no en vano, la 
sociología fue considerada desde sus momentos iniciales una ciencia moral. Es 
posible comprender el movimiento, así como sus delicadas implicaciones morales, 
a partir de la actual pronunciación de una actividad humillante típica de la cultura 
colegial y liceísta. Lo que a finales de los ochentas era considerado como el 
chalequeo lentamente devino en bullying. El retrato (su trato nuevamente, 
mediante la novel enunciación) es significativamente más explícito en términos 
morales, tanto que su planteamiento contemporáneo es incluso señalado como 
un problema social por gobiernos aledaños.  

Es preciso enfatizar que, para efectos de la presente investigación, la 
discusión refiere a una cuestión del ánimo y no una propiedad esencial o 
sustancial. El ánimo es propensión a la realización. Desde esta perspectiva las 
tematizaciones de la realidad creadas por el humorismo regresan a la sociedad 
con una potente capacidad descriptiva y prescriptiva mediante el proceso de 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

145 

reificación (Berger y Luckmann, 2001). Similar a la pornografía, también cumple 
una función pedagógica (González, J. y Blanco, M., 2013). La ausencia de 
programas de educación sexual delega en las expresiones televisivas tales 
responsabilidades y, en consecuencia, lamentablemente muchos hombres se 
“forman” mediante la observación de tales contenidos y no a través del 
razonamiento o la sensibilidad con la otredad. Aunque suene paradójico, ciertos 
pronunciamientos humorísticos desnombran erosivamente, fomentando así la 
despersonalización. El enunciado muchas veces se transforma en una suerte de 
apodo imposible de sacudir. El entorno olvida su nombre mientras su existencia 
es cruelmente cristalizada. 

Siguiendo nuevamente a Bergson (1914), se puede considerar el corolario del 
humor, la risa, como un potente corrector social. El uso es representativo en la 
caricatura política la cual ha acompañado la prensa libre casi desde su fundación. 
La caricaturización detenta implícitamente una licencia para la ridiculización del 
poder, la cual, es necesario precisar, no goza el último de vuelta. Por ello en el 
ámbito venezolano contemporáneo las caricaturas pro gobierno no dan risa, 
manan al contrario siniestras burlas a costa de los ciudadanos.  

En alusión a la homosexualidad, su retrato televisivo humorístico ha sido 
profundamente degradante e injusto. Por un lado, se encuentra la tipificación del 
homosexual comic relief: su existencia es básicamente ser el punchline del sketch. 
Todas las burlas se dirigen a su actuación. Por el otro, está la figura del consejero 
la cual deriva de la comprensión del homosexual desde la femineidad. 
Sorprendentemente el estereotipo extrae lo homo de la homosexualidad. Quienes 
existen de esta manera pasan a ser en la televisión de la época mujercitas, lo cual 
evidentemente es, tal como se sostuvo previamente, la aplicación local de los 
machos no se raja. Ambas deformaciones imaginarias se trasladan a la 
cotidianidad de la sociedad civil y son usadas, sin distingo de clase, como 
correctivo social.  

Las tipificaciones buscan promover la vergüenza en los desviados (Becker, 
2009) censurando perversamente la libertad de cualquiera que no esté en la 
heteronormatividad. Es posible comprender la influencia de la cultura del macho 
en el humor a través de una expresión popular actual. El macho la soporta: 
aguanta y fomenta el chalequeo. 

Aunque constantemente lo nieguen, cierta parte del humorismo venezolano 
se regodea en la crueldad. Para algunos, visto desde la segunda década del siglo 
XXI, muchos sketches venezolanos son la perfecta representación de un humor 
vago, marginal y bruto. Algo que “nos debería dar vergüenza como sociedad”. No 
obstante, la corriente persiste vigorosamente en el trabajo de stand up comedy de 
George Harris o la viralización del humorismo de Instagram de Javier Hala Madrid 
y Marko Musika quienes son famosos por su representación de lo femenino a 



¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

146 

través de una franela por peluca. Otros noveles humoristas usan la inteligencia 
para justificar su complacencia en la crueldad.  

Afirmaciones tales como “el humor es para personas inteligentes” o “se picó 
porque no lo entendió”, dignas de un liceísta, presentan expresiones 
emblemáticas de tal posición, así como muestras de la típica falta de 
responsabilidad cuando su contenido es abiertamente hiriente. Es notable la 
influencia determinante de las redes sociales en la construcción de la realidad en 
el crecimiento de la cultura de la cancelación, la cual podría ser descrita 
brevemente como la perenne observación y juicio moral llevados a cabo por la 
sociedad civil no especializada. Las diversas representaciones del humorismo 
venezolano ilustran espléndidamente la supuesta diferencia entre lo cómico y el 
humorismo. Mientras el primero apela a la emoción, el segundo, tal como se ha 
sostenido hasta el momento, a la inteligencia. Por ello algunas burlas merecen 
cancelación y otras no, pues son el resultado de lo ingenioso.  

Lastimosamente, el comentario de ciertas personas adquiere el carácter 
humorístico cuando se orienta a la pronunciación de temas tabú. Si bien es aún el 
plato del día dentro los circuitos del stand up comedy, con relación a la televisión 
venezolana de finales del siglo pasado, el trabajo de Henry Rodríguez es alegórico 
al respecto. Después de su trayectoria en Radio Rochela con Ay, me rayé, el actor 
recicló su pronunciación de lo tabú en Cheverísimo con el personaje del 
Mayordomo. Lógicamente, la pronunciación no equivale al buen trato de lo 
referido. Tal es la intención de la instancia deontológica propuesta por Nedeljkovic 
(2016), ponerle un coto a ciertas expresiones denigrantes que manan de las 
producciones humorísticas que son replicadas posteriormente por la sociedad civil 
en la cotidianidad.  

Muchos hijos de inmigrantes portugueses durante la época en cuestión 
tuvieron que enfrentar diariamente el estereotipo del Portu el cual los encasillaba 
a la propiedad de un abasto o panadería. El punchline, enfatizando la cualidad de 
golpe, se transformó en un recurso frecuente en la publicidad del país, llegando a 
una suerte de epítome en el 2010 con el comercial de Nestea que invitaba a vacilar 
con Joao, el portu. Retomando la cuestión homosexual, el personaje Pargula, 
desarrollado por Carlos Nené Quintana es simbólico al respecto, así como el 
objetivo general de la presente indagación. Pargula es un pargo o tal como lo 
repite constantemente el socio del sketch, Juan Carlos Barry, una jeva sin derecho 
a la opinión. Su contraparte publicitaria es el comercial de la marca HIT sabor a 
parchita dirigida, producida y actuada por Alberto Uzcátegui, el cual plantea una 
presunta reflexión en torno a la justa pronunciación, pero usando todos los 
recursos denigrantes para su formulación.  

 

 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

147 

LA GENTE DE LA NOCHE NO VE LUZ 

Radio Rochela fue una serie de televisión venezolana producida y transmitida 
por Radio Caracas Televisión desde 1961 hasta 2010. Su emisión semanal 
totaliza 2652 episodios y obtuvo amplio reconocimiento nacional e internacional 
ganando inclusive un premio Guiness por su longevidad. Según Wikipedia (2020), 
fue creada por el productor argentino Tito Martínez del Box, el cual reclutó a 
estudiantes de la Universidad Central de Venezuela que se dedicaban a 
presentaciones humorísticas en la Facultad de Arquitectura entre los cuales se 
encontraba Cayito Aponte, Pepeto López y Charles Barry. Se orientaba a la 
parodia de la situación político-social y, aunque su formato es internacionalmente 
popularizado por Saturday Night Live, la puesta en escena, así como la 
conceptualización de Radio Rochela, es una creación auténticamente 
suramericana que antecede a la norteamericana.  

A mitad de la década de los ochenta entra al programa Carlos Nené Quintana, 
el cual participa en una serie de sketches emblemáticos de la cultura venezolana 
tales como Los Woperó, Los Jordan y Gente de la noche, donde desarrolla su 
personaje más famoso hasta el momento, Pargula. La expresión proviene de la 
conjunción entre la palabra pargo y Drácula. Mientras la primera consta como una 
expresión peyorativa para referirse a los homosexuales, la asociación indica, de 
acuerdo con el Diccionario libre (2020), a un pargo más intenso. La existencia del 
término en la agrupación demuestra la incidencia de la pronunciación humorística 
en la construcción cotidiana de la realidad, así como su permanencia en el 
imaginario colectivo nacional. Aunque el personaje estuvo en su peak de rating a 
finales del siglo pasado, actualmente vive en la web en diferentes manifestaciones 
las cuales incluyen un perfil de Instagram, un sitio donde te puede enviar un saludo 
personalizado a través de un video mensaje y su participación en Radio 
Cuarentena de su colega Emilio Lovera. 

Los sketches de Radio Rochela expresan pronunciaciones inmediatas de la 
realidad local sociológicamente relevantes. Para efectos del presente artículo se 
indaga una pronunciación despreciativa representada por un episodio de Pargula. 
Con el objetivo de develar los significados contenidos en el mismo, así como 
reconocer los fenómenos ideológicos y socioculturales que se dan a partir de tales 
actos comunicativos, se usa el Análisis del Discurso Multimodal (ADM) propuesto 
por Gunther Kress y Theo van Leeuwen aplicado por Kay L. O’halloran. Desde tal 
posición se considera el sketch Pargula como un discurso el cual combina la 
crítica y el humor con recursos verbales, imaginarios y gestuales. 

El siguiente sketch muestra las interacciones entre Carlos Nené Quintana 
(Pargula), Juan Carlos Barry (Nosferatu) y Ricardo Gruber (Portu). Los “vampiros” 
desean adquirir ciertos productos en la carnicería del último. 

 



¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

148 

—Nosferatu (Dirigiéndose al Portu): Buenas noches señor carnicero. Nosotros 
estamos aquí porque queremos comprar una cuestión. ¿Usted nos la puede 
vender? Es que vinimos exclusivamente a comprar morcilla ¿ok? (Suenan risas 
en off) 

—Pargula (Dirigiéndose a Nosferatu): Tú sabes muy bien que yo no como 
morcilla ¿ok? Lo mío es chorizo. 

—Nosferatu (Dirigiéndose a Pargula): Ay vale, tas pasao de jeva (sic) vale ¿no 
te da pena con el señor? 

 El análisis permite iluminar cómo las opciones multimodales de los actores 
involucrados en el sketch, en particular los gestos, la mirada y la entonación 
funcionan en conjunto con el lenguaje oral para dirigir la puesta en escena en 
cuanto al interés de los “vampiros” en el local. De tal forma se pasa de interactuar 
de una cuestión alimenticia a una implicación moral con el único objetivo de 
ridiculizar a Pargula.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

149 

Pargula: De compras en la carnicería 

Fase 1: Entrada a la carnicería. 

 

Cuadro visual 

 

RECURSO 
SEMIÓTICO 

 

Oralidad:  

Pargula “Sí eres rústico ¿No puedes sacar el tren de aterrizaje?” 

Nosferatu  

Portu  

Recursos 
kinéticos 

 

Mirada Ojos muy abiertos 

Tono Reclamo 

Gesto Aleteo 



¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

150 

Fase 2: Discusión sobre los productos a comprar. 

Cuadro 
visual 

 
 

 

 

RECURSO 
SEMIÓTICO 

 

Oralidad  

Pargula “Lo mío, es chorizo”   “No me llames así” 

Nosferatu  “Ay, pero estás 
pasado de jeva, vale… 
¿no te da pena con el 

señor?” 

“Señor, olvide todo lo que dijo. 
Este es una jeva. Tú eres una 

jeva”  

 

Portu    
 

 

Recursos 
kinéticos: 

 

Mirada Rolls eyes Sorprendido Enfático/Evade a Pargula 
dirigida al Portu 

Ojos muy abiertos 

Tono Reclamo Reclamo Reclamo Reclamo 

Gesto Mueve los hombros Señala al carnicero Reta a Pargula Aleteo 

 

 

 

 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

151 

Fase 3: Probando la mercancía. 

Cuadro 
visual 

 

 

RECURSO 
SEMIÓTICO 

 

Oralidad:  

Pargula   
“Pero… ¡Portu desgraciado! ¿Qué le diste a Nosferatu?” 

Nosferatu   

Portu “Métasela para que la pruebe. No, mejor la jeva”  

Recursos 
kinéticos: 

 

Mirada Retadora Ojos muy abiertos 

Tono Burla Preocupación 

Gesto Se la ofrece a Pargula Aleteo 



¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

152 

La primera amonestación a los gustos de Pargula demuestra cómo en 
Venezuela se debe evitar la combinación de ciertas palabras en público por su 
aparente contenido sexual-genital. En el caso de Pargula la reprimenda es doble 
y, desde el inicio, anuncia el tono del sketch en cuestión. A los hombres no les 
debe gustar el chorizo, ni nada parecido a un falo. La manifestación pública de un 
objeto con tales características expone cómo la desviación es, tal como señala 
Becker, “creada por la sociedad” (2009, p. 28). La heterosexualidad como norma 
establece la elección de Pargula como la de un “infractor” lo cual lo somete a la 
burla de los participantes de la interacción. La masculinidad de Nosferatu, es otra 
típica demostración de cómo “la construcción performativa de la masculinidad 
imperante necesita de la chanza homofóbica cotidiana” (Colina, 2016, p. 21).  

El segundo reproche pone en la palestra la cultura machista nacional. No se 
le debe hacer caso, ni tomar en serio a Pargula porque “es una jeva”, es decir, 
como “mujer” debe entender su función ornamental y continuar como mero 
acompañante. El Portu, a pesar de actuar temeroso al inicio del sketch, participa 
posteriormente en la humillación machista al sugerir que “mejor la jeva” debe 
“meterse” la morcilla. La expresividad de Pargula, o su fachada (Goffman, 1997, 
p.34), plantea una doble identidad, en ambos casos, deteriorada (Goffman, 2006). 
Por un lado, toma forma de la loca, apareciendo, “en un contexto situacional 
desfavorable, denigrante y excluyente'' (Colina, 2016, p. 21). Por el otro, siendo 
“una jeva”, debe someterse al control masculino de los participantes de la escena. 
La virilidad del Portu y Nosferatu, exponen una negación continua del otro 
femenino. Su precariedad consta en su conformación abiertamente reactiva e 
irreflexiva.   

Con relación a la puesta en escena de Pargula, el personaje en sí mismo 
efectúa una combinación de recursos kinésicos que funcionan como los gatillos 
que dan pie a su censura y a la homofobia. Su apariencia y sus modales (Goffman, 
1997) son estímulos que transmiten información capaz de orientar la interacción 
central de la escena. El elemento gestual fundamental es el aleteo, los golpes que 
le da a Nosferatu mientras sostiene su capa. El gesto es tan simbólicamente 
poderoso que logra sacar del personaje varias veces a todos los participantes a 
lo largo del sketch. La intención es claramente parodiar los golpes que “daría una 
jeva” molesta. Es posible considerar la actuación de Pargula desde la noción del 
rol propuesta por Goffman (1997). La debilidad de los golpes funge como la 
expresión de la presunta feminidad del personaje. La reiteración del gesto permite 
la tipificación de Pargula, crea una pauta recurrente de interacción (Berger y 
Luckmann, 2001) degradante.   

El segundo ingrediente es el tono. Pargula utiliza un tono cercano a la 
vocalización típica de una mujer venezolana sifrina. El propósito consta en 
acentuar su carácter satelital: Pargula gira en torno al tono de macho vernáculo 
representado por Nosferatu quien, como tal, debe dirigir por ello exclusivamente 
la situación. Nosferatu nunca se rajaría, su hombría está “garantizada” en la 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

153 

imposibilidad a la apertura, síntoma de la cobardía (Nedeljkovic, 2016). Aunque 
Pargula indudablemente ocupa el papel protagónico del sketch, su función dentro 
de la narrativa expuesta es la del sumiso acompañamiento.  

Por último, la mirada juega un papel importante en la confección del 
personaje. Cuando no está hablando, Pargula realiza igualmente importantes 
expresiones que se dirigen a su presentación como mujer, por ello, no sería injusto 
afirmar que la actuación apunta a la feminización mediante la exageración, 
resultando en una ridiculización e interpelación moral no solicitada. La gestualidad 
del personaje está circunscrita a lo femenino, otorgando la palabra a su 
contraparte. Mientras Pargula exhibe la emocionalidad, Nosferatu expresa la 
razón, lo cual reitera la dependencia del primero bajo condiciones francamente 
desfavorables.   

REFLEXIÓN FINAL: CONSERVADURISMO SEXUAL 

A finales del siglo XX la televisión constituía una ventana primordial en la 
formación del conocimiento y la autocomprensión de la sociedad civil. En términos 
de la cotidianidad, un hogar sin una pasaba a ser un sitio aislado de la trama 
pública de la misma forma en que, actualmente, una persona queda separada de 
su circunstancia sin el acceso a la Red 2.0. Aunque con el pasar del tiempo la 
última cada día cobra un papel más protagónico en la misma tarea, su dominio 
está aún lejos de ser hegemónico. La experiencia venezolana ilustra a la 
perfección el poder de la primera cuando se considera todos los esfuerzos que 
lleva a cabo el gobierno bolivariano por evitar la libre programación televisiva. La 
negación de la concesión de uso del espectro radioeléctrico de Radio Caracas 
Televisión y la posterior creación de TVes, un canal abiertamente sumiso al 
ejecutivo, es representativa al respecto. 

La televisión posee la capacidad de masificar tipificaciones morales e 
ideológicas delicadas. La sociedad civil se apropia de tales contenidos 
extendiendo su vocabulario y con ello pasa a formar parte de un uróboro que de 
tanto en tanto se devora a sí mismo. Vale la pena recalcar que la presente 
indagación no pretende la cancelación moral del sketch presentado, propone una 
lectura crítica con la mirada a la comprensión de circunstancias actuales tales 
como la despersonalización mediante el humor. Aunque no toda, la parodia 
humorística constantemente populariza pronunciaciones humillantes sobre la 
realidad. En el caso de Radio Rochela el programa ocupaba el prime time por lo 
cual sus consecuencias eran prácticamente inmediatas, durante la última década 
del siglo pasado muchos homosexuales pasaron a ser llamados Pargula 
perdiendo su identidad e inclusive nombre. Nuevamente es necesario retornar a 
Bergson, la cuestión no es que muchos sean moralistas haciéndose pasar por 
científicos, lo doloroso acontece en su irresponsabilidad campante. Tal como fue 
mencionado previamente algunos humoristas consideran su distorsión y 



¡Ay, Pargula! Humor, sexualidad y moral en la televisión venezolana a finales del siglo XX 

 

154 

chalequeos como necesarios blandiendo el cobarde reírse de uno mismo 
demuestra inteligencia.  

El humor es una forma de re-trato moral en un doble sentido. Por un lado, 
presenta una estampa de lo aludido mientras que por el otro constituye una 
representación erosiva la cual logra reducir los elementos identitarios propios de 
lo mencionado. El poder representativo humorístico es tan poderoso que, 
semejante a la pornografía, dolorosamente cumple para muchos una función 
pedagógica de cómo deben ser tratadas ciertas personas. Aunque la actuación 
de Pargula en sí es una evidente ridiculización de la homosexualidad, la traza 
pedagógica se expresa en cómo Nosferatu lo trata como una jeva. Tal es el 
sentido del humorista y la risa como correctores sociales: hacen profesión de la 
creación de tipificaciones que apuntan a la humillación de los desviados. No sería 
injusto afirmar cómo el humorismo venezolano es en gran parte un triste regodeo 
en la crueldad. De lo cómico bruto al humor inteligente ambas son 
manifestaciones de cómo permanecen anclados a la cultura liceísta. 

Por último, el sketch analizado se encuentra fundamentado en el 
conservadurismo sexual y el machismo propio de la época. Pargula es el gag en 
sí, objeto de ridiculización y amonestación existencial por parte de todos los 
participantes. La exageración como parte esencial de la actuación de Nené 
Quintana lo ubica dentro del estereotipo de loca y justamente por ello debe ser 
controlado y humillado. Tanto el Portu, como Nosferatu, y en extensión, la 
audiencia, forman parte del fomento de la vergüenza. La risa apunta a la censura, 
los homosexuales deben soportar el chalequeo y actuar “seriamente”, tal como 
sugiere el Capitán Nemo. Es preciso subrayar nuevamente cómo la actuación de 
Pargula es reducida al rango de jeva. El sketch no sólo degrada al homosexual, 
ofende de igual manera a la figura de la mujer al presentarla como un adorno sin 
derecho a la opinión. No en vano el tono constante de la escena es el del reclamo, 
el machismo es innegable.   

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Baudrillard, J. (1979). De la seducción. Madrid: Cátedra. 

Becker, H. (2009). Outsiders. Buenos Aires: Siglo veintiuno editores. 

Bergson, H. (1914). Laughter. An Essay on the meaning of the comic. New 
York: The Macmillan Company. 

Berger, P. y Luckmann, T (2001). La construcción social de la realidad. Buenos 
Aires: Amorrortu editores. 

Colina, C (2016). Humorismo televisivo y homofobia. Anuario Ininco, 28 (1), 
pp. 19-39. 

Debord, G. (2008). La sociedad del espectáculo. Valencia: Pre-Textos. 



Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 2022 Vol. XXVIII, No. 1 (ene - jun) 

 

155 

Goffman, E. (2006). Estigma. La identidad deteriorada. Buenos Aires: 
Amorrortu editores. 

Goffman, E. (1997). La presentación de la persona en la vida cotidiana. 
Buenos Aires: Amorrortu editores. 

González, J. y Blanco, M. (2013). Penetrando en la forma desencantada del 
cuerpo. Aproximación a la pornografía desde la antropología. En Navarrete, 
R. (comp.). Historias y culturas de la diversidad sexual. Caracas: Monte 
Ávila Editores. 

Nedeljkovic, R (2016). La tele homofobia y la necesidad de un código 
deontológico. Anuario Ininco, 28 (1), pp. 61-73. 

O’halloran, K. (2012). Análisis del discurso multimodal. Aled, 12 (1), pp. 75-97.  


