UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA

FACULTAD DE HUMANIDADES Y EDUCACIÓN

COMISIÓN DE ESTUDIOS DE POSTGRADO

ÁREA FILOSOFÍA 

Estudio de la Argumentación Metafísica en Aristóteles.

De la Utilización de Procedimientos Dialécticos en la Discusión de Algunos Principios Ontológicos de Metafísica.

                                                       Autor: Nowys Navas G. 

Caracas, 2007

Universidad Central de Venezuela

Facultad de Humanidades y Educación

Comisión de Estudios de Postgrado

Área Filosofía 

Maestría en Filosofía

Estudio de la Argumentación Metafísica en Aristóteles.

De la Utilización de Procedimientos Dialécticos en la Discusión de Algunos Principios Ontológicos de Metafísica.

Autora: Nowys Navas G.

Trabajo que se presenta para 

Optar al grado de Magíster 

Scientiarum en Filosofía.

Mención: Ciencias Humanas.

Tutor

______________________

Prof. Carlos Paván S. 

Caracas, 13 de Mayo de 2007.

Señores

Presidente y demás miembros de la 

Comisión de Estudios de Postgrado

Facultad de Humanidades y Educación 

Universidad Central de Venezuela

Presente.- 

 Me complace dirigirme a ustedes, en la oportunidad de informarles que una vez leído el Trabajo de Grado titulado: Estudio de la Argumentación Metafísica en Aristóteles; De la utilización de procedimientos dialécticos en la discusión de algunos de los principios ontológicos de la Metafísica, presentado por la ciudadana Nowys Navas G, para optar al Grado de Magíster en Filosofía, Mención  Ciencias Humanas, en mi carácter de Tutor considero que el mencionado trabajo reúne los requisitos y méritos suficientes para ser sometido a la presentación ante el jurado que esa comisión proponga. 

Atentamente,

                                      Prof. Carlos Paván

                                                           Tutor.

Universidad Central de Venezuela

Maestría en Filosofía

Mención Ciencias Humanas

Estudio de la Argumentación Metafísica en Aristóteles.

De la Utilización de Procedimientos Dialécticos 

en la Discusión de Algunos Principios Ontológicos de Metafísica.

Autora: Nowys Navas G.

Tutor: Prof. Carlos Paván S.

Resumen.

El propósito de esta investigación es mostrar que Aristóteles procede dialécticamente en su argumentación ontoprotológica. Para lograr esta meta nuestro trabajo se circunscribe al análisis del concepto de dialéctica en Tópicos I y al estudio de Metafísica IV, 1- 2 a propósito de la fundamentación del principio según el cual, el ser se dice de muchas maneras y al principio de su constitutiva unidad de sentido. El esquema capitular de la investigación es el siguiente: en la introducción, asumimos como marco teórico y referencial la propuesta interpretativa de Carlos Paván, quien en su libro “Filosofía de la Filosofía en Aristóteles; Ontoprotología y Dialéctica en la Metafísica” (www.ucv.ve/human.htm) sostiene la tesis de la dialécticidad metodológica de la Metafísica. Al respecto, asumimos que el concepto de filosofía del estagirita es ontoprotológico; que la metodología utilizada en Metafísica no es apodíctica y que la adquisición de los principios es dialéctica. En el primer capítulo, examinamos las categorías fundamentales de la concepción aristotélica de la dialéctica. En el segundo capítulo, estudiamos el Instrumento Dialéctico de Distinción de Sentidos (IDDS), seccionando dicho capítulo en dos partes, una dedicada al estudio del IDDS en Tópicos y, la otra centrada en la aplicación del IDDS, especialmente de su topos categorial (en nuestra nomenclatura, topos 5ª del IDDS), en Metafísica. Al respecto, concluimos que el IDDS es eficaz para superar la homonimia interna, vinculada a cada uno de los cuatro grupos de sentidos del ser. En el tercer capítulo, asumiendo que la categorialidad es un recurso útil para superar la homonimia de la semántica cuaternaria de `ser´ queda en vilo la homonimia vinculada al propio hecho de que `ser´ se dice de muchas maneras, esto es, categorialmente. Al respecto, en el tercer capítulo, defendemos la tesis de que los recursos topicales permiten superar la homonimia y, en consecuencia, indagamos si la unidad referencial de la predicación categorial sostenida en Metafísica, tiene o no alguna familiaridad con los topoi del IDDS, entendidos como criterios para superar la homonimia de los términos. Al respecto, concluimos que tal familiaridad se produce. En las conclusiones, bosquejamos las ideas principales de los capítulos, reflexionamos sobre el concepto de plausibilidad y concluimos corroborando la tesis de la dialecticidad de la Metafisica. Finalmente, esta investigación de carácter documental ha permitido, por un lado, contrastar la propuesta interpretativa de Paván y, por el otro, al haberla corroborado, sus resultados se suman a las lecturas que sostienen que la dialéctica es un modelo metodológico adecuado para el saber filosófico e incluso para la ciencia. En este sentido, esta investigación se inscribe en el debate entre la opinión y la verdad, sumando razones para aceptar a las opiniones plausibles como premisas del saber epistémico.   

Palabras Claves: Tópicos, Metafísica, método, dialéctica, principios, endoxa, plausibilidad, homonimia, distinción de sentidos.   

Caracas, Junio, 2007.

Indice.

Introducción: Marco Teórico Referencial.

La Noción Aristotélica de Filosofía entendida como Ontoprotología………..   1- 22

Capítulo Primero. Horizonte de la Dialéctica Aristotélica en Tópicos I……… 23- 87 

I. El Método Dialéctico: Recursos Lógicos y Argumentativos.                          24- 31

1. Plausibilidad y Selección de Opiniones……………………………………   31- 51

2. De los Predicables………………………………………………………….   51- 57

3. De los Topoi o de los Lugares Comunes de la Argumentación Dialéctica..    57- 71

4. Los Instrumentos Dialécticos………………………………………………   72- 87

Capítulo Dos. Estudio del Instrumento Dialéctico de Distinción de Sentidos en Tópicos y su aplicación en Metafísica………………………………………………….   88-182 

II.1. Estudio General del Instrumento de Distinción de Sentidos (IDDS) en Tópicos…………………………………………………………………………………... 90- 

II.1.1. Descripción de los Lugares Comunes del IDDS………………………..  91- 125

II.1.2. Alcance Metodológico del IDDS……………………………………….  125- 129

II.1.3. Finalidad del IDDS y sus Procedimientos……………………………… 129- 143

II.2. Sobre la Aplicación del Instrumento Dialéctico de Distinción de Sentidos (IDDS) Topical en la Argumentación del Principio de la Pluralidad de Sentidos del Ser (PPS) en Metafísica. …………………………………………………………………….   144 

II.2.1. Los Cuatro Grupos de Sentidos del Ser en Metafísica y su Articulación Categorial………………………………………………………………………  144- 182

Capítulo Tres. La Cuestión de la Unidad Categorial .…………………………  183- 232

I. Homonimia, Categorialidad y Analogía en Tópicos y Metafísica…………... 188- 232

Conclusiones…………………………………………………………………...  233- 251

Bibliografía…………………………………………………………………….  252- 258

Agradecimiento.

Agradezco plenamente a mi Tutor, el Prof. Dr. Carlos Paván, pues sus reflexiones, en Filosofía de la Filosofía en Aristóteles, Ontoprotología y Dialéctica en la “Metafísica”, orientaron la temática y fijaron el rumbo de esta investigación, en cuyo transcurso él, además, siempre sumo sus profundas explicaciones, su infinita paciencia como lector y la rigurosidad que lo caracteriza al enseñar. No obstante, a pesar de la acuciosidad y agudo sentido crítico de mi Tutor, en este esfuerzo seguramente se encontraran errores y deficiencias que, sin duda, reconocemos como nuestros. Profeso pues, al Prof. Dr. Carlos Paván, mi profundo agradecimiento, la más alta estima y aprecio académico y personal y esta vez en mi tesis de maestría nuevamente le reconozco al Prof. Paván, mi deuda intelectual. 

Vaya también mi sincero agradecimiento con aquellos que contribuyeron conmigo facilitándome generosamente valiosísima bibliografía, especialmente me refiero al Dr. Javier Aoiz (Prof. USB) y a Vanessa Incerpi.

Finalmente, mi gratitud con todos aquellos con quienes converse sobre el tema de mi investigación y con mis compañeros más cercanos en la maestría y en la Escuela de Filosofía, por su interés y estimulo en la culminación de este trabajo.

Dedicatoria.

A mis padres, José Ramón y Mirahyda, los mejores.

Por ser siempre tan entusiastas conmigo, a pesar de mi misma.

A Neblet, por su oportuno sentido común y su solidaridad de hermana.

A Elia, Magali, Alfonso y Mildred, Dorayda, Carmencita, Alejandro 

y Carlos Luis.

 A todos, por ser incondicionales conmigo.

“Corresponde a una misma facultad reconocer lo verdadero y lo verosímil 

y, por lo demás, los hombres tienden por naturaleza de un modo suficiente a la verdad

 y la mayor parte de las veces las alcanzan. 

De modo que estar en disposición de discernir sobre lo plausible 

es propio de quien está en la misma disposición con respecto a la verdad.”

Aristóteles, Retórica I, 1, 1355ª15ss

Introducción.

Marco Teórico Referencial.

El marco teórico- referencial de esta investigación es la tesis sostenida por Paván en su más reciente obra publicada respecto al desarrollo y constitución metodológico- dialéctica de la Metafísica Aristotélica en cuanto reflexión ontoprológica. Ahora bien, partiendo nosotros de la tesis de la dialécticidad metodológica de la Metafísica aristotélica sostenida por Paván, nos proponemos calibrar hasta qué punto los procedimientos dialécticos estudiados por el estagirita en Tópicos son empleados en algunas de las argumentaciones ontoprotológicas de Metafísica. Ahora bien, al asumir la señalada tesis es necesario mostrar la concepción general de la ontoprotología sostenida por Paván y la vinculación de esta reflexión con el proceder dialéctico para así trazar el marco referencial que orienta nuestra investigación, de tal manera que este es el objetivo de las siguientes páginas.  

La Noción Aristotélica de Filosofía entendida como Ontoprotología.
En “Filosofía de la Filosofía en Aristóteles; Ontoprotología y Dialéctica en la Metafísica”
, Paván estudia la concepción aristotélica de la filosofía en cuanto tal, partiendo de la hipótesis según la cual la ciencia buscada
 en el corpus metafísico no es otra más que la propia Filosofía. Efectivamente, desde las páginas iniciales de la obra conocida como Metafísica, el estagirita no sólo traza una apertura fenomenológica al conocimiento, centrando su reflexión en el sophós y en la sophia,,
 sino que además en el llamado libro epistemológico
 de Metafísica, se refiere a la “ciencia universal”
 denominándola filosofía primera. Atendiendo pues a estas coordenadas teóricas de la investigación metafísica, es manifiesto que en la obra en cuestión la filosofía es el objeto de las reflexiones del estagirita. Además, así lo evidencia la misma coincidencia de la tradición exegética
 al momento de afirmar que, si hay un término propiamente aristotélico para titular los apuntes metafísicos, ese es filosofía primera, entendida como aquel saber que, según reza en Metafísica I, 2, 981b28ss: 

 “[…] Versa en opinión de todos, sobre las primeras causas y sobre los primeros principios.”

Pero, a pesar de la claridad de dicha expresión, la naturaleza sumamente abstracta de esta concepción protológica del saber –la cual brinda su pleno sentido a la expresión filosofía primera- conllevó a dos interpretaciones encontradas del proyecto teorético plasmado en Metafísica. Debido a ello, en la perspectiva historiográfica de la investigación de Paván, nos encontramos con un análisis de las dificultades atravesadas por esta concepción aristotélica a la luz del llamado problema del objeto de la Metafísica, lo que equivale a decir, desde la problemática de la propia constitución del saber filosófico. Ahora bien, una manera de sintetizar el análisis que él dedica a este tema es revisar la propia comprensión de la expresión filosofía primera.  
Como se sabe, esta expresión fue interpretada por largo tiempo a partir del sentido predominante en aquella tradición que se remonta a Tomás de Aquino, quien identificaba filosofía y teología a partir del célebre pasaje de Metafísica VI, 2 1026ª28 en el que leemos: 

“[…] si no hay ninguna otra substancia aparte de las constituidas por naturaleza, la Física será Ciencia Primera; pero, si hay alguna substancia inmóvil, ésta será anterior y Filosofía Primera, y universal precisamente por ser primera; y a está corresponderá el Ente en cuanto Ente, su quididad y las cosas que le son inherentes en cuanto ente.”
   

Sin embargo, este pasaje al mismo tiempo que hizo escuela dio lugar a la controversia, pues, en el se evidencia que a la filosofía primera también compete el estudio del ente en cuanto ente y lo que le corresponde de suyo, declaración ésta que –como sabemos- da inicio a las reflexiones de Metafísica IV. Por consiguiente, tal situación también dio pie para que la exegética no tardara en poner de manifiesto que en Metafísica yacían presentes dos proyectos distintos y encontrados, pues, por un lado, la expresión filosofía primera puede leerse como el proyecto que encarna a la teología y, por el otro, también puede entenderse como el que la concibe como ontología. Por obvias razones en la interpretación escolástica de la Metafísica la ontología cedió su puesto a la teología, con lo cual el concepto aristotélico de filosofía se vuelve muy problemático. 

En abierta oposición a la lectura canónica y teológica, en los años 60, Aubenque formula la hipótesis contraria. En su exégesis, el proyecto ontológico de Metafísica se resuelve en la física. Y es que, para Aubenque, la teología es una ciencia constitutiva y aristotélicamente imposible teniendo en cuenta la oposición entre el rol atributivo del lenguaje humano y la simplicidad del ser teológico.
 En otras palabras, desde el enfoque de este intérprete el discurso sobre el ser, en cuanto discurso humano signado por la divisibilidad atributiva propia de la predicación, no puede tener como objeto a lo divino, sino sólo al ser finito.
 De manera que, en la lectura de Aubenque, aunque la teología quede inhabilitada, la ontología sale mal librada al perderse el sentido y el alcance de esta reflexión totalizante; precisamente por ello, Aubenque reduce la ontología de Aristóteles a física. En efecto, en lo concerniente a la ontología, Aubenque señala que semejante discurso no logra convertirse en científico porque su objeto (el ser) no es un género. Así pues, reduciendo a su mínima expresión la exégesis de Aubenque, esta es la situación respecto al problema de la filosofía primera en la Metafísica de Aristóteles: ella no puede ser teología porque el discurso teológico es de suyo imposible; pero, tampoco puede leerse como ontología porque el saber no es ciencia, así que para Aubenque no queda otro camino sino declarar el fracaso del proyecto metafísico y sustituirlo con la física. Básicamente, estas son las dos grandes líneas interpretativas recogidas por Paván y la diametral oposición de estas posturas le sirve como marco para reflexionar sobre las exégesis de los textos aristotélicos, pues, lo que él pone de manifiesto es que, aunque distantes en el tiempo y contrapuestas teóricamente, ambas interpretaciones curiosamente coinciden, pues, como lo señala Paván; “[…] o en el altar de Dios o en los bancos de prueba de la Física, la ontología es destinada al sacrificio.”
 Estas palabras marcan el rumbo de una investigación que apuntalada en rigurosas interpretaciones, emprende el camino hacia la restauración de la concepción protologica y ontológica constitutiva de la reflexión aristotélica en torno al sentido de la filosofía. Y es que, para Paván, el concepto de filosofía desarrollado por Aristóteles en su Metafísica es ontológico en cuanto reflexión centrada en lo que es en cuanto que es y es protológico en la medida en que estudia dicho objeto desde el punto de vista de sus principios. Para decirlo con sus palabras; “la filosofía primera de Aristóteles es ontología y sólo en cuanto ontología es protología.”
 

Así pues, sosteniendo la rehabilitación de este sentido ontoprotológico del saber filosófico aristotélico, Paván ensaya una aproximación que interpretando la ciencia buscada como saber ontoprotológico, le permite colocar su estudio de la Metafísica desde una perspectiva epistemológico- metodológica, a partir de la cual se concentra en el análisis las propias condiciones de posibilidad de la llamada ciencia universal. Sobre este particular, el autor desarrolla, desde diversos ángulos, el tema concerniente al criterio epistémico sostenido por el estagirita –tanto en Metafísica IV
 como en Metafísica VI
- respecto a la diferencia entre ciencias particulares y ciencia universal, diferencia que estriba principalmente en el carácter no genérico de ésta última. Esta importante cláusula epistemológica está implícita en las emblemáticas líneas con las que Aristóteles inicia Metafísica IV donde el filósofo nos dice:

“Hay una ciencia que estudia lo que es, en tanto que algo que es, y los atributos que, por sí mismo, le pertenecen. Esta ciencia, por lo demás, no se identifica con ninguna de las que denominadas particulares. Ninguna de las otras <ciencias>, en efecto, se ocupa universalmente de lo que es, en tanto que algo que es, sino que tras seccionar de ello una parte, estudia los accidentes de ésta: así, por ejemplo, las ciencias matemáticas.”
 

El célebre pasaje pone de manifiesto que la ontología no versa sobre un cierto género
 de lo que es, pues, su objeto es lo que es en su totalidad. De aquí que Aristóteles sostenga que `ser´ no es un género. Por lo tanto, si toda ciencia es ciencia de un género y si la teoría sobre `ser´ se caracteriza por no tener tal naturaleza, entonces es claro porque Aristóteles la considera epistémicamente como una ciencia buscada o sería mejor decir, problemáticamente buscada. Así pues, es la propia perspectiva aristotélica la que brinda todo su sentido a una investigación como la de Paván, en la cual se recorre el camino seguido por el estagirita en su búsqueda de las condiciones que garantizan la constitución metodológica y epistémica de la filosofía en tanto que ciencia de los primeros principios y de las primeras causas del ser en cuanto ser. En efecto, desde este enfoque, Paván, por una parte, examina el sentido y la preeminencia de la concepción ontoprotológica del saber filosófico y, por la otra, da cuenta del efectivo proceder metodológico empleado en su constitución. A este respecto, su propósito es mostrar la interrelación que se da entre el aspecto teorético de la investigación metafísica aristotélica y su constitución metodológica a objeto de poner de manifiesto que no puede haber una adecuada comprensión de la constitutiva universalidad que, según Aristóteles, define al saber filosófico si no se entiende cómo se logra articular su dimensión metódica.

Ahora bien, para hacernos una idea de la bidimensionalidad del análisis teorético y metodológico que Paván lleva a cabo en su investigación, examinaremos la estructura de la concepción protológica del saber, tal y como este autor la expone.

Es sabido que, en el primer capítulo del primer libro de Metafísica Aristóteles tematiza los atributos por los que comúnmente los griegos reconocen a un sabio. En efecto, a partir de un “análisis descriptivo”
 de tales opiniones el estagirita diagnostica las condiciones esenciales que perfilan a la sophia.
 Ahora bien, esta manera en que procede el filósofo sigue una metodología dialéctica, puesto que la fuente de adquisición de su reflexión son opiniones comúnmente admitidas (endoxa). Paván, siguiendo muy de cerca este análisis dialéctico, resalta la importancia que Aristóteles otorga a la universalidad como atributo fundamental del saber filosófico, perfilada tras aclarar que desde el punto de vista del objeto, la filosofía es todo lo contrario de un saber definido por su máxima extensión
 en la medida en que su rigurosidad y exactitud
 epistémica son requeridas por su constitutiva condición protológica. Esta precisión sobre el sentido de la universalidad de la filosofía deriva de la consideración de los atributos reconocidos al hombre sabio, pues, sabio no es el que sabe de todo un poco, sino el que sabe sobre los principios de todas las cosas. Dicho brevemente, lo que define la universalidad del saber es su carácter protológico y no su imposible universalidad. Pero, para entender con la mayor claridad posible esta tesis medular de la lectura de Paván es oportuno retomar las cuatro concepciones del saber filosófico que circulan en la Metafísica. Como ya dijimos, Aristóteles concibe la filosofía en Metafísica a partir de cuatro nociones, a primera vista, distintas. En efecto: en Metafísica I, como vimos, se concibe como protología; en Metafísica IV, como ontología; en Metafísica VII como usiología y en Metafísica XII como teología. Aparentemente se trataría de cuatro proyectos distintos (distinción esta que, como ya apuntamos, llevó a Aubenque a declarar el fracaso de la Metafísica). Sin embargo, Paván, retomando la posición de Reale,
 pero sin aceptar su salida teológica, muestra que las cuatro definiciones posibles de filosofía –en cuanto ciencia buscada- se pueden unificar en la protología y en la ontología.

En otras palabras, según Paván es precisamente por ser ontoprotológica que la filosofía de Aristóteles versará sobre la substancia y sobre Dios, ambos principios y ambos universalísimos. De manera que la filosofía de Aristóteles por ser protológica tendrá que ser ontológica, ya que sólo a lo que es en cuanto que es puede corresponderle la máxima abstracción expresada en la noción de primeros principios. 

Por lo tanto, aceptando el análisis de Paván, podemos decir que el telos protológico atraviesa los cuatro proyectos de la prote philosophia teorizados en Metafísica; lo que significa que, en este corpus, se expone la búsqueda y al mismo tiempo la justificación, de los principios máximamente universales y justamente (como ya lo decíamos) este es el sentido que hace posible una concepción totalizante del saber.
 Sobre este particular, Paván insiste al momento de aclarar que esta universalidad protológica contrasta, por un lado, con una pretendida ciencia de todas las cosas (pues, si así fuera, ésta acabaría anulándose a sí misma como saber por su máxima imprecisión) y, por otro lado, también contrasta con la rigurosidad de la Regina Scientiarum (es decir, la teología). En efecto, en el primer caso, el propio marco de la epistemología aristotélica impide un saber semejante, pues, para el estagirita, los géneros son incomunicables entre si, (lo que significa que es imposible admitir que haya una ciencia de todas las ciencias, pues, ella sería por definición, la ciencia de todos los géneros lo cual es un absurdo
) en el segundo caso, la filosofía acabaría identificándose con una ciencia particular y por ende, ya no podría ser ontología.

En definitiva, la lectura de Paván pone de manifiesto que si consideramos la generalidad propia del saber filosófico sólo desde la dimensión del objeto, la filosofía puede ser fácilmente confundida con la polimatía
 o con una especie de cultura general
; pero, si se enfoca el objeto de la filosofía desde una perspectiva protológica entonces, la universalidad de la ontología se vincula a la condición propia de la filosofía entendida como un saber capaz de teorizar sobre lo que es primero en el orden del ser y del conocer, es decir, el principio o mejor dicho; sobre los principios. Esto significa que lo propio de la reflexión filosófica es buscar los principios comunes a todo lo que es.

Es, en este sentido, que Paván rehabilita la concepción ontoprotológica del saber filosófico.
 Ahora bien, una manera de sintetizar los rasgos y condiciones de la concepción ontoprotológica
 del saber es comentar un pasaje que encontramos al comienzo de Metafísica VI, 1
 en el cual el estagirita teoriza sobre la condición de la filosofía entendida como ciencia universal
 –buscada-
, precisando lo siguiente: 

 “Toda ciencia discursiva o que participe en alguna medida del pensar discursivo, se ocupa de causas y principios más exactos o más sencillos. Ahora bien, todas estas <ciencias>, al estar circunscritas a algo de lo que es, es decir, a un cierto género, se ocupan de éste, pero no de lo que es, en sentido absoluto, es decir, en tanto que algo que es, y tampoco dan explicación alguna acerca de qué- es, sino que tomándolo como punto de partida –unas, tras exponerlo a la percepción sensible; otras, asumiendo el qué- es como hipótesis- demuestran, con mayor necesidad o con mayor laxitud, los atributos que pertenecen, por sí mismos, al género de que se ocupan. Por lo cual es evidente que de tal tipo de inducción no resulta una demostración de la entidad (substancia) ni de qué es (quididad)
 sino que modo de exponerlo es otro. Asimismo, nada dicen tampoco acerca de su existe o no existe el género de que se ocupan: y es que corresponde al mismo pensamiento discursivo poner de manifiesto el qué- es (quididad) y si es o existe.”    

En este pasaje hay, al menos, tres cuestiones importantes a efectos de calibrar el status epistémico de la filosofía:

En primer lugar; Aristóteles señala que el objeto de toda ciencia se circunscribe a algún género y, en esta medida, cada ciencia versa sobre una cierta parte de lo que es, lo que significa que las ciencias genéricamente determinadas tienen un alcance limitado y, por ello mismo, no pueden versar sobre lo que es en cuanto que es. Precisamente este alcance máximo define el status epistémico de la filosofía, pues, si la condición de las ciencias es versar sobre un género determinado, entonces, la filosofía, efectivamente, no es una ciencia, sino que es un saber. Por lo tanto, partiendo del carácter protológico propio de la filosofía, es evidente que ella no podrá restringirse, epistémicamente, a la universalidad genéricamente determinada propia de ciencias particulares, como la física o como la teología, aún cuando ésta última sea la más eminente en el orden del objeto. En otras palabras, la filosofía como ontoprotología no puede ser una ciencia particular, es decir, Aristóteles, según Paván, no tendría ningún empacho en reconocer que la filosofía es cuanto tal (ontoprotología) no es ni será nunca una ciencia, pues (y en esto estriba la crítica que Paván le hace a Aubenque) ello no impide que la filosofía, aún no siendo ciencia, deje de ser el saber más elevado. El filósofo pues, no es un científico, es un sabio o, por lo menos, pretende serlo. Y, este es –como diría Paván- el amargo precio que debe pagar la filosofía si se reconoce como saber y a la vez como ontoprotología.

Ahora bien, si aceptamos esta lectura del concepto de filosofía que propone Paván es de suyo evidente que, si la filosofía (ontoprotologia) no es ciencia tampoco su método podrá ser la apodeixis y esa conclusión la reconoce el propio Aristóteles precisamente en Tópicos
 que es la obra dedicada al estudio del método dialéctico. En efecto, teniendo en cuenta que en el conocimiento apodícticamente constituido los principios son asumidos, en Tópicos  I, 2 101ª37ss el Filósofo declara:

“A partir de lo exclusivo de los principios internos al conocimiento en cuestión, es imposible decir nada sobre ellos mismos.” 

Como no es posible utilizar el método demostrativo para teorizar sobre los principios porque conocerlos apodícticamente significa demostrarlos pero; para lograrlo hay que asumirlos, lo cual nos lleva a uno de estos dos vicios lógicos; o una petición de principio o una reducción al infinito en el orden de las premisas.
 De manera que el alcance epistemológico de la apodeixis en lo concierne a la fundamentación protológica es nulo. Para Aristóteles, los principios de las demostraciones; los principios propios y por supuesto, los principios comunes, por su propia condición son indemostrables y, para corroborar todo lo dicho podemos, incluso, acudir a los Analíticos. En efecto, en Analíticos Segundos I, 10 76ª38 el filósofo es elocuente cuando señala:

“Llamo principios, en cada género, a aquellos que no cabe demostrar que son. Se da, por supuesto que significan las cosas primeras y las derivadas de ellas; en cuanto al <hecho de> que son, los principios es necesario darlos por supuestos, y las demás cosas, demostrarlas.” 

Aristóteles es puntual al reconocer la indemostrabilidad propia de los principios y, sin embargo, esta condición no hace que el estagirita cierra el camino a la “ciencia” protológica, pues, una vez más en Analíticos Segundos I, 3 72b19ss el filósofo declara:  

“Pero nosotros decimos que no toda ciencia es demostrativa, sino que la de las cosa inmediatas es indemostrable (y es evidente que esto es necesario: pues, si necesariamente hay que conocer las cosas 

anteriores y aquellas de las que <parte> la demostración, en algún momento se han de saber las cosas inmediatas, y éstas necesariamente serán indemostrables.”

Lo que Aristóteles dice en el pasaje citado es sumamente importante y respecto a este mismo tema reflexiona, con claridad meridiana, en Analíticos Primeros I, 4 25b, 30 al señalar lo siguiente:

“El razonamiento es más universal que la demostración […] la demostración es un cierto <tipo de> razonamiento pero no todos los razonamientos son demostraciones.” 

La situación que se presenta es clara; la apodeixis no tiene alcance protológico porque los principios son indemostrables, pero, es preciso discurrir en torno a ellos y por esta razón, Aristóteles sostiene que, epistémicamente, no todo saber tiene que ser  demostrativo. De manera que aunque la ontoprotología, en cuanto tal, no sea apodíctica (y esto confirma, una vez más, el carácter no científico de ese saber) sin embargo, sigue siendo un saber y todo saber, si no es vana palabra debe tener un método. La cuestión es esta; ¿Cuál será el método que se ajusta a la filosofía entendida como saber ontoprotológico? Obviamente, no es la apodeixis por todo lo dicho. ¿Debemos renunciar entonces al método? La respuesta de Aristóteles es negativa y esto se corrobora acudiendo tanto a Tópicos como a los Analíticos. En efecto, en Analíticos Segundos I, 11 77ª27 ss leemos:

“Todas las ciencias  se comunican entre si en virtud  de las <cuestiones comunes> (llamo comunes a aquellas  de las que uno se sirve  demostrando a partir de ellas, pero no aquellas acerca de las cuales se demuestra ni aquellas que se demuestran), y la dialéctica  se comunica con todas <las ciencias>  como una <ciencia que> intentara demostrar universalmente las cuestiones comunes.”

Y a partir de Tópicos I, 2 101ª35- 101b Aristóteles es aún más claro, respecto a que la dialéctica, al señalar que: 

 “Es útil para las cuestiones comunes propias de cada conocimiento. En efecto, a partir de lo exclusivo de los principios internos al conocimiento en cuestión, es imposible decir nada sobre ellos mismos, puesto que los principios son primeros con respecto a todas las cosas, y por ello es necesario discurrir en torno a ellos a través de las cosas plausibles concernientes a cada uno de ellos. Ahora bien, esto es propio o exclusivo de la dialéctica.”

Los pasajes citados evidencian la reconocida utilidad filosófica de la dialéctica respecto de los primeros comunes. De manera que el método del saber que versa sobre los primeros principios (protología) es la dialéctica y, desde esta perspectiva, Paván consigue sostener que, metodológicamente, la ontoprotología es dialéctica.

Así pues, la propuesta interpretativa de Paván en su Filosofía de la Filosofía podemos reducirla (desde el punto de vista que a nosotros nos interesa) a este argumento: 

1) La filosofía defendida en la Metafísica, la filosofía a secas, la prote filosofía es una reflexión que estudia los principios más generales en cuanto que principios de lo que es en cuanto que es. Así pues, como diría Paván, la Filosofía con la F mayúscula es ontoprotología.

2) De los principios no hay demostración, por lo tanto, si la filosofía quiere seguir siendo un saber y además una ontoprotología, desde la perspectiva metodológica, no le queda otro camino que entregarse al proceder del dialéctico. 

En suma y con esto concluimos el resumen de este aspecto de la investigación de Paván; la filosofía ni es teología (Reale) porque si lo fuera sería una ciencia particular, pero, tampoco, la Metafísica es la vacía etiqueta de un saber frustrado
 (Aubenque) porque aún no siendo, en el orden de su objeto, metodológicamente apodíctica bien puede ser dialéctica. 

Como se pudo apreciar en este sucinto resumen de la investigación de Paván, uno de los puntos medulares de su propuesta interpretativa es que la dialéctica es un método de alcance protológico y, en esta misma medida, la dialéctica es constitutiva del proceder metodológico de la Metafísica, aceptando que en dicha obra Aristóteles reflexiona sobre la filosofía entendida como ontoprotología y, precisamente, esta es la conclusión que se desprende de las páginas anteriores. 

Ahora bien, en lo que respecta a esta investigación asumiremos la tesis de Paván que acabamos de exponer y en plena sintonía con ella intentaremos profundizarla a fin de desarrollar de manera rigurosa lo concerniente a la concepción aristotélica de método dialéctico y al planteamiento de sus respectivos procedimientos. Y es que, si dialéctica y ontoprotología comparten “identidad de dominios” en virtud de su común alcance protológico, entonces, también deberían compartir “identidad de procesos”.
 este respecto, nuestra investigación pretende ser una puntualización de la tesis de Paván al enfocarla desde el punto de vista del examen de algunos de los procedimientos dialécticos que deberíamos encontrar aplicados en algunas argumentaciones protológicas de la Metafísica. Claro, es evidente que con esta manera de proceder la concepción de la metodología dialéctica de la Metafísica sostenida por Paván o bien resultará ratificada y corroborada de hecho o bien puede resultar debilitada a la luz de los resultados de esta tesis. He aquí la justificación y la pertinencia de este trabajo de investigación cuyo desarrollo supone estudiar los aspectos metodológicos que son centrales de Tópicos. En este sentido, en el primer capítulo se examinará la estructura general de dicha obra, enfatizando a grandes trazos sus planteamientos metodológicos, perfilando así la concepción aristotélica de la dialéctica. Una vez dado este primer paso en los dos capítulos siguientes analizaremos los procedimientos dialécticos utilizados para fundamentar tanto el Principio de la Pluralidad de `ser´ como el Principio de la Unidad Semántica de `ser´. De tal manera que, objeto del segundo y tercer capítulo es constatar que los procedimientos dialécticos seleccionados se aplican en momentos neurálgicos de la argumentación ontoprotológica aristotélica.

Capítulo Primero.

Horizonte de la Dialéctica Aristotélica

en Tópicos I. 

I. El Método Dialéctico: Recursos Lógicos y Argumentativos. 

     En esta investigación hemos asumido la tesis general que vincula la universalidad del método dialéctico a su alcance ontoprotológico. Desde este enfoque, la concepción aristotélica de la dialéctica perfilada en Tópicos presenta dos dimensiones: por una parte, se erige como el método de máximo alcance y, por otra, revaloriza epistémicamente la opinión al enfocarla desde la noción de plausibilidad (endoxon). Partiendo de esta idea, Paván ha mostrado que, efectivamente, la universalidad del método dialéctico une su suerte a la universalidad de la filosofía entendida como saber ontoprotológico. Ahora bien, sobre las bases de este planteamiento general, la utilización de un tipo de argumentación de naturaleza dialéctica resulta ser propia de Metafísica y, precisamente, hemos dicho que el propósito de nuestra investigación es estudiar este aspecto metodológico y argumentativo del saber ontoprotologico pues, ya se ha puesto de manifiesto que la vinculación entre principios ontológicos y método dialéctico todavía reclama un examen más detallado en lo concerniente al estudio de los procedimientos argumentativos desarrollados en Tópicos, obra temprana
 donde Aristóteles desarrolla su propia concepción de la dialéctica como método.
  

Aristóteles inicia Tópicos declarando lo siguiente:
  

“El propósito de este estudio es encontrar un método a partir del cual podamos razonar sobre todo problema que se nos proponga, a partir de cosas plausibles.”

En el pasaje citado es menester destacar al menos dos cosas, a saber: por una parte, el estagirita se propone determinar si puede haber un método que permita razonar sobre todo problema y, por la otra, declara que de haberlo, analizará los elementos
 de un método cuya característica fundamental es partir de premisas plausibles. Esto significa que en Tópicos el filósofo se dedica a teorizar sobre las condiciones metodológicas de la práctica dialéctica. Ahora bien, la idea general acerca del método dialéctico nos la brinda la propia articulación de Tópicos de manera que son parece oportuno desarrollar ciertas reflexiones preliminares a este respecto. En efecto, Aristóteles deja bien en claro que, sobre las teorías y los procedimientos argumentativos estudiados en dicha obra, no cabe pretender la exactitud que es necesaria en otros ámbitos, advertencia esta que es reiterada por el estagirita en otras ocasiones. Por ejemplo, en Tópicos I, 1 101ª18, al concluir su exposición acerca de las diferentes especies de razonamientos, el filósofo sentencia:

“[…] no nos proponemos dar una explicación exhaustiva de ninguna de ellas [el filósofo se refiere a las distintas especies de razonamiento]
 por cuanto, al contrario, queremos discurrir en torno a ellas sumariamente, al estimar que es más que suficiente, de acuerdo con el método preestablecido poder reconocer, de alguna manera, cada una de ellas.”

Ahora bien, que lo dicho sea cierto respecto del razonamiento dialéctico es algo que puede corroborarse ya sea verificando la calidad de sus premisas, ya sea colocándonos desde el punto de vista de un enfoque formal, es decir, atendiendo a la misma estructura metodológica de la teoría de de los predicables, la cual, como es sabido, constituye la columna vertebral de Tópicos. En efecto, en el primer caso, es menester reconocer que, sobre un método cuyas premisas son opiniones razonables, por definición, es imposible brindar todos los casos posibles, pues, como dice Zadro, “pueden siempre presentarse nuevas formas no prevista en la clasificación”
 de dichas premisas. En este sentido, la naturaleza del método dialéctico estriba en su constante constituirse y en ello mismo radica su utilidad en cuanto tal y en lo que respecta a la naturaleza del filosofar. Ahora bien, en lo que concierne al segundo aspecto de la cuestión, cabe destacar que el mismo proceder de Aristóteles en el planteamiento y desarrollo de su teoría de la predicación, pone de manifiesto que este tipo de razonamiento exige, más que rigidez, flexibilidad y, precisamente por ello, en la catalogación de los lugares para la argumentación en torno a cada uno de los predicables, el filósofo no procede según el modelo exhaustivo propio de la deducción sino que lo hace descriptivamente. En efecto, refiriéndose a este tema en Tópicos I, 6 102b35ss, Aristóteles confiesa la inutilidad de un método rígido en lo que respecta a la argumentación dialéctica. He aquí sus palabras:  

“[…] no hay que buscar un método único y universal para todas ellas [se refiere a los predicables] en su conjunto: en efecto, eso no es fácil de encontrar y, si se encontrara, sería completamente oscuro e inutilizable para los fines asignados a este estudio. Habiendo asignado, en cambio, un método propio a cada uno de los géneros señalados [se refiere a la definición, el propio, el género y el accidente] como distintos, puede resultar más fácil, a partir de lo peculiar de cada uno.”    

A partir de pasajes como este y atendiendo a la propia estructura de Tópicos, mucho se ha insistido y con razón, en el carácter asistemático de la obra en cuestión
 pero, lo que parece seguro, es que esta condición no es simplemente estilística, sino que es constitutiva de la misma dialéctica aristotélica y, desde este punto de vista, confrontar tal riqueza metodológica requiere de una estrategia precisa sin que ello implique referencia alguna a un supuesto e inexistente carácter sistematizante. La nuestra, como ya dijimos,
 está orientada a rastrear en Tópicos algunos de los procedimientos metodológicos utilizados por Aristóteles en la Metafísica. Para ello, por una parte, respecto a Tópicos, nuestro análisis se apoya en la estructura del primer libro que es el último desde el punto de vista de la composición de la obra. Esto lo haremos debido a la reconocida naturaleza profunda y elaborada, pero al mismo tiempo, depurada y sintética que caracteriza a dicho texto. Asimismo, por otra parte, respecto a Metafísica nos concentraremos en el cuarto libro con la finalidad de mostrar: (1) el aparato argumentativo que soporta el principio de la multivocidad del ser, (2) el principio de la unidad de significación del ser en vista de la problemática constitución de una ciencia universal y al mismo tiempo unitaria, tesis estas –sin duda- fundamentales y decisivas para la constitución misma de la filosofía primera aristotélica. Alcanzar semejante objetivo significa mostrar que Metafísica –por ser constitutivamente dialéctica- también tiene que serlo desde el punto de vista de la argumentación que utiliza en su concreto proceder. Pero, antes de empezar el estudio de los procedimientos dialécticos topicales empleados en el efectivo discurrir de Aristóteles a lo largo de sus argumentaciones en Metafísica IV, 1-2 es indispensable analizar la misma concepción aristotélica de la plausibilidad y, de igual manera, es necesario hacernos una idea respecto a los recursos metodológicos generales que se emplean cuando de argumentación dialéctica se trata. Por consiguiente, en este capítulo, dedicado al contexto metodológico de la dialéctica, desarrollaremos el siguiente itinerario: en el primer apartado examinaremos, de manera general, la calidad de las premisas del razonamiento dialéctico estudiando la noción de plausibilidad y en los tres restantes, nos colocaremos desde una perspectiva metodológica más específica mostrando que los razonamientos que parten de premisas plausibles se articulan según tres niveles fundamentales que son los siguientes:  

1º- En el primer nivel, las premisas se clasifican según los cuatro “tópicos” o predicables, siendo estos últimos los esquemas generales de la argumentación, en cuanto que estructuras válidas bajo los cuales se inscribe toda predicación.

2º-  En el segundo, dado el carácter máximamente general de los tópicos o predicables, éstos se articulan a través de un conjunto de esquemas argumentativos que Aristóteles llama “topoi” entendidos en un sentido más particular si se los compara con los predicables. Precisamente, para evitar confusiones a este respecto, reservamos el término “tópico” para referirnos a los predicables y la expresión “topoi” para referirnos a aquel conjunto de esquemas argumentativos que suelen utilizarse en la exposición de los tópicos mismos.
 

3º- En el tercero, analizaremos la función de algunos de los denominados “instrumentos dialécticos” (ID). A este respecto, enfatizaremos que esta categoría de la dialéctica topical es tan importante como los mismos predicables y como los topoi que los articulan, pues, como veremos, los ID sirven de marco referencial a los procedimientos dialécticos. A este respecto, por una parte, se evidenciará que las condiciones de uso de las premisas plausibles se inscriben en alguno de los ID y, por la otra, mostraremos que los criterios de ciertos ID clasifican los topoi empleados en los predicables, razón por la cual nos referiremos a tales criterios utilizando también el término topoi, pues, en tanto que utilizados en el contexto de cada predicable y en tanto que marco de procedimientos argumentativos, es evidente que los ID y sus criterios son también lugares comunes de la dialéctica topical. Dicho esto pasemos a ocuparnos de la primera parte de nuestro itinerario, es decir, la relativa al análisis de la calidad  de las premisas dialécticas. 

1. Plausibilidad y Selección de Opiniones. 

Aristóteles concibe la dialéctica como un método útil a toda investigación, cuyas técnicas necesariamente están orientadas hacia un estudio de las posibles argumentaciones y que descansa sobre un minucioso aparato teórico cuyo objeto es la opinión.
 En efecto, en el razonamiento dialéctico, la opinión es, a la vez, el punto de partida es decir, la materia de las premisas y la piedra de toque de la misma argumentación. Por lo tanto, en un primer momento, Aristóteles apunta hacia la restricción del dominio de las premisas en virtud del razonamiento dialéctico. A este respecto, en las primeras líneas de Tópicos,
 Aristóteles señala lo siguiente: 

“El propósito de este estudio es razonar sobre todo problema […] a partir de cosas plausibles […] son cosas plausibles (endoxa) las que parecen (dokounta) bien a todos, o a la mayoría (toîs pleístois), o a los sabios (toîs sophois), y, entre estos últimos, a todos, o a la mayoría o a los más conocidos y reputados (toîs málista gnorímois kaí endóxois).

En este pasaje es menester destacar tres aspectos muy importantes y estrechamente vinculados con el alcance del método dialéctico, a saber: 

(1) La universalidad del proceder dialéctico teleológicamente considerado; (2) la universalidad del método en cuanto a su alcance temático y (3) la universalidad endoxástica de sus premisas. A continuación, desarrollaremos estos tres temas. 

Desde el punto de vista de sus fines,
 Aristóteles enfatiza que el argumentar dialéctico es útil para ejercitarse
 ya que provee de un método de suma eficacia argumentativa;
 es útil en las conversaciones,
 ya que permite evaluar las opiniones que otros se atribuyen como propias
 y, por último, desde el punto de vista filosófico, por un lado, la dialéctica, en cuanto razonamiento de la contradicción,
 dispone al discernimiento de la verdad de los argumentos
 (y este mismo esquema, que se remonta a los antilogoi,
 aplicado al examen de tesis filosóficas, permite la articulación del método de investigación aporético)
 y, por el otro lado, la dialéctica es el método de la propia racionalidad protológica.
 

Ahora bien, respecto a la universalidad temática de la dialéctica es menester destacar que esta se modula en función del alcance problemático de dicho método, en la medida en que a el competen todas las especies de problemas, máximo alcance que –como se recordará- se patentiza desde las primeras líneas de Tópicos, donde leemos:
 “El propósito de éste estudio es encontrar un método a partir del cual podamos razonar sobre todo problema.”

La misma declaración de competencia es reconfirmada en el siguiente pasaje de Tópicos I, 14 101b25ss, donde Aristóteles precisa que:  

“[…] los argumentos (oí lógoi) surgen de las proposiciones (tón protáseon); y aquello sobre lo que versan los razonamientos (sillogismoí) [Aristóteles se refiere aquí específicamente al objeto sobre el cual versan los razonamientos dialécticos] son los problemas (tà problématá).”

Así pues, como puede apreciarse, al reconocer la dialéctica como el método apropiado para dilucidar problemas, Aristóteles establece su universalidad temática cuyo correlato se apoya en su misma universalidad formal. Y es que, como dice el estagirita en Tópicos I, 4 101b35,

“[…] de toda proposición podrás hacer un problema cambiándola de modo.” 

A la luz de este pasaje, podría pensarse que lo propio del argumentar dialéctico es versar sobre todo tipo de problemas, pues, diferentes tipos de proposiciones puede ser formuladas –desde el punto de vista formal- interrogativa y disyuntivamente convirtiendo así al enunciado proposicional en un problema.
 Sin embargo, como nos advierte el mismo Aristóteles en Tópicos I, 10 104ª4;  

“[…] no toda proposición ni todo problema se ha de considerar dialéctico.”

Por consiguiente, aunque no cabe negar que la dialéctica es el método para desentrañar universalmente problemas, sin embargo, será menester prestar la debida atención a los criterios que brinda el estagirita para perfilar dicha universalidad –al menos en lo que respecta al alcance filosófico de este método- pues, como el mismo Aristóteles señala, así como no todo problema es dialéctico, en este mismo orden de ideas, cabe decir que no todo problema es filosófico. 

Finalmente, en lo concerniente a la universalidad de los endoxa, Tópicos
 señala que la dialéctica, en cuanto método del discurso argumental, al igual que todo razonamiento, parte de ciertas premisas
 que, en este caso, se caracterizan por pertenecer al ámbito de lo opinable, lo que significa que dichas premisas no son necesariamente verdaderas sino plausibles, razón por la cual, al compararlas con otro tipo de premisas, ellas manifiestan una mayor complejidad. Pero, además, a esto hay que sumarle la propia negación de Aristóteles respecto a que toda proposición (y, por ende, todo problema) sea dialéctica, pues, de tal negación se infiere que la materia de las proposiciones dialécticas no puede ser cualquier tipo de opinión. Y es que, si así fuese, toda proposición sería dialéctica por el sólo hecho de pertenecer al ámbito de lo opinable, o bien por ser formulada interrogativa y disyuntivamente, lo que bastaría para convertirla en un problema. Por consiguiente, si no todo problema –en cuanto tal- es dialéctico y puesto que no toda opinión es plausible, entonces, será menester analizar la manera cómo Aristóteles determina su noción de plausibilidad.

El término griego endoxon ha sido traducido de diferentes maneras. Se lo ha entendido, filosóficamente, como opiniones comunes,
 opiniones generalmente aceptadas,
 opiniones probables,
 opiniones admitidas,
 opiniones plausibles,
 opiniones dignas de estima
, opiniones notables,
 opiniones provenientes de fuentes autorizadas,
 entre otros. Más allá de la valoración de la fidelidad filológica de las distintas traducciones y de las razones
 que han dado lugar a cada una de ellas, todas comparten una concepción epistémica fundamental, a saber: no todas las opiniones son por sí mismas plausibles, sino que se convierten en ellas en cuanto que opiniones compartidas. En efecto, así lo pone de manifiesto la misma manera en que Aristóteles describe la noción de «cosas plausibles» en las primeras líneas de Tópicos I, 1 100b23ss., cuando señala:  

“[…] son cosas plausibles las que parecen bien a todos, o a la mayoría, o a los sabios, y, entre estos últimos, a todos, o a la mayoría, o a los más conocidos y reputados.”

Como puede verse, un endoxon, esto es, las premisas de un razonamiento dialéctico no es cualquier tipo de opinión, sino las que “parecen bien”, a todos o, a la mayoría o, a los sabios. Esto significa que la plausibilidad de las opiniones no responde ni a la individualidad subjetiva, ni a la coincidencia azarosa, sino al reconocimiento compartido universalmente respecto de una cierta opinión aunque dicha universalidad pueda matizarse. Por consiguiente, en la argumentación dialéctica –en general- se pueden tomar como premisas aquellas opiniones en las que todo el mundo está de acuerdo o bien, las que son comúnmente admitidas por la mayoría de las personas, o las que sostienen todos los sabios o la mayoría de los hombres versados en una materia,
 o inclusive, las que le parecen bien sólo a algunos de ellos, siempre que éstos sean reconocidos como sapientes. Esto es lo que nos dice Aristóteles en el texto citado; todas las opiniones recogidas en la definición de «cosas plausibles» tienen formalmente la misma calidad de plausibles, pero; ¿acaso tienen el mismo peso epistémico? A nuestro modo de ver, la misma descripción de la naturaleza de los endoxa pone de manifiesto que la universalidad de la plausibilidad aristotélica comporta una progresiva disminución de su extensión que va justamente a la par del aumento cualitativo del marco referencial correspondiente.

En conclusión, el criterio aristotélico de plausibilidad no estriba simplemente en el carácter compartido de la opinión, pues, si así fuese todas las premisas dialécticas tendrían la misma estabilidad.
 En efecto, aunque las opiniones de los sabios no sean compartidas por la mayoría incluso las opiniones de unos pocos entre ellos pueden ser premisas, lo que patentiza que la propia definición aristotélica de plausibilidad está entretejida por un criterio de selección cualitativo evidenciado en el hecho mismo de que la plausibilidad se modula respecto de la naturaleza de lo discutido y del reconocimiento de aquellos que discuten.
 Sin embargo, a la luz del texto que citaremos a continuación nuestra inferencia no deja de ser problemática. En Tópicos I, 10 104ª8 Aristóteles nos dice lo siguiente: 

“Una proposición dialéctica (prótasis dialektikè) es una pregunta plausible (prótesis endosos), bien para todos, bien para la mayoría (tois pleístois), bien para los sabios (tois sophois), y, de entre éstos, bien para todos, bien para la mayoría, bien para los más conocidos (tois málista gnorímois), y que no sea paradójica: pues cualquiera haría suyo lo que es plausible para los sabios, siempre que no sea contrario a las opiniones de la mayoría (taîs tôn polloôn dóxais).”

Como podemos apreciar, este pasaje define las proposiciones dialécticas,
 desde el punto de vista formal, como aquellas que se formulan en forma de pregunta en cuando expresión de problemas surgidos ya sea por falta de criterios respecto de lo tematizado o, por el contrario, dada la clara discrepancia endoxástica.
 Desde el punto de vista de su contenido, premisas dialécticas son aquellas cuya materia son las opiniones plausibles (repitiendo así lo sostenido en 100b23ss) pero, a continuación, Aristóteles añade unas palabras un tanto crípticas. En efecto, el filósofo parecería sostener que la plausibilidad de una premisa dialéctica se fundamenta en un doble criterio, a saber: (1) que dicha premisa sea aceptada por los sabios y (2) que lo que los sabios aceptan no contradiga las opiniones de la mayoría.
 Así pues, aunque en un primer momento Aristóteles enfatiza la vinculación entre plausibilidad y saber calificado afirmando que “cualquiera haría suyo lo que es plausible para los sabios”, sin embargo, inmediatamente después, la plausibilidad ya no parece someterse a la autoridad de la sabiduría, pues, el filósofo parece afirmar que la aceptación de las opiniones de los sabios depende de su concordancia con la opinión de la mayoría.
 Por consiguiente, nos preguntamos ¿a qué mayoría se refiere Aristóteles? Si consideramos el método dialéctico en el orden de su aplicación filosófica y particularmente, en lo que respecta a su alcance protológico,
 es sensato pensar que, en tal ámbito, el criterio de plausibilidad, si no quiere convertirse en arbitrariedad convencional (aunque sea de muchos), no puede estar exclusivamente determinado por la aceptación de una comunidad no cualificada.
 Y es que, si aceptamos que la opinión de los que saben debe ser avalada por la mayoría entendida como la opinión ordinaria, enfrentaríamos una sería dificultad, pues, la mayoría de los sabios, por ejemplo, podrían coincidir en que la definición expresa los predicados esenciales atribuibles a un concepto. Pero ¿acaso la mayoría de los atenienses contemporáneos de Aristóteles entendería siquiera esta proposición? Es evidente que teorías tan refinadas no eran para nada accesible a las mayorías, ni en los tiempos de la democracia de Atenas, ni en los nuestros. Por lo tanto, el criterio de la plausibilidad dialéctica –en lo que respecta a la dimensión filosófica y protológica de este método- no puede ser la coincidencia de muchos por, al menos, tres razones: (1) Desde el punto de vista metodológico, la concepción aristotélica de la plausibilidad autoriza que opiniones cualificadas sean punto de partida, por consiguiente, si tales opiniones se sometieran a las de la mayoría, la progresiva decantación de opiniones inherente a dicha noción perdería su sentido
 y, además, la plausibilidad de la dialéctica entendida como método del argumentar dejaría de vincularse al propio status epistémico de las cuestiones debatidas.
 (2) Desde el enfoque epistémico, es evidente que la subordinación de opiniones autorizadas a opiniones no calificadas se traduce en una clara desvalorización de las opiniones de los que saben.
 (3) Finalmente, apelando al sano sentido común, es manifiesto que la mayoría que comparte las teorías de los sabios es limitada por ser calificada. Por lo tanto, la parte final de Tópicos I, 10 104ª8ss. (en lo que respecta al alcance filosófico y protológico de la metodología dialéctica) debe ser entendida restringiendo intensivamente el significado del término `mayoría´. Y es que, así como es cierto que las opiniones de todos y la mayoría muchas veces se vinculan a las opiniones corrientes u ordinarias,
 no es menos cierto que las expresiones `todos´ o `mayoría´ no siempre se refieren al común de la gente, sino que su plausibilidad también podría estar ligada a la cualificación de una comunidad que, a su vez, reconoce la calidad de una opinión. Al respecto, el siguiente texto de Retórica II, 22 1395b28 – 1396ª2 es claro. El pasaje reza como sigue:
“Esta es, en efecto, la razón de que los <oradores> incultos sean más persuasivos ante la multitud que los cultos, según dicen los poetas que los incultos hablan con más arte al pueblo; pues los primeros hablan de lo común y universal, mientras que los segundos se refieren a lo que <los oyentes> saben y tienen próximo. De este modo, pues, ha de hablarse, no tomando como punto de partida todas las opiniones, sino algunas determinadas –como por ejemplo, las de los jueces o las personas que gozan de reputación, porque así  la cosa aparece más clara para todos o, al menos, para la mayoría.”

Como podemos apreciar, en el pasaje encontramos una clara referencia a las opiniones de los hombres de reputación, a los cultivados y a sus respectivas comunidades de diálogo. En efecto, el caso ilustrado se refiere a las opiniones del estamento judicial, pero, más allá de la valoración particularizada de este ejemplo, lo que en el se pone de manifiesto es que los endoxa son premisas –aceptables para la mayoría- en cuanto establecidas a partir de un saber compartido y autorizado. Desde este punto de vista, podría decirse que las opiniones de todos los sabios o de la mayoría de ellos –e inclusive- las opiniones comúnmente admitidas por todos y por la mayoría asumen como punto de partida lo que, utilizando una expresión contemporánea, podríamos denominar como el consenso de una comunidad de investigación,
 lo cual significa que no toda opinión compartida –por el sólo hecho de serlo- es premisa dialéctica. Pero, ¿acaso esto no significaría reducir el alcance de la dialéctica? De ninguna manera, puesto que no debe olvidarse que podemos utilizar la dialéctica tanto para discutir opiniones que comparte la mayoría no cualificada como para discutir opiniones que sólo un grupo cualificado comparte. Y es que, como dice Aristóteles, en Tópicos VIII, 11 161b34ss. 

“No es preciso exigir que los razonamientos de todos los problemas sean igualmente plausibles y convincentes: pues ya por naturaleza se da que, de las cosas investigadas, unas son más fáciles y otras más difíciles, de modo que, si se prueba a partir de las cosas más plausibles que cabe, se ha discutido bien.” 

Así pues, respecto de las premisas dialécticas, el acento estriba en su misma flexibilidad y no en su evidencia, pues, de lo contrario, el argumento dejaría de ser dialéctico y se convertiría en apodíctico.
 Y es que, para Aristóteles está claro que, en lo que respecta a la filosofía, tal evidencia no es posible, razón por la cual brinda al filosofar un horizonte que aunque cualificado no deja de ser doxástico y así lo patentiza su definición de “tesis”, cuyo rasgo distintivo es precisamente el carácter extraordinario que otorga a la opinión filosófica, reconociendo así la constitutiva dimensión doxástica de la filosofía en sentido primero. Al respecto, en Tópicos I, 11 104b25ss, el estagirita, señala:

“Una tesis es un juicio paradójico (parádoxos) de alguien conocido en el terreno de la filosofía […] o aquellas cuestiones acerca de las cuales tenemos algún argumento contrario a las opiniones habituales.”
 

Como podemos apreciar, no es casual que cuando Aristóteles define su noción de “tesis filosófica”, ya no piense en la coincidencia de muchos sino en el valor epistémico de la misma opinión filosófica.
 En síntesis, a la plausibilidad dialéctica –tanto en general, como en lo que atañe a su alcance protológico- corresponde una constitutiva selección de opiniones la cual justifica el valor epistémico de las premisas utilizadas pues, el razonamiento dialéctico, en sentido protológico, no parte de lo que opina cualquier individuo, ni de lo que todos dicen a tontas y locas,
 ni de un registro de datos probables,
 sino que se refiere a un sistema de opiniones establecidas por una comunidad de especialistas.
 Se trata pues de opiniones autorizadas y compartidas, en cuanto examinadas y admitidas como tales pues, si –como dijimos- la plausibilidad dialéctica se modula atendiendo al objeto de disertación, es claro que las premisas del razonar filosófico plantean opiniones que acreditan el status que tiene dicha argumentación puesto que, no tiene ningún sentido partir de premisas intrascendentes cuando se trata de cuestiones filosóficas.
 He aquí el peso de la dialéctica como método protológico especialmente cuando los temas debatidos ya no surgen de la llana discrepancia de opiniones sino de las dificultades que nacen en el corazón de una formulación disyuntiva que involucra dos tesis autorizadas y filosóficamente encontradas sobre un tema teóricamente importante. 

Ahora bien, como se dijo, así como en el argumentar dialéctico versado sobre cuestiones teóricas se parte de premisas cualificadas, en lo que atañe a la argumentación dialéctica en general luce sensato pensar que sus premisas incluyan mayor cantidad de opiniones plausibles de diversa índole.
 Pero, precisamente por ello es menester destacar que la dialéctica aristotélica, en la medida en que –como dice Aubenque- da rigor a una praxis conocida
, aunque admite todo tipo de opinión plausible,
 al no tratarse ya de un práctica natural, se caracteriza por verificar en la argumentación la utilización de las reglas predicativas, procurando que la ejercitación, las conversaciones y la inversión de lo establecido se produzca en conformidad con ellas.
 Así pues, sumado el rigor de la noción de plausibilidad –expresado en su constitutiva selección de opiniones- la dialéctica aristotélica también se caracteriza por emplear recursos eficaces para garantizar la corrección y la coherencia en los razonamientos y, a tales fines se orienta tanto la clásica teoría aristotélica de los predicables como la arquitectura topical de los lugares comunes. Por consiguiente, dado que las proposiciones dialécticas pueden diversificarse según los esquemas de la tópica aristotélica, distinguiéndose también por la manera en que se atribuyen los predicados, empezaremos analizando las clasificaciones expresadas en los predicables.

2. De Los Predicables. 
 

La doctrina aristotélica de los predicables se desarrolla en los capítulos cuatro, cinco y ocho del primer libro de Tópicos.
 Más allá de las supuestas incongruencias que la tradición exegética ha visto entre el orden de su enunciación inicial y de su efectivo desarrollo a lo largo de los distintos libros dedicados a su estudio,
 lo innegable es que los cuatro predicables articulan la argumentación dialéctica al ordenar sus premisas, lo cual convierte a esta teoría en la columna vertebral de la obra. De allí que todas las proposiciones, argumentos y problemas, necesariamente “<se construyan> a partir de, mediante y en relación” a los predicables. A este respecto, en Tópicos I, 4 101b18- 25 se lee:

“Toda proposición y todo problema indican, bien un género, bien un propio, bien un accidente (pues también la diferencia, al ser genérica ha de ser colocada en el mismo lugar que el género)” o bien una “definición, que significa el qué es ser […] Así, pues, es evidente, a partir de lo dicho, por qué, de acuerdo con la presente división, todo viene a reducirse a cuatro cosas: propio, definición, género o accidente.” 

Así pues, según las diferentes formas válidas de atribución concebidas por el estagirita, un predicado se dice de un sujeto a modo de género, de definición, de propio y de accidente. De lo cual se desprende que, en todo enunciado declarativo, la relación de predicación respecto de su sujeto debe ceñirse necesariamente al marco referencial establecido por los predicables.  

Ahora bien, desde el punto de vista de la clasificación, estas formas predicativas permiten diferenciar los distintos tipos de proposiciones que conforman a los argumentos. De esta manera, la teoría de los predicables garantiza una sistematización de los razonamientos y del tratamiento de los problemas.
 En efecto, en Tópicos I, 13 105ª20- 22, Aristóteles refiriéndose a este rol de los predicables escribe: 

“Son los géneros en torno a los cuales y a partir de los cuales se dan los argumentos.”

Los predicables clasifican la relación sujeto - predicado de manera que en la constitución y establecimiento de un discurso (y, asimismo, de su refutación) los esquemas de argumentación que necesariamente se siguen responden a las formas universalmente válidas de la atribución establecida por los predicables.
 Ahora bien, para Aristóteles, los cuatro tipos de relación que se dan entre un predicado y un sujeto pueden explicarse a partir de la combinación de dos criterios dicotómicos
 expresados en Tópicos I, 8 103b8-14. He aquí las palabras de Aristóteles:

“Es necesario que, todo lo que se predica de algo, o sea intercambiable en la predicación, o no. Y, si lo es, será una definición o un propio; pues, si significa el qué es ser, es definición; si no, propio […] Y si no es intercambiable en la predicación acerca del objeto, o bien es de lo que se dice en la definición del sujeto, o bien no. Y, si es de lo que se dice en la definición, será género o diferencia, puesto que la definición consta de género y diferencia, y, si no es de lo que se dice en la definición, es evidente que será accidente.” 

Los dos criterios enunciados, esto es, el de la convertibilidad y el de la esencialidad, son primeros, es decir, que no se deducen de ninguno otro criterio anterior.
 Ahora bien, de su aplicación se sigue el clásico esquema
 de los cuatro predicables, a saber: definición, propio, género y accidente. Estas cuatro formas primeras de la predicación constituyen el contenido de Tópicos desde el segundo hasta el séptimo libro. En lo que sigue mencionaremos los rasgos esenciales de cada uno de ellos.    

· La Definición. 

Si el predicado es convertible con el sujeto y se predica necesariamente de él, el predicable correspondiente es la definición.  

La definición es convertible porque sujeto y predicado gozan de la misma extensión. Al respecto, el ejemplo típico es: todo hombre se define como animal racional y todo animal racional es hombre. En cuanto al criterio de la esencialidad, la definición es tal porque el predicado se atribuye al sujeto de forma necesaria al clasificarlo según su género y la diferencia específica que lo distingue del resto de las especies que se predican según el mismo género.

· El Propio.
 

Si el predicado es coextensivo del sujeto pero no se predica esencialmente de este, entonces, el predicable corresponde al propio. 

El propio no es esencial, pero, es definido como “lo que necesariamente es siempre”
 lo que significa que “un propio siempre acompaña a la cosa”
 de que se predica. Es decir, stricto sensu,
 el propio no puede ser confundido con el accidente, esto es, con lo que, a veces, puede dejar de ser. En tales circunstancias, Aristóteles recomienda que, antes de predicar un propio, se exprese el género que lo determina. Así pues, dada la no accidentalidad de este predicado, si se lo ha dado como explicación es porque “se puede intercambiar en la predicación, pero no indica el qué es ser.”
 En otras palabras, aún acompañando siempre al sujeto, el propio no es esencial. Entre los ejemplos que nos brinda el Estagirita el siguiente es muy claro: “[…] puesto que animal capaz de conocimiento es verdad acerca de cada hombre, asimismo, en cuanto hombre, será propio del hombre ser el animal capaz de conocimiento.”

-     El Género.

Si el predicado se atribuye al sujeto de forma esencial, pero no es coextensivo respecto de este, entonces, el predicable al que nos referimos es el género.

El género es esencial porque es elemento de la definición. En este sentido, el género es predicado tanto de la especie como del individuo, pues, ambos reciben su definición a partir de él.
 Por tal razón, el género es el primer elemento de la definición. Como dice Aristóteles; “la esencia de cada cosa va unida al género”. 
 Por otro lado, el género no es convertible con el sujeto porque –a diferencia de la definición- el no se predica solamente de una cierta especie, sino que se atribuye a muchas especies y, dada su extensión, no puede ser convertible con todas y cada una de ellas.
  

· El Accidente.

Si el predicado no es esencial respecto del sujeto y si tampoco es convertible con él, entonces, el predicable del que se trata es el accidente. 

“El Accidente no es esencial pues, no se predica de la definición, <no está> en la esencia de lo enunciado y, por ello mismo no es un predicado necesario. El accidente se caracteriza porque puede darse o no darse en alguna cosa y, obviamente, será verdadero el que <se da> en algo”.
 

Así pues, analizados los cuatro predicables, es conveniente recordar que, así como desde el punto de vista formal, ellos constituyen el marco referencial para la clasificación de las premisas argumentales, por análogas razones, desde el punto de vista de la dialéctica, dicha teoría garantiza el ejercicio crítico que la caracteriza en cuanto referida a los diálogos en los que un interlocutor defiende y el otro ataca y niega una determinada tesis. Dicho esto, sólo nos resta examinar el proceso de aplicación de la doctrina de los predicables y esta exposición nos permitirá mostrar un nuevo aspecto de la metodología dialéctica. Nos referimos al tema de los “lugares comunes”, es decir, de aquellas estructuras que articulan a los conceptos generalísimos de la dialéctica topical denominados, a partir de una larga tradición, como predicables. En el siguiente apartado expondremos las principales funciones de los topoi, tanto en relación a su carácter de instrumentos eficaces en la búsqueda de argumentos para sostener las premisas, como en lo concerniente a su condición de reglas que permiten controlar las argumentaciones según cada predicable.

3. De los Topoi o de los Lugares Comunes de la Argumentación Dialéctica. 
En Tópicos, Aristóteles utiliza muchas veces términos como; «lugar» (tópos), «lugares»
 (topoi), «lugares comunes» (topoi koinoi), «elemento»
 (stoicheîon) para referirse a los recursos argumentativos cuya estructura general es organizada por los predicables. No obstante, aunque se haya insistido en la ambigüedad de la noción de «topos»
, sin embargo, es comúnmente admitido que los lugares comunes (topoi), como dice Reale, “indican […] los cuadros ideales en los que se integran, y, por tanto, de los que obtienen los argumentos.”
 Por consiguiente, y continuando con Reale, si “los Tópicos describen los «casilleros de los que el razonamiento dialéctico debe sacar sus argumentos”
, entonces no parece haber problemas al momento de aceptar, por lo menos, que, dadas ciertas proposiciones calificadas por algunos de los predicables, los lugares comunes explicitan distintos sentidos bajo los cuales pueden presentarse esas proposiciones dando así lugar a diferentes argumentos. Es por ello que algunos autores
 insisten y coinciden al momento de reconocer que los lugares comunes de la argumentación dialéctica son recursos formales de máximo alcance
 en la medida en que cumplen, al menos, con estas tres funciones:

1º- En primer lugar, los lugares comunes suministran esquemas argumentativos aplicables a toda materia, articulando a cada uno de los predicables. Con otras palabras, los lugares comunes diferencian los predicables, pero no son diferenciados por éstos de manera que no hay lugares comunes que sean propios de un predicable y no de otro. 

2º- En segundo lugar, los lugares comunes permiten examinar de distintas maneras las proposiciones utilizadas como premisas en un determinado razonamiento dialéctico y, en esta medida, contribuyen a la construcción de nuevos argumentos que refuerzan las proposiciones sostenidas en la argumentación. Y es que, al presentar las proposiciones de diferentes maneras, es posible que, a partir de algunas de ellas, se haga aceptar el razonamiento.
 Así las cosas, puede decirse que los lugares comunes son útiles en lo que podríamos llamar contexto de descubrimiento de premisas. Sin embargo, a este respecto, conviene recordar que, si los topoi se aplican a proposiciones cuya materia es obtenida por selección de opiniones (pues, como ya se dijo, la plausibilidad dialéctica supone una adecuación del endoxon a la materia), entonces, dichas proposiciones stricto sensu no parten de los topoi, sino que tales lugares comunes son aplicados a ellas.
 

3º- En tercer lugar, respecto a la función normativa que cumplen los lugares comunes, en primer término es menester señalar que, en cuanto reglas, se caracterizan por no ser ellas mismas probadas y por no probar ninguna cosa, sino que funcionan como instrumentos de control de la argumentación. Dicha función se desarrolla en dos dimensiones distintas. En la primera de ellas, los topoi funcionan como elementos
 útiles para la construcción de los razonamientos en la medida en que brindan reglas generales de relación,
 tales como la teoría de la oposición o las que atañen a la subordinación entre géneros y especies o las vinculadas a la extensión de los elementos de la definición.
 En su segunda dimensión, los lugares comunes se articulan como un conjunto de preceptos lógicos, predicativos y semánticos derivados o dependientes de aquellas reglas generales. De tal manera que los topoi, en cuanto reglas generales de la argumentación, a su vez se articulan en un conjunto de reglas subsidiarias que funcionan como instrucciones o directrices
 relativas al predicable en cuestión y este es el contenido de los diferentes libros de Tópicos (dedicados a cada predicable). Dicho de otra manera, los cuatro predicables se rigen por las mismas reglas generales, es decir, los mismos topoi pero, evidentemente, su aplicación genera cánones internos a cada predicable cuya finalidad es procurar que, en cada caso, se pueda obtener correctamente las conclusiones más acertadas. Por lo demás, esta estructura topical patentiza el particular carácter de la dialéctica aristotélica, que se muestra en toda su articulación argumentativa.
 Así pues, referidas las funciones de los topoi nos resta presentar un catálogo de los topoi comúnmente utilizados y para ofrecer tal clasificación general aquí acudiremos a Retórica.
 Y es que, más allá de la discusión de si es en Retórica
 donde se encuentra el esquema de sistematización argumentativa o si se halla en Tópicos;  lo cierto es que Retórica –a diferencia de Tópicos- luce como una obra más esquemática en lo concerniente al modo de presentar los lugares comunes y además muchos de los topoi sistemáticamente recogidos en ella son los mismos que se utilizan en Tópicos.
 Así pues, nuestra estrategia parece adecuada y, siguiéndola, algunos de los topoi
 que encontramos tanto en Retórica como en Tópicos son los siguientes:

1- El lugar común que parte de contrarios: [Retórica II, 23 1397ª7- 19] Es sabido que la argumentación a partir de contrarios es una estrategia argumentativa propia de la filosofía griega.
 A este respecto, la doctrina aristotélica de la oposición es bien conocida
 y, en Tópicos, dicha teoría ocupa un lugar central en relación con los topoi correspondientes a la distinción de sentidos.
 Por lo demás, las cuatro oposiciones son puntos de partida en el contexto de las argumentaciones articuladas según las atribuciones de cada tipo de predicable.

2- El topos de las flexiones gramaticales semejantes y de la correlación de términos: [Retórica II, 23 1397ª20- 23] Este lugar se relaciona con las argumentaciones constituidas a partir de redes de términos gramaticalmente conectados, ya sea por tratarse de términos coordinados
 o de flexiones o casos de los nombres. Sin embargo, en Tópicos, Aristóteles reconocer que también las flexiones pertenecen a la clase de los términos coordinados.
 Ahora bien, mientras las flexiones se caracterizan por la modificación de las desinencias de las palabras, la correlación se refiere a las ampliaciones de las significaciones de los términos.
 

3- Los topoi que corresponden a la Definición: [Retórica II, 23 1398ª15- 28]. Para Racionero, este “tópico se basa en el principio de identidad entre un concepto cualquiera y las proposiciones que desarrollan su definición.”
 Indudablemente, remite a los lugares que ayudan a comprender la esencia de la cosa. Entre los diferentes pasajes que ilustran este topos el siguiente es muy claro: en Tópicos II, 2 109b13 se lee: 

“Otro <lugar>: examinar las cosas en todas o en ninguna de las cuales se dice que se da <algo>. Mirar por especies, y no en los infinitos <individuos>.” En todo caso, ya sabemos que la definición es uno de los predicables.

4- El lugar común de la distinción de sentidos: [Retórica II, 23 1398ª28- 30]. En la enunciación de este topos en Retórica Aristóteles se limita a reenviar al desarrollo del mismo planteado en los Tópicos,
 lo que da pie para pensar que en dicha obra debe desarrollarse algún tipo de sistematización de la tópica. En todo caso, el topos en cuestión en general suele ser relacionado con la corrección en el uso de los términos; sin embargo, este recurso ni es simplemente un “lugar común” para la argumentación, ni se reduce a su dimensión de clarificación de sentidos sino que, como veremos, se trata de un instrumento dialéctico fundamental cuyos procedimientos son constitutivos de la racionalidad dialógica en general.

5- El lugar común que procede por Inducción: El desarrollo que nos ofrece Retórica respecto de este topos es restringido en comparación a su alcance en la práctica dialéctica, de manera que lo presentaremos siguiendo Tópicos. Al respecto, lo primero es señalar que el término griego que ella traduce, a saber, “epagogé”, tiene un sentido difícil de determinar.
 No obstante, en Tópicos, Aristóteles lo entiende en el sentido habitual de camino desde las cosas singulares hasta lo universal.
 Desde un enfoque gnoseológico y cognoscitivo es comúnmente admitido que este tránsito no debe entenderse como recolección de singularidades que acumulativamente formarían lo universal, sino como aquel proceso de reconocimiento de la universalidad implícita en la particularidad sensible. De allí que algunos
 prefieran traducir epagogé por “comprobación”, en lugar de emplear el término “inducción”. Ahora bien, desde el enfoque metodológico, la epagogé es –junto al silogismo- uno de los dos tipos generales que clasifican los argumentos dialécticos y, por ello mismo, podría formularse la hipótesis de que los puntos de partida de la dialéctica, al no ser verdades primeras ni mejor conocidas por sí mismas, es decir, al no ser premisas apodícticas, podrían hundir sus raíces, desde el punto de vista de su adquisición, en la epagogé. En otras palabras, así como la epagogé es principio de lo universal, asimismo también cabría considerarla como el punto de partida en el descubrimiento o de la adquisición de las premisas plausibles. A este respecto, conviene enfatizar que la función propia de la epagogé en el marco dialéctico se ciñe a la selección de los endoxa, lo que significa que la dialéctica es epagógica sólo en lo que respecta a la adquisición de las premisa, pero, no es necesariamente epagógica en lo que respecta a su justificación, pues, podría decirse que una vez que –mediante la epagogé- se lleva a cabo la selección de las premisas, el siguiente paso sería el de ordenar de forma aporética (es decir, dialéctica) las proposiciones así obtenidas. No obstante, en virtud de la propia importancia que Aristóteles reconoce al razonamiento epagógico y considerando además que otros tantos procedimientos argumentativos dialécticos dependen de la epagogé
 y finalmente, reconocimiento su peso en materia de obtención de premisas, podría pensarse que la dialéctica, cual método que se origina de premisas plausibles, a la postre, remite a la llamada inducción. No obstante, es menester reconocer que el razonamiento dialéctico de tipo epagógico es sólo un momento de este método, lo que significa que la dialéctica no se agota en esta dimensión. Por lo tanto, a pesar del papel fundamental de la epagogé en lo que atañe a la recolección de las opiniones plausibles, como ya decíamos, dichas opiniones vienen a ser objeto de un razonamiento dialéctico, en cuanto expresión de una situación problemática que por su misma condición exige ser analizada aplicando el procedimiento aporético. Y es que, como vimos,
así como la plausibilidad es materia de las premisas, el razonamiento dialéctico desde un punto de vista si se quiere formal, formula interrogativamente
 las opiniones plausibles porque, habiendo discrepancia entre ellas,
 ninguna se asume como tal sino que se problematizan las diferentes alternativas, formulando las proposiciones como pregunta y posteriormente desarrollándola en sus dos sentidos.
  Esto significa que el razonamiento dialéctico como tal no parte directamente de las opiniones sino de los problemas que ellas suscitan. En consecuencia, puede decirse que el procedimiento dialéctico para tratar con los endoxa, o mejor dicho, para habérselas con los problemas consiste, precisamente, en llevar a cabo el planteamiento de tales problemas y, como se sabe, el procedimiento empleado para ello es la aporética y así lo corrobora el siguiente pasaje de Metafísica III, 1, 995ª25ss, donde Aristóteles señala que; 
“Con vistas a la ciencia que andamos buscando es necesario que vayamos, primeramente, a aquellas cuestiones en cuyo carácter aporético [aporésai] conviene situarse en primer lugar. Se trata de aquellas <cuestiones> acerca de las cuales algunos han pensado de manera distinta y, aparte de éstas, si alguna otra resulta que fue pasada por alto.” 

En este pasaje, se perfila el sentido dialéctico de la aporía –desde el punto de vista de su origen- reconociéndola como aquella situación en la cual tenemos opiniones, tesis, soluciones diferentes, o mejor dicho, encontradas respecto a un mismo tema.
 En relación a este tema, es manifiesta la relación entre la concepción aristotélica de la aporía y su noción topical de “problema”. Y es que, ambas concepciones están vinculadas por una misma situación, pues, para Aristóteles, se enfrenta una aporía o un problema o al carecer de opiniones respecto a un cierto tema o en virtud de la discrepancia de opiniones. Además, es menester destacar que, así como en Tópicos se establece que el razonamiento dialéctico parte de una pregunta que, en cuanto tal, es expresión de un problema de la misma manera el texto citado de Metafísica III coincide con dicho planteamiento topical al enfatizar que el comienzo de la investigación es el examen de las aporías, es decir, el planteamiento de la situación problemática. Por lo tanto, si aceptamos la identidad formal que vincula a la noción de aporía y a la de problema, puede afirmarse que el planteamiento de Metafísica coincide con el de Tópicos, al reconocer que el primer momento del razonamiento dialéctico no consiste en la llana acumulación o recolección de opiniones plausibles (epagoge),
 pues, desde el punto de vista argumentativo, tal selección endoxástica sólo adquiere pleno sentido al modularse a través del  planteamiento aporético o problemático. En consecuencia, desde esta perspectiva, es evidente que la epagogé no puede identificarse con la dialéctica, por lo menos por dos razones; en primer lugar, en cuanto método ella supone una pluralidad de procedimientos entre los que se cuentan el razonamiento inductivo y sus distintos tipos de argumentos y, en segundo lugar, porque, aún admitiendo que la dialéctica hunda sus raíces en la epagogé, no obstante, desde el punto de vista del comienzo del razonamiento dialéctico, se ha puesto de manifiesto el carácter fundamental que Aristóteles reconoce al planteamiento problemático cuyo procedimiento sistematiza en la presentación de la aporética que tiene lugar en Metafísica.    
Estos son algunos de los lugares comunes que Aristóteles emplea en la argumentación dialéctica, al respecto hemos ofrecido una perspectiva general para lo cual elegimos –partiendo del esquema de Retórica- aquellos que guardan directa sintonía con los lugares comunes más utilizados en la argumentación dialéctica y, a fortiori, en la argumentación protológica. Así pues, para finalizar este apartado es menester insistir en la pertinencia estructural de los lugares comunes para un método que tiene por objeto todo tipo de problemas. En efecto, se argumenta a partir de topoi dada la imposibilidad de tomar como punto de partida cada caso en particular, en virtud de su inherente carácter ilimitado.
 Por lo cual, los lugares comunes proveen de un número razonable de recursos, esquemas o tipos inferenciales aplicables a todo tipo de argumentación siempre que esta parta de premisas plausibles.
 

En síntesis, como hemos podido apreciar –en el apartado anterior y en este-  la noción  de “topos” se articula a través de una cascada de generalizaciones, pues, son lugares comunes los tópicos o predicables pero, también son lugares comunes aquel conjunto de recursos argumentativos aplicable a toda materia, a todo predicable y a partir del cual pueden encontrarse nuevos argumentos y que, al mismo tiempo, cumple una función normativa medular en el contexto de cada predicable. Sin embargo, este panorama general de la dialéctica aristotélica no estaría completo sin la referencia a otra categoría metodológica fundamental: nos referimos a los llamados “instrumentos dialécticos”. En lo que sigue pondremos de manifiesto su función arquitectónica en la dialéctica topical y para ello enfatizaremos en qué sentido son marco referencial de los procedimientos dialécticos en general. 

4. Los Instrumentos Dialécticos.

Después de estudiar lo concerniente a los rasgos generales de la teoría de los predicables,
 en cuanto doctrina que permite catalogar proposiciones y analizarlas como tales, y habiendo bosquejado retrospectivamente (a la luz de Retórica) la estructura de los lugares comunes que articula el contexto de cada predicable, ahora analizaremos, siempre según Tópicos I, el tema de los instrumentos dialécticos (ID). Y es que, el estagirita, después de determinar los aspectos formales del método dialéctico (Tópicos I, 1-12) pasa a las consideraciones vinculadas al propio argumentar dedicándose a presentar los recursos que es menester emplear para evitar las dificultades que se producen en la argumentación.
 A este respecto, en Tópicos I, 13 105ª22 expone cuántos son los ID y cuál es su función en el orden de la argumentación topical. Esto es lo que señala el estagirita:    
“Los instrumentos a través de los cuales llevaremos a buen término los razonamientos son cuatro: primero, tomar las proposiciones; segundo; poder distinguir de cuántas maneras se dice cada cosa; tercero, encontrar las diferencias; cuarto; la observación de lo semejante. En cierto modo, también los tres <últimos> son proposiciones: pues, de acuerdo con cada uno de ellos, es posible construir una proposición.” 

Como podemos apreciar, lo primero que el filósofo indica es que los ID son recursos fundamentales para el desarrollo argumentativo dialéctico, pues, en primer lugar, son los que permiten llevar a buen término los razonamientos; en segundo lugar, ellos especifican las condiciones que deben tener las proposiciones dialécticas y, por último, cabe destacar que dichos recursos también se emplean para hallar premisas.
 Por lo tanto, lo común a los cuatro ID es que todos ellos se utilizan para construir enunciados. De suerte que los “instrumentos dialécticos” y los “lugares comunes” (topoi) son de gran utilidad para enriquecer los razonamientos con nuevos argumentos.
 Sin embargo, al menos desde el punto de vista de la composición de Tópicos conviene, no confundir  “instrumentos dialécticos” con “lugares comunes”. En efecto, en Tópicos I, 18 108b34, al terminar la exposición del conjunto de los ID, Aristóteles escribe: 

“Los instrumentos, pues, con los que <se hacen> los razonamientos son éstos; y los lugares para los que son útiles las cosas que se han dicho son los siguientes.”
 

Como puede apreciarse, el pasaje indica que ha concluido el examen de los ID y que, a continuación, iniciará el examen de los lugares comunes, de lo cual se infiere que, en Tópicos I, no se analizan los topoi de la argumentación, pues, su estudio tiene lugar en lo que sigue, es decir, a lo largo de los libros centrales y, por ello mismo, en el marco de cada uno de los predicables. De hecho, así también parece corroborarlo las palabras de Aristóteles al final de Tópicos VII, 5 155ª37
:

“Así, pues, los lugares por los que tendremos abundancia de recursos para enfrentarnos con cada uno de los problemas han sido enumerados de manera prácticamente suficiente.”   

En este pasaje, el filósofo declara que ha concluido la exposición de los topoi pero no hace ninguna mención respecto a los ID. Por consiguiente, luce sensato decir que los “lugares comunes” y los “instrumentos dialécticos” son recursos que, aún cuando se identifican en cuanto que ambos cumplen la función de proveer de nuevas premisas, sin embargo, son diferentes. Es decir, Aristóteles no parece equipararlos –al menos, explícitamente- pero, ¿acaso se trata de recursos totalmente diferentes y separados entre si? Este es el tema que analizaremos ahora a fin de aclarar si efectivamente los topoi y los ID tienen la misma finalidad y si acaso tienen o no el mismo alcance.
 Ahora bien, para llegar a esta meta aquí estudiaremos al primero de los ID mencionados que, como se recordará, se refiere al modo en que cabe “tomar las proposiciones” dialécticas. A este respecto, los textos topicales en que se analiza este primer ID y que será menester considerar son los siguientes; Tópicos I, 13
 donde Aristóteles lo menciona; Tópicos I, 10 en el que él se dedica a teorizar sobre la proposición dialéctica stricto sensu y, finalmente, Tópicos I, 14 donde el filósofo vuelve a describir las distintas clases de proposiciones dialécticas que pueden tomarse en una argumentación. Así pues, ya que en Tópicos I, 13 Aristóteles se limita a mencionar el primer ID nos concentraremos en los dos pasajes restantes.

Como sabemos, ya desde Tópicos I, 1 se señala que la materia de las proposiciones dialécticas son las opiniones plausibles, por ende, tanto en Tópicos I, 10 como en Tópicos I, 14 esta es la primera característica de ellas que el filósofo destaca orientándola además hacia la selección de dichas premisas. Asimismo, cuando analizamos el tema de la plausibilidad vimos como el estagirita también subrayaba, en Tópicos I, 10 104ª8, que uno de los criterios fundamentales, respecto a las condiciones que deben observar las proposiciones dialécticas se refería a su carácter no paradójico y, en efecto, este mismo criterio vuelve a ser mencionado en Tópicos I, 14 105ª35, aunque expresándolo de una manera un tanto diferente ya que en dicho contexto, Aristóteles, en lugar de decir que las proposiciones no deben ser contrarias a las opiniones de la mayoría, señala que éstas no deben ser contrarias a las apariencias.
 Pero, más allá de las especificaciones terminológicas a que da lugar cada uno de estos pasajes, conceptualmente, ambos textos coinciden y, a este respecto, ya tuvimos ocasión de aclarar los matices desde los cuales es preciso entender el criterio que vincula la plausibilidad a la mayoría, sobre todo en lo referente a la utilización filosófica del método dialéctico. Sin embargo, en el orden de la argumentación dialéctica en general, el criterio de la plausibilidad vinculado a la confirmación de las premisas por parte de las opiniones de las mayorías
 –o en virtud de su correspondencia con las apariencias-
 reclama un último comentario que es el siguiente; como ya se dijo, cuando la argumentación dialéctica apunta a su dimensión filosófica, evidentemente, no toda opinión compartida –por el sólo hecho de serlo- es una opinión autorizada. Ahora bien, es menester reconocer que lo mismo sucede en el marco de la ejercitación e incluso en el de las conversaciones dialécticas en general y, de hecho, así creemos que lo pone de manifiesto el mismo marco textual de Tópicos I, 10 acompañado de Tópicos I, 14 al patentizar que el carácter compartido de las opiniones, a su vez se fundamenta en ciertos criterios mínimos, puesto que la plausibilidad dialéctica no sólo se constituye en base al acuerdo sino también atendiendo a la calidad de las opiniones en las que se concuerda. En este sentido, la admisibilidad de las opiniones compartidas por la mayoría depende, por lo menos, de dos criterios que son los siguientes: 

(1) Primero, respecto a la naturaleza de las premisas, la condición indispensable de la plausibilidad supone la descalificación de las opiniones estrafalarias.
 Y es que, una opinión comúnmente admitida es un endoxón en virtud de su sensatez.
 A este respecto, en Tópicos I, 10 104ª5ss. Aristóteles señala:

“Nadie es un sano juicio propondría lo que para nadie resulta plausible.”

(2) Segundo, las opiniones compartidas por todos y por la mayoría son plausibles, no sólo por el sano juicio y el acuerdo que ellas expresan sino también por una razón de estricto carácter metodológico. Y es que, en el razonamiento dialéctico no puede partirse de premisas menos plausibles que la conclusión, so pena de caer en un razonamiento viciado. A este respecto, en Tópicos VIII, 11 leemos:

“Respecto al argumento hay cinco <clases de> reproches: el primero, cuando a partir de las cosas preguntadas no se concluye ni lo propuesto ni nada en absoluto, al ser falsas o no plausibles, o todas o la mayoría […] segundo <se da> si el razonamiento respecto a la tesis no puede surgir de tales cosas […] tercero, si añadiendo algunas cosas surge un razonamiento, pero esas cosas son inferiores a las preguntadas y menos plausibles que la conclusión.”

Evidentemente, no cualquier opinión puede ser un endoxon y así lo corrobora el hecho de que al no argumentar a partir de las premisas mas plausibles –siempre dependiendo de la materia tratada- se desvíe el razonamiento. Por consiguiente, las opiniones comunes funcionan, no como un nivel de máxima plausibilidad (dado su carácter cuantitativo) sino como el criterio que determina el mínimo nivel de plausibilidad respecto de las premisas que pueden tomarse en un razonamiento dialéctico y, es menester destacar que sólo en este sentido las opiniones de la mayoría constituyen un criterio regulativo de la plausibilidad. Lo que significa que la dialéctica aristotélica bajo ningún respecto se restringe a la simple admisibilidad consensuada, sino que la coincidencia de muchos debe entenderse como el criterio mínimo para establecer las premisas. Así pues, de los dos criterios señalados se concluye que, el partir de las opiniones de la mayoría supone ya una previa restricción de lo que es aceptable y, en este sentido, la plausibilidad dialéctica constitutivamente presupone una implícita selectividad de las opiniones, la cual evidencia el valor epistémico y metodológico vinculado a los contextos endoxasticos. 

En síntesis, enfocando el análisis del primer ID (relativo al modo en que deben tomarse las premisas) desde el punto de vista de su contenido, reconocimos como criterio de plausibilidad el carácter no paradójico
 de las opiniones y en este mismo marco referencial también es menester señalar como criterio, el admitir opiniones conforme a las técnicas conocidas,
 ya que es sensato asumir como plausible la opinión de los especialistas en la materia.
 No obstante, aunque es recomendable que la mayoría tenga como referencia las opiniones plausibles para una comunidad de expertos,
 admitir lo que opinan las mayorías no calificadas, sin tomar como criterio las opiniones especializadas, patentiza la universalidad problemática propia de la concepción aristotélica del método dialéctico,
 de allí que incluso en las opiniones ordinarias sea menester reconocer –como dijimos- criterios mínimos de plausibilidad que son los que las constituyen como tales.
 Analizado pues, el primer ID desde el punto de vista de su contenido, nos resta abordarlo desde la perspectiva de la articulación de sus premisas en el argumentar. Al respecto, en Tópicos I, 10, 104ª13-14 (y también en Tópicos I, 14, 105b1ss) Aristóteles señala que,  

“son también proposiciones (protaseis) dialécticas las semejantes (ómoia) a las plausibles, y las contrarias (tá anantía) a las que parecen plausibles, propuestas en forma contradictoria (antíphasin).”

Como podemos apreciar, el texto citado se refiere al modo en que pueden formularse las premisas dialécticas y tal capacidad de multiplicarlas se modula como tal, brindando tanto proposiciones semejantes como contrarias respecto de una cierta proposición inicial. Ahora bien, enfocando este planteamiento desde la dimensión estructural del método dialéctico, podría decirse que esta construcción de premisas se enmarca en dos de los cuatro instrumentos que brinda la dialéctica, nos referimos al tercero y al cuarto ID, es decir, al encontrar las diferencias y a la observación de lo semejante respectivamente y aceptando esta hipótesis, es menester reconocer el carácter fundamental de los instrumentos dialécticos (ID) en general,
 razón por la cual la misma formulación de premisas puede explicarse con mayor amplitud refiriéndonos al marco de los ID señalados. Por consiguiente, siguiendo esta estrategia a continuación analizaremos la instancia vinculada a la semejanza. A este respecto, en Tópicos I, 18 108b7-10, leemos: 
“La consideración de lo semejante en útil para los argumentos por comprobación, para los razonamientos a partir de una hipótesis y para dar las definiciones.” 

Como podemos apreciar, el pasaje indica que el recurso de argumentar a partir de lo semejante es útil en tres ámbitos, el primero es vinculado a la epagogé, pues desde la perspectiva de lo primero para nosotros tales son las vías metodológicas por las cuales las cosas nos son más conocidas.
 Y es que, aunque semejanza y epagogé no se identifican en cuanto tales,
 sin embargo, ambos recursos contribuyen a brindar elementos que no solo hacen más accesibles los razonamientos sino que los avalan, y es en tal marco referencial donde se coloca un recurso dialéctico como el ejemplo; respecto al segundo ámbito, es claro que al analizar una cuestión es útil tomar como hipótesis proposiciones semejante a la examinada; finalmente, el tercer ámbito en el cual es útil partir de lo semejante, es para lograr definiciones. Al respecto, una manera de explicar esquemáticamente esta relación es evidenciando la vinculación que se da entre Tópicos I, 18
 (donde se analiza el ID de lo semejante) y Tópicos VI (dedicado a la definición). Así pues, es el caso que, Tópicos VI, 1,
 presenta las condiciones mínimas de validez para la definición, siendo una de ellas la determinación del género apropiado. Ahora bien, en Tópicos I, 18 uno de los fines enmarcados en la consideración de lo semejante es la determinación correcta del género en cuanto semejante a lo definido. En consecuencia, lo destacado evidencia, por un lado, el carácter estructural que los ID, puesto que sus recomendaciones generales son aplicadas en los topoi de los predicables y, por otro lado, el caso patentiza que aunque lo semejante no es la esencia, se trata, sin embargo, de partir de lo que es semejante a la esencia de lo definido.
 Dicho esto sobre el marco general de la semejanza (a propósito de la utilidad que tiene, el partir de proposiciones semejantes) ocupémonos ahora de lo concerniente a la consideración de proposiciones contrarias.

Para estudiar la argumentación a partir de proposiciones contrarias, a diferencia del caso anterior, no es preciso acudir al marco de los ID.
 Sin embargo, para analizar su alcance el examen puede llevarse a cabo tanto desde una perspectiva general como vinculándola a la investigación filosófica específicamente. Una manera de contextualizar dicho alcance respecto a la argumentación en general es la siguiente; como ya dijimos
, Aristóteles perfila el argumentar dialéctico en contraste con otros tipos de razonamiento, tal es el caso, por ejemplo, del sofístico. En efecto, contra el sofista, el dialéctico procede a poner en evidencia al que dice saber pero miente y para lograrlo el dialéctico no sólo debe detectar la incorrección de los argumentos de aquel sino que también debe poder distinguir lo falso respecto de lo que es verdadero. Precisamente, para alcanzar este cometido el recurso del dialéctico es examinar lo sostenido argumentando a partir de proposiciones opuestas, contrarias o contradictorias respecto a aquella, razón por la cual la dialéctica luce como el método utilizado por quien, para examinar una tesis, la ataca, intentando que su interlocutor acepte supuestos que contradigan su propia tesis. Ahora bien, es sensato pensar que el marco referencial de esta práctica se inscribe en la utilidad que tiene la dialéctica tanto para ejercitarse
 como para los encuentros.
 Sin embargo, como sabemos, entre los fines de la dialéctica Aristóteles también destaca tanto su utilidad para los conocimientos en filosofía como su uso protológico. Ahora bien, en el marco de la utilización del método dialéctico para la investigación filosófica, el razonamiento de la contradicción
 recibe una articulación propia y tal la modulación del razonamiento dialéctico es la formulada a través del planteamiento aporético. En efecto, en cuanto procedimiento dialéctico, la estructura de la aporética sigue caracterizándose por la contraposición de dos enunciados respecto a los cuales se aportan razones que los fundamentan respectivamente.
 No obstante, en el marco filosófico –y aporético- resolver el conflicto ya no es tan fácil, puesto que para dirimirlo no basta con analizar las consecuencias que derivan de cada una de las alternativas planteadas examinando tanto si se siguen de la proposición inicial como si alguna entra en conflicto con otra de la misma serie,
 y siguiendo este proceder prescindir de la posición (thesis) en que se produzcan dichas irregularidades.
 Decimos pues, que ya no es fácil decidir entre una de las dos posiciones porque, como lo advierte Aristóteles, en Tópicos I, 11, 104b12ss:

“[…] hay dificultad en saber si es así o no es así, al haber argumentos convincentes acerca de lo uno y de lo otro […]”

Así pues, en el marco del discurrir protológico, la meta de la dialéctica como razonamiento de la contradicción no es el triunfo en la confrontación mediante la detección de la debilidad del que argumenta, ni es tampoco la resolución acreditada por la sola dotación del argumento en cuanto argumento; y es que, de lo que se trata es de examinar laboriosamente las razones argumentadas en las thesis encontradas intentando establecer los términos de la dificultad, despejando el camino hasta lograr proponer una nueva opinión plausible.
 

En conclusión, hemos analizado el status metodológico del primer ID, esto es, el relativo al modo en que deben tomarse las premisas dialécticas. Al respecto, corroboramos su carácter fundamental en la arquitectura topical. Y es que, como  el mismo Aristóteles señala, en Tópicos I, 13, 105ª25:

“En cierto modo, también los tres <últimos> son proposiciones, pues, de acuerdo con cada uno de ellos, es posible construir una proposición.

No obstante, aunque los tres ID diferentes del primero son todos ellos modos de articular las proposiciones y, en este sentido, se remiten a él, lo cual patentiza la importancia del primer ID, siendo los tres restantes como modulaciones suyas. Sin embargo, es razonable aceptar que los restantes ID posean un rango semejante al primero teniendo en cuenta que también ellos son instancias generalísimas a partir de las cuales se articulan las proposiciones dialécticas, siendo precisamente esta mayor universalidad metodológica y formal la que diferencia a los ID de los lugares comunes (topoi) de la argumentación dialéctica. Con todo, una manera de corroborar lo dicho y de poner de manifiesto que todos los ID tienen similar importancia es analizar el perfil general de otro ID, considerando, ahora, el caso del instrumento dialéctico de distinción de sentidos (IDDS). En efecto, a nuestro modo de ver, el IDDS tiene un rol fundamental al momento de elegir premisas, pues, pensamos que, en el contexto del IDDS, se establecen los topoi útiles para su diversificación y aclaratoria. Y es que, incluso podría pensarse que el IDDS es el que permite la correcta articulación del primer ID y aceptando esta hipótesis respecto al entramado metodológico de Tópicos, sucedería que el IDDS, al tiempo que sintetiza los procedimientos metodológicos indispensables para el argumentar dialéctico (topoi), permitiría comprender la relación que se establece entre las categorías topicales que he mos venido bosquejando, a saber: tópicos o predicables, lugares comunes de la argumentación o topoi dialécticos e instrumentos dialécticos (ID). Y es que, si se admite, en primer término, que las proposiciones expresan predicados atribuidos conforme a la doctrina de los predicables; en segundo término, que la argumentación se desarrolla a partir de lugares comunes y de premisas seleccionadas y moduladas según los criterios del primer ID; en tercer término, que lugares comunes (como, por ejemplo, la argumentación que parte de términos contrarios) se enmarcan en los criterios que provee el IDDS, los cuales son objeto de clasificación a lo largo de Tópicos I, 15 (capítulo en el que Aristóteles estudia el segundo ID); es evidente el papel fundamental que tiene metodológicamente el IDDS. En consecuencia, siendo el IDDS un recurso ejemplar en el marco de la argumentación dialéctica como tal, luce sensato dedicarle el próximo capítulo. 

                                                                                                                                                                                           Segundo Capítulo.

Estudio del Instrumento Dialéctico

de Distinción de Sentidos en Tópicos

y su aplicación en Metafísica.

Concluimos el capítulo anterior estudiando el concepto de “instrumento dialéctico” (ID) desarrollado por Aristóteles en Tópicos I, 13.  Al respecto llamamos la atención sobre el carácter fundamental de los ID en cuanto recursos dirigidos a determinar los endoxa, es decir, las premisas de la argumentación dialéctica. Como se recordará, para mostrar esta función, analizamos el primero de los ID, esto es, el referido al modo en que deben tomarse las premisas
 confirmando que el mismo es indispensable para articular el argumentar dialéctico en la medida en que aporta los criterios necesarios para perfilar el procedimiento de selección de opiniones/ premisas (endoxa) necesario para realización del razonamiento dialéctico. Ahora bien, como ya se dijo, en este capítulo continuaremos con el análisis de los ID centrando nuestra atención en el segundo de ellos, a saber, en la distinción de sentidos y para ello articularemos la materia en dos partes: en la primera, estudiaremos el “instrumento dialéctico de distinción de sentidos” (IDDS) tal y como Aristóteles lo plantea en Tópicos y, en la segunda, analizaremos el Principio de la Pluralidad del Ser (PPS) examinando la manera cómo el Estagirita lo teoriza en Metafísica y, al respecto, el propósito de nuestra reflexión será determinar si, en tal argumentar ontoprotológico, el Filósofo emplea o no el IDDS y sus procedimientos tal y como los establece en Tópicos.  

II.1 Estudio General del Instrumento de Distinción de Sentidos (IDDS) en Tópicos.

Esta primera parte del capítulo tiene tres secciones que sintetizaremos a continuación. En la primera de ellas, abordaremos descriptivamente los criterios del IDDS enunciando los aspectos fundamentales de los topoi que lo conforman. En la segunda sección, delinearemos el alcance metodológico del IDDS mostrando que, así como los predicables son la columna vertebral de Tópicos en lo referente al orden expositivo de la obra, asimismo el IDDS cumple una función semejante desde el punto de vista de la argumentación, pues, veremos que los criterios del IDDS en cuanto se aplican en los contextos de los cuatro predicables, se constituyen en los topoi propios de la dialéctica. En efecto, la distinción de sentidos, en cuanto instrumento, aporta los procedimientos generales utilizados en la dialéctica; por consiguiente, una vez constatado que los criterios del IDDS catalogan los topoi de la argumentación dialéctica, se corroborará el carácter arquitectónico topical de dicho ID. Finalmente, en la tercera sección, examinaremos la dimensión pragmática del IDDS poniendo de manifiesto que su finalidad es contribuir a evitar la homonimia, la ambigüedad, el verbalismo, la confusión y la oscuridad que se producen al no distinguir semánticamente los términos y sus respectivos enunciados ya sea por no definir correctamente sus diferentes significados o por no distinguir convenientemente sus diversos sentidos y significaciones a través de la diferenciación de sus respectivos contextos de referencia. A continuación empezaremos por la descripción de los criterios del IDDS.

II. 1.  1. Descripción de los Lugares Comunes del IDDS. 

En Tópicos I, 15 el filósofo estudia el IDDS. Dicho capítulo suele considerarse como el dedicado a los términos homónimos. Como se sabe, “homonimia” es el término utilizado por Aristóteles para referirse a aquel tipo de predicación en la que un mismo término es atribuido a realidades esencialmente distintas. En las primeras líneas de Categorías
 se define la homonimia de la siguiente manera: 

“Se llaman homónimas las cosas cuyo nombre es lo único que tienen en común, mientras que el correspondiente enunciado de la entidad es distinto.”  

En efecto, en la obra en cuestión Aristóteles contrapone la predicación sinonímica a la homónima, siendo la primera la que atribuye un mismo término a realidades de la misma esencia. Así la define en Categorías 1ª7: 

“Se llaman sinónimas las cosas cuyo nombre es común y cuyo correspondiente enunciado de la entidad en el mismo.”

El pasaje es claro: un término es sinónimo cuando se predica de muchos conservando el mismo significado en todos los casos y, por el contrario, un término es homónimo cuando no se predica unívocamente. De tal manera que, grosso modo, la diferencia entre la sinonimia y la homonimia remite a la oposición de univocidad y multivocidad semántica. Por lo tanto, a partir de este enfoque, los términos –o mejor dicho, las cosas
- que se dicen de muchas maneras son considerados semánticamente homónimos, hecho lingüístico que explica que los estudiosos cataloguen el a capite en cuestión como aquel donde se estudian los términos que se predican por homonimia. Sin embargo, a pesar de que la homonimia es un `decirse de muchas maneras´ nos preguntamos: ¿acaso puede sostenerse que todo `decirse de muchas maneras´ es homónimo? o bien, ¿podría mostrarse que hay casos en que decirse de muchas maneras no es homonimia? 

A este respecto y aproximándonos al tema, podríamos decir que Aristóteles, en Tópicos I, 15, no se dedica solamente a ofrecer formas argumentativas que permitan reconocer la homonimia de los términos significados y de los enunciados sino que en dicho capítulo el estagirita construye criterios para controlar la equivocidad, lo cual significa que, a lo largo de Tópicos I, 15, encontramos un conjunto de criterios que permiten articular las necesarias distinciones de sentido en virtud de las cuales es posible superar cierta forma de homonimia lo que es igual a admitir que los términos que se dicen de muchas maneras no por ello necesariamente se convierten en homónimos. En este sentido, los criterios del IDDS son recursos dialécticos que permiten la polisemia sin que, por ello, la multivocidad semántica estalle en la confusión homónima. Por lo pronto, en esta sección, empezaremos describiendo estos criterios cuyo elenco, a nuestro modo de ver, puede desglosarse en siete topoi generales que son los siguientes:
    

1- El caso del contrario. [Tópicos I, 15 106ª10- 35]

(1a) Examinar si hay discordancia en el nombre del contrario. [Tópicos I, 15 106ª10-22]

(1b) Examinar si el término contrario dado difiere en especie respecto del nombre al que se le atribuye. 

[Tópicos I, 15 106ª22-35]

(1c) Examinar si un término tiene contrario pero su opuesto no. [Tópicos I, 15 106ª36- 106b4]

(1d) Examinar si entre términos contrarios hay o no términos intermedios; ya si ambos lo tienen y es el mismo, o si es diferente, o si sólo uno de ellos lo tiene. 

[Tópicos I, 15 106b5-7]

(1e) Examinar si los términos intermedios son uno o varios. [Tópicos I, 15 106b10-12]

2- El caso de lo opuesto en forma de contradicción. 

         [Tópicos I, 15 106b13-20]

3- El caso de la privación y la posesión. [Tópicos I, 15 106b20-29]

4- El caso de las inflexiones. [Tópicos I, 15 106b30- 107ª2]

5- El caso de los géneros de las predicaciones.

(5a) “Mirar los géneros de las predicaciones según el nombre, si son las mismas en todos los casos.” 

[Tópicos I, 15 107ª3- 107b20] 

(5b)  “Mirar los géneros situados bajo el mismo nombre, si son distintos y no están subordinados el uno al otro.” 

[Tópicos I, 15 107ª18-31] 

(5c)  “Mirar si los géneros son distintos y no subordinados” entre si, tanto respecto a lo propuesto como en relación a su contrario. 

[Tópicos I, 15 107ª32-35] 

     6-  El caso de la Definición a partir de lo compuesto.

           [Tópicos I, 15 107ª37- 107b6.]

     7-  El caso de los Enunciados. 

(7a) Verificar si la homonimia se oculta en ellos.                                                                              [Tópicos I, 15 107b6-14] 

(7b)   Examinar si los enunciados “no son comparables según el más y el igual” pues “todo lo sinónimo es comparable.” [Tópicos I, 15 107b15- 17]

(7c)  “Mirar si las cosas bajo el mismo nombre son diferentes por pertenecer a géneros distintos y no subordinados entre si.” [Tópicos I, 15 107b 21]

(7d) Verificar si en las cosas bajo el mismo nombre las diferencias son distintas. [Tópicos I, 15 107b27-33]

(7e)   Examinar si en las cosas bajo el mismo nombre, la una es especie y la otra es diferencia.” [Tópicos I, 15 107b35]

A continuación bosquejaremos algunos rasgos característicos de los topoi del IDDS.

1- El caso de los contrarios. [Tópicos I, 15 106ª10- 35]
 

Como es sabido, en Tópicos no hay una definición de `contrario´, es decir, Aristóteles simplemente utiliza este concepto. Es en Categorías
 6, 6ª16ss donde se encuentra tal definición que es la siguiente:  

“Los contrarios se definen como aquellos que guardan recíprocamente la máxima distancia dentro del mismo género.”
 

La contrariedad, pues, es la oposición que se da entre extremos de un mismo género y al decir que dichos extremos guardan entre si máxima distancia, Aristóteles se refiere justamente al género común que ambos comparten. Así pues, desde el punto de vista de las cosas, esto significa que un extremo excluye la existencia del otro y al respecto, el siguiente ejemplo de Aristóteles en Categorías 10, 12ª 4-6 es claro: 

“La enfermedad y la salud son contrarias porque ambas se pueden dar en el cuerpo del animal, y es necesario que una u otra se dé en el cuerpo del animal, bien la enfermedad, bien la salud.”

Ejemplo que es menester entender en el sentido de Categorías 11 14ª6-9, según el cual:

“En los contrarios no es necesario que si existe uno de los dos, exista también el restante: en efecto, estando todos sanos, existirá la salud y la enfermedad no.” 

Y es que, en definitiva, como puntualiza Aristóteles, en Tópicos II, 7, 113ª22: 

“[…] Es imposible que los contrarios se den a la vez en la misma cosa.”

Así pues, de lo dicho se desprende que la máxima oposición que caracteriza a los extremos de un mismo género es condición indispensable para que la contrariedad no desemboque en la contradictoriedad, pues, si necesariamente sólo uno de los extremos puede darse, es imposible predicar los contrarios simultáneamente. Pero, Aristóteles también destaca que hay casos en los que ninguno de los extremos se predica por necesidad y de allí que la contrariedad sea el tipo de oposición que permite predicar términos intermedios entre los dos extremos que se oponen. A este respecto, es útil referir el siguiente ejemplo de Categorías 10, 12b10-12 en el que Aristóteles señala: 

“En cambio, en aquellos en que no es necesario que se dé uno u otro, hay un intermedio entre ellos. V.g.: lo negro y lo blanco” 

La importancia de este aspecto de la contrariedad es doble; en efecto, desde el punto de vista físico, la contrariedad es la oposición que permite predicar en el orden del cambio,
 pues, es en el proceso de cambio recíproco de un extremo al otro donde tienen lugar los intermedios. Ahora, desde el punto de vista semántico, los intermedios dan lugar a una pluralidad de términos que, a su vez, pueden decirse de muchas maneras y, a este respecto, es menester recordar que, aunque la contrariedad se teorice como tal en Categorías, en Tópicos ella es vinculada a su función de criterio que permite explicar como un término llega a decirse de muchas maneras y, en consecuencia, cómo puede controlarse su carácter homónimo y es por ello que a lo largo de los topoi del IDDS –como veremos- nos encontraremos con tales términos intermedios. 

Ahora bien, dicho esto, éste es el tratamiento de los contrarios en Tópicos I, 15, cuyos topoi son los siguientes:  

(1.a) “Mirar, en el caso del contrario, si se dice de muchas maneras, tanto si hay discordancia en la especie como si la hay en el nombre.” [Tópicos I, 15 106ª 10- 22] 

Aristóteles advierte que un término es equívoco por dos razones: en primer lugar, en cuanto predicado de especies diferentes, pues, aunque el nombre sea el mismo, evidentemente su significado variará dependiendo de la respectiva especie o cosa significada y, en segundo lugar, tratándose de especies diversas, también se producirá equivocidad en la medida en que los significados que guardan alguna relación entre si, necesariamente se expresarán con términos diferentes. A este respecto, en Tópicos I, 15 106ª 10- 22, uno de los ejemplos con que Aristóteles ilustra lo señalado es el siguiente: 

“En efecto, algunas cosas son distintas directamente por los nombres, v.g.: en la voz lo contrario de lo agudo es lo grave, en el cuerpo sólido, en cambio, lo obtuso. Así, pues, es evidente que lo contrario de lo agudo se dice de muchas maneras. Y, por ende, también, lo agudo: pues en cada una de aquellas cosas lo contrario será distinto. En efecto, no será el mismo agudo el contrario de obtuso y el contrario de grave, por más  que lo agudo sea lo contrario de ambos.”  

Como podemos apreciar, en este ejemplo Aristóteles argumenta en torno al contrario de `lo agudo´, señalando que tal contrario se dice de muchas maneras –y de hecho, expresándose con nombres diferentes- dependiendo de la especie de la cual se predique. En efecto, lo contrario de `lo agudo´ en la especie `voz´, es `lo grave´ (lo contrario de la voz aguda es la voz grave), mientras que contrario de `lo agudo´, en la especie de los `cuerpos sólidos´, es `lo obtuso´ (lo contrario del sólido agudo es el sólido obtuso). Por lo tanto, lo contrario de `agudo´ se dice de muchas maneras, esto es: se dice `grave´ en referencia a la especie `voz´ y se dice `obtuso´ en referencia a la especie `cuerpo sólido´.
 En este sentido, tendríamos aquí un caso de homonimia que no se expresa en un nombre común (`grave´ no es `obtuso´) sino en la referencia a un mismo término contrario que es `lo agudo´. Por lo tanto, para evitar esta homonimia es menester diferenciar la especie a que se refiere lo significado. 

Sobre este mismo tema, otro ejemplo utilizado por Aristóteles, en Tópicos I, 15, 106ª20ss, es el siguiente:

“De manera semejante también lo contrario de lo bello (kalós) en el caso del ser vivo, es lo feo; en cambio, en el de la casa, es lo de mala calidad; de modo que lo bello es homónimo.”

En este caso, homónimo es el mismo término `kalós´ ya que tiene –en este caso- dos significados distintos: lo cual lo diferencia del ejemplo anterior donde –como ya se dijo- dos términos (grave y obtuso) se declaraban homónimos por la referencia a un mismo contrario (agudo). En este caso de kalós se da la homonimia en su sentido más común, es decir, un mismo término con significados distintos y sin relación entre ellos. Y es que, como es sabido, el campo semántico de dicho término se extiende desde lo hermoso del cuerpo, pasando por la perfección, hasta la belleza del carácter o lo bueno en el sentido moral. Por consiguiente, si kalós es lo bueno en el sentido de `lo bien hecho´ lo contrario de kalós respecto a la casa es el estar mal construida. En cambio, si kalós se refiere al ser vivo, su contrario será `feo´. En este sentido, estamos en presencia de un mismo término (bello) cuya homonimia (`feo´ o `de mala calidad`) proviene de la ubicación del término `bello´ en dos especies distintas (`ser vivo´ y  `construcción´). Así pues, se da una pluralidad de sentidos, cuya posible  homonimia es superada por la distinción de especies, en función de los contrarios. Por lo tanto, el hecho de que un mismo término tenga sentidos distintos no lo declara inmediatamente homónimo. Así se reitera que es preciso distinguir lo contrario en el orden de su especie, diferenciando entonces lo bello en el caso de lo vivo de su contrario respecto a la especie de los objetos fabricados. 

En síntesis, los términos contrarios se dicen de muchas maneras y para evitar la equivocidad es menester distinguir las especies de las que se predican puesto que, al hacerlo, el significado del término contrario varía. En suma, en este caso la multivocidad producida por los distintos sentidos de los términos no es causa de equivocidad siempre que se distingan los referentes de la predicación.
 

(1.b)  En Tópicos I, 15, 106a 22- 24
, Aristóteles expresa otro topos de los contrarios de la siguiente manera:

“[…] en algunos casos, no hay ninguna discordancia en los nombres, en cambio es evidente en ellos, de forma inmediata, la diferencia en especie.”

Este topos muestra que los términos contrarios, aún expresándose mediante el mismo nombre, sin embargo difieren en lo que respecta a su sentido, al predicarse de distintas especies. Así pues, a diferencia del anterior (en el que los contrarios se expresaban a través de términos distintos, ya que respecto de `lo grave´, lo contrario es lo `agudo´ y lo `obtuso`; mientras que respecto de `lo bello´, lo contrario es lo `feo´ y lo de `mala calidad´) este topos sigue el esquema según el cual es un mismo término el que `se dice de muchas maneras´. Ahora bien, en este caso, la homonimia se produce al no distinguir las diferentes especies de las que el término en cuestión se predica. Al respecto, los ejemplos son `claro´ u `oscuro´, ya que estos términos, al  predicarse de especies diferentes como, por ejemplo, `voz´ y `color´ su sentido varía, pues, hablar de la tonalidad de la voz y decir que es blanca y predicarla del color diciendo que es el color blanco es referirse a cosas distintas por sus respectivas especies y, de hecho, como dice Aristóteles en Tópicos I, 15, 106ª29ss,

“Esto es evidente incluso a través de la sensación: pues de aquellas cosas que son idénticas en especie, también la sensación es la misma; ahora bien, lo claro aplicado a la voz y al color no lo discernimos a través de la misma sensación, sino que lo segundo por la vista y lo primero por el oído.”

Este pasaje, al utilizar la percepción sensorial como criterio, corrobora que la homonimia es causada por la realidad de las cosas, de allí que al hacer uso de términos como los señalados sea menester distinguir las especies de las que se predican, para así diferenciar sus distintos sentidos, evitando así la equivocidad.

 (1.c)  Otro caso perteneciente a la contrariedad es el que Aristóteles plantea en Tópicos I, 15, 106ª36ss, cuando el filósofo señala que es preciso determinar “si una cosa tiene un contrario y otra no tiene ninguno.”
 

Este topos reconoce que, aunque un término carezca de contrario, ello no impide que sea multívoco y, para ilustrarlo, Aristóteles utiliza la palabra `placer´ (hedonê). Al respecto, el ejemplo que brinda, en Tópicos I, 15, 106ª37- 106bss, es este:

“Del placer de la bebida es contrario el sufrimiento de la sed, en cambio, del <placer> de ver que la diagonal del cuadrado es inconmensurable con el lado, no hay ningún contrario.” 

Utilizando el término placer según su extensión, Aristóteles lo predica de `beber´
 señalando que lo contrario del placer de beber es el sufrimiento de la sed. Tal ejemplo muestra que la misma extensión de los conceptos es fuente del decirse de muchas maneras y al respecto, los criterios ya vistos destacan que esto se sigue de la diversidad de especies de las que se predican los términos, lo cual se patentiza en la respectiva diversidad de contrarios. Ahora bien, este topos destaca que hay casos en los que la contrariedad no es determinante para reconocer el decirse de muchas maneras. Al respecto, Aristóteles señala que, así como puede predicarse `placer´ de `beber´, `placer´ también se predica de un acto teorético, aun cuando no pueda hablarse del dolor causado al no lograr una intelección;
 por lo tanto, es manifiesto que `placer´ se dice de muchas maneras aunque haya casos en los que no pueda predicarse término contrario alguno respecto a el.
 Por consiguiente, aún cuando la contrariedad es una estrategia inferencial para determinar el `decirse de muchas maneras´ como condición de predicación, sin embargo, lo que este topos muestra es que la multivocidad
 también se patentiza en el propio uso del lenguaje en la medida en que la extensión de los conceptos, aún anulando la univocidad, no condena el `decirse de muchas maneras´ a la equivocidad pues, el criterio reiterado es la necesaria distinción de las especies en las que se predica.  

(1.d)  Otro topos de los contrarios es el atender al “caso de los intermedios, si una cosa tiene un intermedio y otra no tiene ninguno, o si ambos lo tienen, pero no el mismo.” [Tópicos I, 15 106b5-7]

Como se recordará, la contrariedad admite términos intermedios. Y es que, como sabemos, en este tipo de oposición, por una parte, esta el caso de aquellos términos en los que uno de los extremos se da con carácter de necesidad, por lo que no admiten término intermedio.
 Pero, por otra parte, también se da el caso en que ninguno de los extremos de un mismo género tiene carácter necesario, por lo que la oposición admite la predicación de términos intermedios
 y este es el caso a considerar.
 Que Aristóteles se refiere a dicha situación lo corrobora el ejemplo de Tópicos I, 15, 106b6ss, donde señala: 

“[…] es intermedio de lo claro y lo oscuro en los colores lo gris.”

Así pues, en la especie `color´ son extremos lo claro y lo oscuro o también podríamos decir lo blanco y lo negro y `gris´ es intermedio. Es a semejantes términos a los que se refiere Aristóteles señalando que los mismos pueden decirse de muchas maneras y de allí la necesidad de determinar los intermedios de la contrariedad a fin de evitar la homonimia que se produce al atribuirlos sin especificarlos. 

 (1.e) El siguiente topos guarda relación con el precedente y Aristóteles lo expresa de la siguiente manera: atender “además, si los intermedios de unas cosas son varios y de otras uno sólo.” [Tópicos I, 15 106b10- 12]
 

Respecto al criterio anterior, este topos añade que hay casos en que pueden haber muchos términos intermedios respecto del mismo género y casos en los cuales solo hay uno. En general, este criterio reitera la necesaria distinción en el orden de la especie de que se predica a fin de establecer la pluralidad semántica evitando la equivocidad.

Finalizados los topoi del IDDS vinculados con la contrariedad, Aristóteles pasa a ocuparse de otro tipo de oposición y, al respecto, el topos es el siguiente: 

2- “El caso de lo opuesto en forma de contradicción, mirar si se dice de varias maneras.” [Tópicos I, 15 106b13-14]
 

Como es sabido, Aristóteles reconoce cuatro tipos de oposición,
 una de ellas es la oposición por contradicción (ántikeímenon kata ántiphasin) la cual no debe confundirse con la oposición entre contrarios (ènantíon).
 Ahora bien, al igual que en el caso de la contrariedad, en Tópicos, el filósofo no define la contradicción, por ende, una vez más es menester acudir a Categorías 10, 13b, donde respecto a tal oposición Aristóteles señala: 

“Todo lo que se opone como afirmación y negación es manifiesto que no se opone de ninguno de los modos mencionados [se refiere a contrariedad, correlatividad y privación]: pues, sólo en estos casos es siempre necesario que uno sea verdadero y lo otro falso.”  

La contradicción es el máximo tipo de oposición que puede darse al tener lugar entre dos proposiciones, una afirmativa y otra negativa, que se predican respecto de una misma cosa y respecto a la cual necesariamente si se predica una no se predica la otra. No obstante, en este topos Aristóteles, stricto sensu, no analiza la contradicción sino que la utiliza al explorar `el decirse de muchas maneras´ respecto a un enunciado que exprese contradicción. En este contexto, el ejemplo brindado, en Tópicos I, 15, 106b15-19, es el siguiente: 

“[…] el no mirar se dice de varias maneras, una por no tener vista y otra por no hacer actuar la vista; ahora bien, si esto se dice de varias maneras, también el mirar se dirá necesariamente de varias maneras.” 

Aristóteles parte de un supuesto claro, a saber: si `no mirar´ se dice de muchas maneras, lo mismo sucederá con su contradictorio. Lo que es igual a reconocer que los dos enunciados de una contradicción pueden predicarse de muchas maneras y, en efecto, `no mirar´ significa tanto tener vista como no tenerla.
 Ahora bien, en la medida en que los contradictorios se dicen de muchas maneras ellos permiten forman varios tipos de enunciados contradictorios entre si. A este respecto, citaremos este texto de Tópicos I, 15, 106b20, donde se lee:

“[…] a cada uno de los no mirar se le opondrá algo, v.g.: a no tener vista, el tenerla, a no hacer actuar la vista, hacerla actuar.”

Así pues, un enunciado puede conducir al error, al no distinguirse los diferentes sentidos en que se predican los términos que lo conforman, pues, aunque el `no mirar´ no cambia nominalmente, sin embargo, si dicho significado tiene diferentes sentidos (`no tener vista´  y `no hacer actuar la vista´) esta situación dará lugar a la homonimia del enunciado: para evitarla hay reconocer que un mismo enunciado puede tener más de un sentido y para ello podrán examinarse los significados de los términos contradictorios siendo que estos también se dicen de muchas maneras.  
3- “Examinar las cosas que se dicen según la privación (stéresis) y la posesión (héxis)” [Tópicos I, 15 106b21]

Como es sabido, privación y posesión son una clase de oposición y, para perfilarla, una vez más acudiremos a Categorías donde se encuentra la explicación que se volverá un lugar común de la crítica aristotélica. En Categorías 10, 12ª26-39 se lee: 

 “La privación y la posesión se dicen acerca de la misma cosa, v.g.: la vista y la ceguera acerca del ojo […] cada una de ellas se dice acerca de aquello en lo que surge por naturaleza […] pero, algunas cosas carecen desde el nacimiento de vista.” 

Privación/ posesión se caracteriza por predicarse respecto a una misma cosa, en la medida en que a esta le corresponde o no por naturaleza
 estar en posesión o estar privada de determinado estado o cualidad y, puesto que es imposible estar en posesión de un cierta propiedad y al mismo tiempo estar privado de ella, es manifiesto que en esta oposición rige la no contradictoriedad en el sentido de que no es posible la simultánea presencia de los dos extremos que configuran dicha clase de oposición.
 Ahora bien, en Tópicos, este par conceptual es utilizado para mostrar que (al igual que en los topoi anteriores relativos a la contrariedad y a la contradicción) si algunos de los términos predicados en la clase de la posesión se dice de muchas maneras, igualmente su correspondiente en la clase de la privación también se dirá de muchas maneras, situación que Aristóteles ejemplifica, en Tópicos I, 15, 106b23ss, de la siguiente manera: 

“[…] si el sentir de dice de varias maneras, según el alma y según el cuerpo, también el ser insensible se dirá de varias maneras, según el alma y según el cuerpo.”

`Sentir´ es una propiedad de lo `viviente´  –o sería mejor decir de `lo animal´- y el opuesto privativo de `sentir´ es `ser insensible´. Ahora bien, tanto la capacidad de sentir como su privación pueden decirse de muchas maneras al predicarse respecto a ciertas facultades del alma o del cuerpo, pues, aunque el alma no es separable del cuerpo
 y de hecho no se da sin cuerpo, el alma en si misma, según Aristóteles, no es un cuerpo.
    

4- “Además, hay que examinar las inflexiones.”
 [Tópicos I, 15 106b30]

En este topos se emplea el término `ptosis´ el cual se traduce como `inflexión´
, `flexión´ o `caso´
 gramatical de los nombres siendo lo común a todos ellos su carácter lingüístico,
 puesto que, con dicho término, se significan, como explica Zadro, “todas las formas lingüísticas no principales, es decir, aquellas que derivan de otras.”
 Así pues, como se sabe, las inflexiones son las que se producen conservando la raíz de la palabra pero cambiando la parte final del término en cuestión al añadir ciertas partículas o desinencias. Así pues, tal sería el caso del adjetivo `justo´ y del adverbio `justamente´, palabras estas relacionadas no sólo morfológicamente sino también en su aspecto predicativo pues, `justamente´ es un término relativo a `justo´ y de allí que digamos que es justo él que actúa justamente o con justicia y, es claro que `justo´, `justicia´ y `justamente´ pueden decirse de muchas maneras en cuanto predicadas de diversos casos.
 Ahora bien, respecto a la `ptosis´ como criterio del IDDS, Aristóteles destaca que si `justamente´ se dice de muchas maneras lo mismo sucede con `justo´ y con todos los enunciados que utilicen esta red de términos. Al respecto, en Tópicos I, 15 106b30-33, leemos:

 “[…] si justamente se dice de muchas maneras, también justo se dirá de varias maneras: pues, de acuerdo con cada uno de los justamente, hay un justo; v.g.: si se llama juzgar justamente el juzgar de acuerdo con la propia conciencia y también el juzgar como es debido, de manera semejante <se dirá> lo justo.”

Como vemos, este pasaje señala que “juzgar justamente” se entiende al menos en dos sentidos; a saber como “juzgar con conciencia” y “juzgar como es debido”. Y es que, en tantos sentidos como se predique el enunciado se predicará el término justo e inversamente, y así lo deja ver Aristóteles, en Tópicos I, 15, 107ª1ss, al señalar que: 

“[…] siempre que la cosa se diga de varias maneras, también la inflexión a partir de ella se dirá de varias maneras, y si la inflexión, también la cosa.” 

Estas líneas enfatizan, tanto el carácter distintivo de la noción aristotélica de homonimia como el de los topoi del IDDS al indicar que, para el estagirita, el `decirse de muchas maneras´ no es simplemente una condición lingüística
 sino principalmente una propiedad de las cosas y por ello un aspecto del lenguaje que las refleja. De allí que al no distinguir los diferentes sentidos de una proposición, por un lado, incurriremos en la homonimia respecto del término referencial y, por el otro, tal equivocidad conceptual causará confusión desde el punto de vista de las cosas y de la correspondiente argumentación. Finalmente –y en este mismo contexto del topos de las inflexiones- Aristóteles brinda otro ejemplo que, por su particular carácter, vale la pena destacar. El caso es el siguiente. En Tópicos I, 15, 106b34ss se lee: 

“De igual modo si saludable se dice de varias maneras, también saludablemente se dirá de varias maneras; v.g.: si lo saludable es, por un lado, lo productor, por otro lo protector y por otro lo indicador de salud, también saludablemente se dirá, bien productivamente, bien protectoramente, bien indicativamente.”  

Aunque el pasaje reitera lo ya señalado –por lo que no hay nuevas precisiones respecto a este criterio- es evidente que el ejemplo utilizado por Aristóteles (al menos desde el punto de vista de su contenido) recuerda la ilustración de la predicación del término `ser´ que tiene lugar en Metafísica a partir del término `sano´. A este respecto, en Metafísica IV, 2, 1003ª35ss leemos:

“[…] sano se dice en todos los caso en relación con la salud –de lo uno porque la conserva, de lo otro porque la produce, de lo otro porque es signo de salud, de lo otro porque ésta se da en ello.” 

En efecto, así como en Tópicos (I, 15, 106b34ss) `saludable´ se refiere a distintos contenidos al predicarse de lo que la produce, o de lo que la protege o de lo que indica `salud´; en Metafísica (IV, 2, 1003ª35ss) `sano´ también se dice de muchas maneras, esto es como lo que conserva la salud, o lo que la produce o lo que es signo de ella. Más adelante volveremos sobre este tema.
 

(5ª) Otro de los criterios del IDDS es el “mirar también los géneros de las predicaciones (géne ton kategorion) según el nombre, si no son las mismas en todos los casos; en efecto, si no son las mismas, es evidente que lo dicho será homónimo.”
 [Tópicos I, 15 107ª3ss]

Es manifiesto que Aristóteles inscribe la predicación categorial dentro de los topoi del IDDS y así lo corrobora el ejemplo utilizado en Tópicos I, 15, 107ª5ss, donde se lee:

“[…] lo bueno, en la comida, es lo productor de placer, en la medicina lo productor de salud, en el caso del alma el ser de una determinada cualidad, v.g.: temperante, valiente o justa, de manera semejante también en el caso del hombre. A veces <lo bueno> es el cuando, v.g.: lo que se da en el momento oportuno: pues se llama bueno lo que se da en momento oportuno. Muchas veces es lo cuanto, v.g.: en el caso de lo ajustado a medida: pues también se llama bueno lo ajustado a medida. De modo que lo bueno es homónimo.”

Como puede verse, el filósofo sostiene que `bien´ es un término homónimo porque es predicado según varias categorías, en este caso; acción, cualidad, tiempo y cantidad. Por consiguiente, puede decirse que este topos es utilizado como criterio de reconocimiento de la homonimia.
 En otras palabras, se define como homónimo todo término que se predique según la pluralidad categorial. No obstante, es sensato pensar, y es lo que sostendremos a lo largo de este capítulo, que los topoi del IDDS –en general y el categorial en particular- no son simples lugares para reconocer la homonimia sino que son criterios para distinguirla y en esta medida superarla. En este sentido, es menester entender que el topos categorial es el que proporciona los “puntos de vista”
 que permiten indicar “los diversos aspectos que deben tenerse presente en una descripción”
, al brindar el elenco de los conceptos y de los predicados comunes mediante los cuales expresamos las características y connotaciones significadas en los predicados. Por tales razones, partiremos de la hipótesis según la cual puede afirmarse el carácter preeminente de la categorialidad respecto de los demás criterios del IDDS, y al respecto, insistiremos, a lo largo de este capítulo, en que la polisemia es posible porque las significaciones son distinguidas y clarificadas según las diferentes clases de predicación que remiten a las figuras de la predicación categorial con lo cual se supera la homonimia. 

(5b) Otro de los topoi del IDDS relativo a los géneros de las predicaciones es el que tiene que ver con “mirar los géneros situados bajo el mismo nombre, si son distintos y no están subordinados el uno al otro.” [Tópicos I, 15 I, 15 107ª18-31] 

Un mismo término que tiene distintos significados puede predicarse de géneros diferentes y, si dichos géneros se subordinan entre si, la predicación será sinónima, es decir, no se producirá ningún tipo de equivocidad pero, si los géneros predicados del término en cuestión son distintos y no se subordinan entre si, la predicación entonces será homónima. Ahora bien, este topos destaca que semejante tipo de predicación es causa de la llamada homonimia azarosa, es decir, la relacionada con el caso de géneros diferentes que lo único que tienen en común es el hecho de predicarse respecto de un mismo nombre y no respecto de una misma cosa. En torno a esto, en Tópicos I, 15, 107ª20, uno de los ejemplos es el siguiente:

“[…] caballo, el animal y el utensilio; en efecto, son distintos los enunciados correspondientes al nombre en uno y otro: pues aquello se llamará animal de un cierto tipo, y esto, utensilio de un cierto tipo.” 

En estos casos en los que el nombre es la causa de la equivocidad de la predicación, los ejemplos se multiplican: en efecto, el término griego `onos´ puede entenderse como animal (caballo o asno) y como utensilio.
 Lo mismo sucede con `can´ predicado del animal y de la constelación
 y también con `águila´ predicada del animal y atribuida, según Candel,
 a un distintivo militar persa o al frontón de un edificio, o bien el conocido caso de la palabra griega `kleis´ cuyo significado es tanto clavícula como llave o cerrojo, entre otras acepciones difícilmente vinculables.
 Ahora bien, de antemano es menester destacar que esta clase de homonimia es superable con solo indicar un número finito de significados del término en cuestión. Pero, a este respecto es preciso señalar que, de los siete criterios de distinción en los que hemos desglosado al IDDS topical, sólo este (5b) Aristóteles lo dedica a la homonimia superable con solo distinguir acepciones. Esta observación es importante a efectos de calibrar la finalidad a la que apuntan los criterios del IDDS. Y es que, si Aristóteles apenas se ocupa de la homonimia extrema es porque, siendo esta la más evidente, no la considera una fuente muy poderosa de confusiones, precisamente porque este tipo equivocidad es fácil de eliminar, puesto que, su misma evidencia hace que no pase inadvertida. En efecto, las consideraciones que acabamos de hacer respecto al status de la homonimia azarosa se sintetizan en las reflexiones de Etica a Nicómaco VI, 1 1129ª 27- 30, donde se dice lo siguiente: 

“Ahora bien, parece que la justicia y la injusticia tienen varios significados, pero por ser estos próximos, su homonimia pasa inadvertida y no es tan clara como en los casos en los cuales el sentido está alejado: así ocurre, por ejemplo, con el término equívoco «llave» que significa la clavícula del cuello de los animales, pero también el instrumento para cerrar las puertas (pues aquí la diferencia observada es grande).”

A la luz de este pasaje, se constata que el IDDS no se circunscribe a la distinción semántica entendida como aclaración de los significados, y es que esto sería eliminar al IDDS como tal al ceñirlo a la forma más elemental de la equivocidad. De allí que Aristóteles se interese además por los tipos de homonimia que pasan inadvertidos, por los más oscuros, por los que ofrecen mayor dificultad, razón por la cual precisa de recursos eficaces para distinguir la multivocidad de los términos y, desde luego, este es el marco en el cual se colocan los topoi del IDDS.   

(5c) Otro de los topoi del IDDS vinculado a los géneros es el que indica “mirar si los géneros son distintos y no subordinados el uno al otro, no sólo con respecto a lo propuesto sino también con respecto a lo contrario.” [Tópicos I, 15 107ª32-35] 

Los criterios anteriores versaban, por una parte, (5ª) sobre las predicaciones en las que la multivocidad de los términos acarrea confusión al no distinguirse en qué categoría se predican y, por otra parte, (5b) sobre la equivocidad producida por palabras cuya diversidad de sentido es incontrolable. Ahora bien, este topos (5c) sigue inscrito en el tema de las predicaciones no reguladas por subordinación alguna y, al respecto, destaca que otra manera de detectar –y por ello mismo de evitar-  la equivocidad, es reconocer los contrarios de los términos en cuestión, puesto que, como ya lo estableciera en los topoi del caso del contrario, aquí se reitera que “si lo contrario se dice de muchas maneras, es evidente que también lo propuesto.”
 En otras palabras, a la homonimia producida por la no subordinación de los géneros, se suma, por un parte, el hecho de que un mismo término contrario se dice de muchas maneras dependiendo de la predicación y, por la otra, que la misma multivocidad de los contrarios puede ser causa de equivocidad respecto a los géneros de los que se predica dicho término contrario.  

Finalizada la exposición de los criterios vinculados a los géneros de la predicación, un nuevo topos del IDDS es el referido a: 

6- “Observar la definición que surge a partir de lo compuesto.” [Tópicos I, 15 107ª37- 107b6] 

En Tópicos 107ª36- 107b1-7, Aristóteles lo plantea de esta manera:

 “Es útil también observar la definición que surge a partir de lo compuesto, vg.: de cuerpo claro y voz clara: Pues, una vez suprimido lo propio de cada una, es preciso que quede el mismo enunciado. Esto no ocurre en los homónimos, como es el caso de las cosas recién mencionadas; pues lo uno será un cuerpo que tiene color, lo otro, una voz que se oye bien. Así, pues, suprimido el cuerpo y la voz, no es lo mismo lo que queda en cada cosa; y sería preciso que lo fuera si lo claro que se dice en cada caso fuera sinónimo.” 

Ya en los topoi de la contrariedad Aristóteles utilizaba como ejemplo el término `claro´ a propósito de establecer la necesidad de determinar la especie de la cual el se predicaba (1b), teniendo en cuenta que la palabra `claro´ como tal no varía, aún predicándose de especies diferentes, aunque si cambia su significado. En sintonía con tal planteamiento, este topos indica que, dado un enunciado compuesto donde uno de los términos es como `claro´, deberá examinarse la pretendida definición expresada en dicho enunciado compuesto. Pues, en primer lugar, para evitar la equivocidad, es menester distinguir `claro´ predicado del cuerpo como color, de `claro´ predicado de la voz como `que se oye bien´ y, en segundo lugar, es preciso reconocer que, aún distinguiendo la equivocidad de `claro´, este término en todo caso se predica, ya sea respecto a la especie `cuerpo´ o a la de la `voz´, significando al predicable del propio de manera que no aporta ni el género ni la diferencia específica que constituye a la definición. Así pues, desde estos dos enfoques es manifiesto que, como dice Aristóteles, “suprimido el cuerpo y la voz, no es lo mismo lo que queda”
 pues `claro´ se dice de muchas maneras, es decir, no es sinónimo y por ello mismo, ni queda una única definición de `claro´, ni éste puede ser el género de definición alguna. En síntesis, un enunciado compuesto por el sólo hecho de serlo no es una definición, puesto que definir no es atribuir nombres a otros nombres. 

Ahora bien, los siguientes topoi del IDDS los consideramos como casos de los enunciados y el primero de ellos es este:  

(7ª) “Pero muchas veces, incluso en los mismos enunciados, se oculta la presencia de lo homónimo, por ello hay que examinar también los enunciados.” [Tópicos I, 15 107b6-14] 

En general, en los topoi mencionados hasta ahora,
 Aristóteles parece centrar su atención en la homonimia que se produce en los términos; sin embargo, en este topos el enfoque ya no se dirige a la homonimia de los términos sino a la homonimia que tiene lugar en los enunciados.
 En efecto, en caso analizado en Tópicos I, 15, 107b8ss, es el siguiente: 

“[…] Si alguien dice que lo indicativo y lo productivo de salud es lo que se comporta de manera equilibrada respecto a la salud, no hay que dejarlo ya, sino examinar qué es lo que ha llamado manera equilibrada en cada caso, v.g.: si lo segundo es aquello cuya magnitud es tal que produce salud, y lo primero aquello cuya cualidad es tal que indica cuál es el estado <de salud>.”

En este pasaje, el sujeto del enunciado es `salud´ y el predicado es `manera equilibrada´ y ciertamente la equivocidad recae en esta última expresión, pues, comportarse de `manera equilibrada´ puede entenderse de diferentes maneras respecto de la salud. De allí que Aristóteles señale que hay que examinar qué es lo que se ha llamado de `manera equilibrada´, distinguiendo sus sentidos desde el punto de vista de lo que es indicativo de salud y de lo que es productor de salud. Pues, respecto a lo “indicativo”, `manera equilibrada´ puede entenderse como cierta cualidad, mientras que en el caso de lo “productivo”, puede ser cierta magnitud. Así pues, es signo (en sentido indicativo) de salud el tener buen color y, asimismo, decimos que procura salud (en sentido productivo) la alimentación balanceada. Luego, el buen color y la alimentación balanceada son maneras equilibradas que indican y producen salud. Ahora bien, tal homonimia puede evitarse distinguiendo categorialmente (cantidad/productivo y cualidad/ indicativo) los sentidos de `manera equilibrada´ y, evidentemente, esta utilización de la categorialidad patentiza su importancia como criterio de distinción y respecto de los demás topoi del IDDS. Finalmente, respecto a este topos de los enunciados (7ª) es menester destacar que el ejemplo utilizado por Aristóteles para exponerlo –al igual que el ejemplo empleado para explicar el topos de las inflexiones- evidentemente recuerdan el conocido ejemplo de Metafísica IV, 2 referido a la predicación de `ser´ término este que, como es bien sabido, se dice de muchas maneras. Y es que, en este topos no solo aparece el término `salud´ el cual, en Metafísica IV, 2 desempeña la función del llamado analogado principal del término `sano´ que en dicho contexto (al igual que `ser´) se dice de muchas maneras, sino que además la posible confusión respecto a lo que ha de entenderse por el enunciado `manera equilibrada´ es prevenida utilizando la misma estrategia empleada, en Metafísica IV, 2, para distinguir las muchas maneras que en se dice que algo es `sano´. Sobre este tema centraremos la atención más adelante.   

 (7b) Un segundo topos de los enunciados es el siguiente, ver “si no son comparables según el más y el igual.” [Tópicos. I, 15 107b15] 

Este topos analiza los términos desde un enfoque comparativo. Y es que, si los términos –o en sentido general, el lenguaje- reflejan las cosas, es manifiesto que entre las cosas se establece tal tipo de relaciones, al indicar que ellas son más o menos iguales o en ciertos aspectos o modos de ser. No obstante, desde el punto de vista del lenguaje, lo que este criterio enfatiza es que tal comparación sólo tiene lugar respecto a términos cuyos significados son unívocos, lo que significa que, en los términos homónimos y que se prediquen de especies diferentes entre si, no cabe comparación alguna. Al respecto, en Tópicos I, 15, 107b13ss, el ejemplo utilizado es el siguiente: 

“[…] no son comparables según el más y el igual, v.g.: voz clara y manto claro, sabor áspero y voz áspera: pues estas cosas, ni se dicen igualmente claras o ásperas, ni tampoco la una más que la otra.”

Los términos `claro´ y `áspero´ son homónimos, esto es, se dicen de muchas maneras y, en este ejemplo, ellos se predican de especies diferentes. Por lo tanto, es evidente que `voz clara´ –o `voz blanca´-  no guarda ninguna relación con la especie `color´ por lo que no puede ser comparada con `lo claro´ –o `lo blanco´- predicado de `manto´.  Lo mismo sucede en el caso del `sabor´ pues éste puede ser áspero por picante, ácido o agrio, mientras que `voz áspera´ –o aguda- es la muy elevada y, entre `gusto´ y `tonalidad´ no puede establecerse una relación de comparación. Así pues, para evitar tal equivocidad es menester no establecer comparaciones entre realidades diferentes, significadas con términos multívocos y que, además, se predican de especies diferentes.
  

(7c) El tercer topos de los enunciados es el siguiente; “mirar si las cosas
 bajo el mismo nombre son diferencias de géneros distintos y no están subordinados entre si.” [Tópicos I, 15 107b 21-23ss] 

Al igual que los topoi de los géneros de las predicaciones (5b, 5c), aquí se insiste en los casos en los que un mismo término tiene significados distintos y cuyos respectivos géneros no se subordinan entre si, enfocando esta situación desde el punto de vista de la teoría de la definición. Al respecto en este topos se señala que, dados al menos dos términos cuyos significados pertenezcan a géneros diferentes y no subordinados entre si, es evidente que la diferencia específica predicada de dichos géneros no puede ser la misma. Al respecto, en Tópicos I, 15, 107b20ss, leemos: 

“[…] Vg.: de animal y de conocimiento (pues las diferencias de estas cosas son distintas).” 

En efecto, del género animal y del género conocimiento se predican diferentes especies las cuales son determinadas como tales según las respectivas diferencias específicas. Ahora bien, si la función de la diferencia es justamente diferenciar las especies que pertenecen a un mismo género, es claro que la diferencia no puede ser la misma respecto a especies diferentes, pues, si así fuese las especies no se diferenciarían entre sí. No obstante, hay casos en los que un mismo término expresa la diferencia específica respecto a géneros diferentes y no subordinables entre si. A este respecto, el ejemplo de Tópicos I, 15, 107b23ss es este:

“[…] Vg.: lo agudo en la voz y el cuerpo: pues una voz difiere de otra por ser aguda, y de manera semejante también un cuerpo de otro.” 

En este pasaje las especies son `voz´ y `sólido´, pues, puede decirse que el género de la especie `voz´ es `sonido´ y que el género de la especie `sólido´ es `cuerpo´ y sucede que un mismo término, a saber, `agudo´, significa la diferencia específica tanto de `voz´ como de `sólido´, pues, `voz´ puede diferenciarse por su tonalidad en `aguda´ o `grave´ y, asimismo, los sólidos pueden diferenciarse por formar sus caras un ángulo `agudo´ o `recto´. Por consiguiente, en los casos en los que un mismo término expresa la diferencia, a fin de evitar su homonimia, es preciso distinguir en qué sentido se predica dicho término atendiendo al respectivo género. 

(7d) Otro criterio del séptimo grupo es el siguiente; “si de las mismas cosas bajo el mismo nombre las diferencias son distintas.” [Tópicos I, 15 107b26-32] 

Desde el punto de vista de su estructura, este topos es similar al anterior (7c). En efecto, como acabamos de ver, allí se analizaba el caso en que un mismo término significa la diferencia específica respecto a géneros diferentes y no subordinados entre si, causa esta de homonimia en virtud del mismo carácter de la diferencia. Por su parte, este topos considera el caso según el cual un mismo término significa cosas diferentes y aunque no se precisa si dicho término se refiere a géneros distintos, se infiere que el término en cuestión es utilizado respecto a especies diferentes, razón por cual se reitera (al igual que en el topos anterior 7c) que las diferencias específicas que se predican tienen significados diferentes. En Tópicos I, 15, 107b26ss, este topos es ilustrado de la siguiente manera:

“V.g.: del color en los cuerpos y en las melodías: en efecto, del color en los cuerpos <las diferencias son> disociador y asociador de la vista; del color en las melodías, en cambio, las diferencias no son las mismas.” 

El término común a especies diferentes es `color´ predicado, por un parte, de la especie de los cuerpos visibles y, por la otra, de la especie de las melodías y, más allá de las particularidades de las doctrinas aquí traídas (nos referimos a la teoría de la visión y a la teoría de la música y a sus respectivas diferencias específicas desde la óptica del color como especie común a ambas) se reitera, como dice Aristóteles, que tratándose “de las mismas cosas, las diferencias son las mismas”
, de lo cual se sigue que, siendo diferentes las especies, también las diferencias lo serán. Por consiguiente, el criterio reiterado para evitar la homonimia sigue siendo el distinguir la especie según la cual se predican los términos. Finalmente el último criterio de este séptimo grupo –y de los topoi del IDDS en general- es el siguiente: (7e) “Puesto que la especie no es diferencia de nada, mirar si, de las cosas bajo el mismo nombre, la una es especie y la otra es diferencia.” [Tópicos I, 15 107b35] 

Este topos señala que predicándose un mismo término de diferentes cosas, habrá que distinguir si el mismo se atribuye como especie o como diferencia. Al respecto, el ejemplo utilizado en Tópicos I, 15, 107b33ss, es este:

“V.g.: lo claro en el cuerpo es una especie de color, en cambio, en la voz es una diferencia: pues una voz difiere de otra por ser clara.”

Como señala el pasaje, `claro´ es una especie del género `color´ (cuya diferencias específicas, si seguimos el topos anterior, son lo disociador y lo asociador) mientras que, respecto al género `voz´, `claro´ es una diferencia (cuyas especies serán los tonos producidos por las secuencias de intervalos).
  

Esta es nuestra sinopsis de los topoi del IDDS y, como ha podido apreciarse, al respecto hemos enfatizado el enfoque que los distingue como recursos útiles para reconocer y superar de la homonimia, tema este sobre el cual será menester volver y profundizar. Por lo pronto continuaremos nuestro recorrido, dejando en claro el fundamental alcance metodológico del IDDS.    

II. 1. 2 Alcance Metodológico del IDDS. 

En primer lugar, conviene señalar que el IDDS puede entenderse tanto como “instrumento” que como “procedimiento.” Tal doble caracterización no responde a razones simplemente materiales o expositivas sino que apunta a la función propia de la distinción de sentidos en cuanto tal. En efecto, por un lado, como instrumento, es presentado en Tópicos I, 13 (junto a los tres instrumentos restantes
) y, como ya vimos, las especificaciones de este ID son desarrolladas en Tópicos I, 15 donde se sistematizan el conjunto de criterios que, como dijimos, catalogan estrategias argumentativas para distinguir los diferentes sentidos y significaciones de los términos y de los enunciados para así evitar la posible homonimia. Asimismo, por otro lado, como procedimiento, la distinción de sentidos se diversifica según la pluralidad de criterios que la articulan dando lugar a una diversidad de procedimientos de distinción aplicados en los contextos argumentativos de los diferentes predicables y, precisamente por esta razón, es posible pensar que tales criterios constituyen los topoi propios de la argumentación dialéctica. Ahora bien, si esta hipótesis es cierta, el IDDS proporcionaría la clave para seguir la articulación de las argumentaciones en torno a los predicables convirtiéndose así en un criterio de clasificación intrínseco a los Tópicos que brinda la vertebración de la dialéctica tópical, de tal manera que ya no habría necesidad de acudir, por ejemplo, a la sistematización de los lugares comunes de Retórica, ya que el tratado dialéctico aristotélico contaría con su propia ordenación de los recursos argumentativos.
 Así pues, siguiendo esta hipótesis de trabajo, nos proponemos mostrar que los criterios o topoi del IDDS son empleados en las argumentaciones de los cuatro predicables, y esta prueba permitirá poner de manifiesto la relación entre “predicables” (tópicos), “lugares comunes” (topoi) e “instrumentos dialécticos” (ID) corroborándose así el carácter fundamental de estos últimos en la medida en que el IDDS proporciona la estructura argumentativa (topoi generales) que articula los topoi empleados en cada predicable. Veamos, pues, esta cuestión con más detalle.

Al estudiar la estructuración general de Tópicos, encontramos que algunos de los lugares que corroboran expresamente que el IDDS es el marco referencial dentro del cual se argumenta en el contexto de cada uno de los predicables son los siguientes: en cuanto al “accidente”,  Tópicos II, 3;
 en cuanto al “género”, Tópicos IV, 3 123ª27;
 en cuanto al “propio”, Tópicos V, 2 129b33
, 130ª19- 24 y 5, 134ª26 ss.
 Finalmente, en cuanto a la “definición”, el texto referencial es Tópicos VI, 10 148ª10- 148b20. Ahora bien, no sólo se menciona expresamente el IDDS en cada predicable, sino que, además, verificamos la utilización de algunos de los criterios –o topoi- del IDDS en los respectivos contextos argumentativos de cada uno de los ellos y, como prueba de lo dicho, seleccionamos dos de los siete topoi del IDDS ya mencionados. El primer topos del IDDS es la argumentación a partir de contrarios (Tópicos. I, 15 106ª10- 22 – 106b29) y efectivamente se señala que se argumenta a partir de este topos en el contexto de los siguientes predicables: en el marco del “accidente” (en Tópicos II, 7 – 8), en el del “género” (Tópicos IV, 3 123ª 20ss y también en Tópicos IV, 4)
, igualmente, Aristóteles argumenta a partir de contrarios en el contexto del “propio” específicamente en Tópicos V, 6 y finalmente, también se argumenta a partir de contrarios en el contexto de la “definición” en Tópicos VI, 8- 9 (y en Tópicos VII, 1 151b). Así pues, como podemos apreciar, esta reseña corrobora que, en cada uno de los predicables, se utiliza el primer topos o criterio del IDDS referido a la argumentación que parte de la oposición entre contrarios, lo que evidencia el carácter fundamental del IDDS en la articulación de la obra y en el argumentar dialéctico. Ahora bien, para reforzar este señalamiento, repetiremos la misma estrategia con otro de los topoi del IDSS, esta vez siguiéndole la pista al cuarto criterio del IDDS referido a la argumentación a partir de las inflexiones (Tópicos I, 15 106b30 – 107ª3). En este caso, se señala expresamente que es preciso argumentar a partir de este topos en el contexto del “accidente”, específicamente en Tópicos II, 9 y también se sostiene lo mismo en el contexto del “género” en Tópicos IV, 3 124ª10- 14. Igualmente sucede en el contexto del “propio” en Tópicos V, 7 136b15ss y también en el contexto de la “definición” en Tópicos VI, 10 148ª10- 14. Así pues, a partir de lo puesto de manifiesto en este breve catálogo, es sensato pensar que el IDDS, no sólo es expresamente enunciado sino que también sus criterios son utilizados en las argumentaciones en torno a cada uno de los predicables. De tal manera que puede decirse que el IDDS cataloga los esquemas argumentativos generales (topoi) utilizados en cada predicable, de lo cual se sigue la conjetura según la cual los ID además de servir de marco referencial para la elección de las proposiciones plausibles (primer ID), también estructura el argumentar de la dialéctica topical (atendiendo al rol que desempeña el segundo ID, es decir, el IDDS). Así pues, sentada la importancia estructural y argumentativa de los ID en general y del IDDS en particular, el próximo paso será estudiar la finalidad de los topoi del IDDS para, posteriormente, analizar su alcance protológico.

II. I. 3  Finalidad del IDDS y sus procedimientos.

Como se recordará, antes de exponer la sinopsis de los topoi del IDDS (Tópicos, 15), señalamos que tanto Categorías como Tópicos coinciden en reconocer la homonimia como la predicación en la cual se atribuye a un mismo término significados diferentes, pero aunque tal definición aparece en Categorías, allí el filósofo no se detiene sobre el tema y, al este respecto dijimos que es en Tópicos, en el marco del IDDS, donde Aristóteles se dedica a buscar las maneras de controlar la homonimia, articulando un elenco de usos en los cuales los nombres y los enunciados adquieren distintos sentidos. Por lo tanto, luce sensato pensar que el IDDS proporciona los criterios que determinan los procedimientos que permiten controlar la homonimia
 y, al respecto, venimos sosteniendo que los topoi del IDDS no son simples lugares para reconocer la homonimia sino que su eficacia radica en el control y en la corrección que posibilitan, puesto que en ello reside su alcance epistémico. Ahora bien, el propósito de esta sección es apuntalar lo señalado y para lograrlo, indagaremos respecto a la eficacia que Aristóteles atribuye al IDDS, analizando atentamente el siguiente pasaje dedicado a la utilidad de los ID. Así pues, en Tópicos I, 18 108ª17- 38 se lee:

“El examinar de cuántas maneras se dice algo, es útil para la claridad (en efecto, uno sabrá mejor qué propone otro, una vez se ha puesto en claro de cuántas maneras se dice) y, también, para que los razonamientos se formen de acuerdo con el objeto y no en relación al nombre: pues, de no ser evidente de cuántas maneras de dice, cabe que el que responde y el que pregunta no dirijan su pensamiento hacia la misma cosa; en cambio, una vez puesto en claro de cuántas maneras de dice algo y con referencia a qué se propone, sería digno de risa el que pregunta si no construyera el argumento con relación a esto. Es útil también para no caer en razonamientos desviados y para saber construirlos. En efecto, sabiendo de cuántas maneras se dice algo, no caeremos en razonamientos desviados, sino que sabremos si el que pregunta no construye el argumento en relación a la misma cosa; y, si somos nosotros mismos los que preguntamos, podremos construir razonamientos desviados, a no ser que el que responde sepa de cuántas maneras se dice. Pero esto no es posible en todos los casos, sino cuando, entre las cosas que se dicen de muchas maneras, unas son verdaderas y otras falsas. Este modo no es peculiar de la dialéctica: por ello los dialécticos han de guardarse bien de algo como discutir en relación al nombre, a no ser que uno no pueda en absoluto discutir de ninguna otra manera acerca de lo propuesto”.

Como podemos apreciar, Aristóteles señala que el IDDS es útil al menos desde tres puntos vista: 1º para aclarar razonamientos (108ª18-20); 2º para que los razonamientos no sean simplemente verbales (108ª20-26) y 3º para construir los razonamientos (108ª26-34). A continuación analizaremos estos tres aspectos del IDDS.

1º- El IDDS ayuda a aclarar los razonamientos.

Ya se ha mostrado que el IDDS es útil para aclarar razonamientos en la medida en que permite corregir los tipos de homonimia que les afectan siendo por ello un recurso valioso desde el punto de vista epistémico. Ahora bien, una manera de reconfirmar dicha eficacia es analizar, por ejemplo, un caso de los errores en que se incurre al definir, teniendo en cuenta que Tópicos es en buena parte un tratado sobre la predicación de definiciones correctas.
 Así pues, en cuanto a la vinculación entre claridad, corrección y definición, el comienzo de Tópicos VI
 es ilustrativo puesto que allí se analizan los vicios estructurales y más frecuentes cuando de definiciones se trata.
 Por consiguiente, a fin de calibrar la utilidad del IDDS, consideraremos uno de esos vicios en virtud de su carácter máximamente general ya que se refiere llanamente al caso en que no se logra una definición satisfactoria.
 En Tópicos VI, 1 139b12-16, Aristóteles lo expresa así: 

“El no <definir> bien se divide en dos partes: una primera, al hacer uso de una explicación oscura (pues es preciso que el que define haga uso de la explicación más clara que sea posible, puesto que la definición se da por mor de adquirir un conocimiento); Una segunda, si se ha enunciado una definición más amplia de lo necesario: pues todo lo que se le añade a la definición es superfluo.” 

Como puede verse, cuando Aristóteles se refiere a la definición no lograda, utiliza la expresión “por su oscuridad”
 y al emplearla, el filósofo se refiere a la condición semántica de los términos homónimos que, al ser usados según sus diferentes sentidos
 y sin distinción,
 impiden la definición.
 En efecto, sobre esta cuestión en Tópicos VI, 2 139b20, leemos:

“Así, pues, un lugar del <definir> oscuramente es si lo que se dice es homónimo de alguna cosa, v.g.: que la generación es un tránsito a la entidad, y que la salud es un equilibrio de cosas calientes y cosas frías: pues el tránsito y el equilibrio son homónimos. Así, pues, no está claro cuál de las cosas indicadas por lo que se dice de varias maneras es lo que quiere decir.” 

Como podemos apreciar, al comienzo de este pasaje Aristóteles remite al lugar de los términos que se dicen homónimamente y, como sabemos, con esta expresión el estagirita se refiere al IDDS. Por consiguiente, tal mención, por un lado corrobora que la argumentación predicamental sigue la articulación de los ID y, por el otro, apunta a destacar que el IDDS no es útil solamente para reconocer la homonimia y es esta condición la que enfatizaremos analizando esta situación: si el texto citado remite al IDDS y, si admitimos que dicho ID y sus procedimientos son recursos aplicables para superar la homonimia, entonces debe corroborarse que alguno de los criterios del IDDS es aplicable a la situación problemática planteada (en Tópicos VI, 2, 139b20) referente a la homonimia oculta en la indeterminación semántica que oscurece los enunciados definicionales.
 Respecto al planteamiento que acabamos de hacer, en lo que sigue se evidenciará, en primer lugar, que desde el punto de vista formal, en Tópicos VI, 2, 139b20 se aplica el IDDS; en segundo lugar, que el ejemplo utilizado en el referido pasaje efectivamente corrobora la aplicación de un criterio del IDDS patentizando que disuelve la homonimia y, en tercer lugar, desde una perspectiva general vinculada a la clasificación de la equivocidad, se confirmará que la referencia al IDDS en Tópicos VI, 2, 139b20 sólo adquiere pleno sentido admitiendo que el IDDS, aun teniendo una función de clasificación de tipos de homonimia, se perfila principalmente como un instrumento utilizado para lograr su superación.

En primer lugar, desde una perspectiva formal, sostenemos que a Tópicos VI, 2, 139b20 es aplicable el séptimo criterio del IDDS relativo a la homonimia que se produce en los enunciados o en las definiciones, el cual es enunciado en Tópicos I, 15 107b6-14 y que, como se recordará, reza así:

“Pero muchas veces, incluso en los mismos enunciado, se oculta la presencia de lo homónimo, por ello hay que examinar también los enunciados. V.g.: si alguien dice que los indicativo y lo productivo de salud es lo que se comporta de manera equilibrada respecto a la salud, no hay que dejarlo ya, sino examinar qué es lo que ha llamado manera equilibrada en cada caso.”
 

Como podemos apreciar, es manifiesto que Tópicos I, 15 107b6-12, al igual que Tópicos VI, 2 139b20, formalmente se refiere a la equivocidad de los enunciados, la cual origina la homonimia en las definiciones. De ello se infiere que la problemática de Tópicos VI, 2 139b20 puede superarse aplicando el criterio de distinción de Tópicos I, 15 107b6-12.

En segundo lugar, que lo dicho sea cierto lo corrobora el contenido de ambos textos. Y es que, en el ejemplo utilizado Tópicos I, 15 107b6-12 Aristóteles advierte que, aunque `salud´ entendida como un `equilibrio de cosas calientes y frías´,
 es una definición comúnmente aceptada, sin embargo, debe distinguirse en qué sentido se emplea `equilibrio´ pues, `tránsito´ es un homónimo de `equilibrio´ y esta misma recomendación es extendida a la expresión `manera equilibrada´ indicada en Tópicos VI, 2 139b20. Por consiguiente, el ejemplo patentiza que la homonimia del enunciado definicional de Tópicos VI, 2, 139b20 puede disolverse aplicando el IDDS. 

En tercer lugar, para corroborar la eficacia del IDDS, nos colocamos desde una perspectiva general que nos permitirá sopesar la utilidad real de dicho recurso. A este respecto, el planteamiento es el siguiente. En Refutaciones Sofísticas, Aristóteles brinda una clasificación de la homonimia y dentro de los tipos señalados, puede inscribirse la que tiene lugar en Tópicos VI, 2 139b20 cuyo caso, como acabamos de ver, puede remitirse al criterio de Tópicos I, 15 107b6-12. Así pues, en Refutaciones Sofísticas 4, 166ª15ss,  leemos: 

“[…] hay tres modos de <hablar> con homonimia y con ambigüedad: uno, cuando o bien el enunciado o bien el nombre significan con propiedad varias cosas […] otro, cuando estamos habituados a tal o cual modo de decir; el tercero, cuando lo compuesto significa varias cosas, mientras que lo separado significa algo de forma simple.”
 

A la luz de este pasaje, puede sostenerse que tanto la homonimia respecto del enunciado definicional (referida en Tópicos VI, 2 139b20) como la del primer topos del séptimo criterio del IDDS
 (brindada en Tópicos I, 15 107b6-12) remiten a la segunda clase de homonimia señalada en Refutaciones Sofísticas (4, 166ª15ss), es decir, a la que se produce cuando no distinguimos los sentidos de los términos utilizados, pensando que están claramente enunciados por ser dichos de acuerdo con la forma en la que estamos habituados a hablar ordinariamente. Ahora bien, si aceptamos que la homonimia de Tópicos VI, 2, 139b20 se supera aplicando el criterio del IDDS de Tópicos I, 15, 107b6- 12 y si asimismo aceptamos que, en el referido pasaje de Refutaciones, Aristóteles distingue las estructuras más generales de la homonimia, al punto que ciertas situaciones problemáticas (como, por ejemplo, la de Tópicos VI, 2, 139b20) pueden remitirse a dichas estructuras, de ello se infiere al menos dos cosas: primero; es lógico pensar que la finalidad del IDDS no se limita a clasificar clases de homonimia, pues, como acabamos de ver esto Aristóteles ya lo ha hecho, por ejemplo, en Refutaciones Sofísticas.
 Segundo; si reconocemos que hay un criterio del IDDS que permite superar la homonimia del enunciado definicional de (Tópicos IV, 2 139b20), es evidente que el IDDS no se limita a brindar un catálogo para reconocer posibles casos de homonimia sino que, en todo caso, tal elenco tiene la función de  identificarla y distinguirla para evitarla, corregirla o no cometerla.
  

En síntesis, analizando una situación del predicable de la definición y tras destacar que el principal criterio definicional apunta a la claridad con que debe enunciarse la esencia de lo definido,
 enfatizamos que uno de los topoi del IDDS es eliminar la equivocidad de los enunciados definicionales, puesto que definir oscuramente es lo mismo que no definir. Por consiguiente, es la aplicación de los topoi del IDDS, entendidos como criterios de superación de la homonimia, la que hace posible lograr argumentaciones ajustadas que no se extravíen en las palabras y precisamente esta finalidad del IDDS es la que consideraremos en lo que sigue.

2º- Utilidad del IDDS para que los razonamientos no sean simplemente verbales. 

En la sinopsis de los topoi del IDDS brindada vimos que, en general, el enfoque seguido por Aristóteles otorga capital importancia a las cosas en cuanto condición del lenguaje que las refleja y de allí que las confusiones en el lenguaje (como por ejemplo la homonimia) no sólo desvíen las argumentaciones, sino la misma posibilidad de pronunciarse con verdad respecto a las cosas. Por consiguiente, aceptando esta perspectiva de los topoi dialécticos, es manifiesto que no por ello Aristóteles le resta importancia a la reflexión sobre el lenguaje, al asumir la realidad de las cosas como su anclaje, puesto que el realismo aristotélico nunca subestima el poder de la palabra y el concepto. De tal manera que los procedimientos dialécticos, no por ser hechos propios del lenguaje son subordinados, ya que su vinculación con las cosas nunca es olvidada y precisamente esta es la dimensión que enfatizaremos en esta sección. Ahora bien, para empezar a mostrar que uno de los cometidos fundamentales de la dialéctica topical es justamente mantener el equilibrio entre el nivel de reflexión lingüístico- metodológico y real –o si e prefiere, ontológico en un sentido amplio- analizaremos un pasaje de Refutaciones Sofísticas
 10, 170b13- 10 que es decisivo. Este es el texto: 

“No existen entre los argumentos las diferencias que dicen algunos, a saber, que unos son argumentos respecto al nombre y otros respecto al pensamiento: pues es absurdo suponer que unos son argumentos respecto al nombre, y otros respecto al pensamiento, y que no son los mismos. En efecto, ¿cuándo no <se argumenta> respecto al pensamiento, sino cuando el nombre no se aplica a lo que el preguntado, creyendo ser preguntado al respecto ha concedido? Ahora bien esto es también lo mismo que <argumentar> respecto al nombre; y <argumentar> respecto al pensamiento es cuando <el nombre> se concedió aplicado tal como fue pensado <por el adversario>” 

Para Aristóteles, los argumentos deben partir de la corrección en el orden del nombre, ya que solo de esta manera el interlocutor no es desviado por la fuerza de la palabra a pensar en otra cosa distinta de la significada. En este sentido, el IDSS al tiempo que garantiza que el nombre empleado sea realmente el de la cosa, también asegura que nuestros pensamientos se dirijan a la cosa misma, pues, así como los pensamientos son pensamiento de algo, también los nombres deben corresponder a lo nombrado por ellos sin que ello signifique una ingenua identificación del nombre y la cosa nombrada. De tal manera que, para Aristóteles, pensamiento y nombre, necesariamente han de adecuarse a la cosa, siendo ésta la que condiciona la distinción de los modos de expresión. Un pasaje que pone de manifiesto lo dicho, referido al topos del accidente, es Tópicos II, 3
 110a25, donde el Estagirita, señala: 

“Pero hay que usarlo <este lugar> en los casos en que esto pasa desapercibido, pues, si no pasa desapercibido que se dice de muchas maneras, <el adversario> objetará que no se discutido realmente lo que se presentaba como dificultad sino lo otro.”

El texto confirma una vez más que el argumentar en torno a los predicables se articula a través de los ID (específicamente el IDDS cual marco referencial del argumentar topical) y asimismo enfatiza que la finalidad del IDDS es orientarnos hacia la cosa, evitando que los razonamientos sean meramente verbales o logikói y, por ende, vacíos.
 Y es que, las distinciones verbales, en cuanto tales, no tienen porque ser vacías y de allí la importancia que Aristóteles otorga a los términos, a los enunciados que ellos forman, a las estructuras de la predicación y, en síntesis, al análisis conceptual y es evidente que las consideraciones propias de tal análisis, esto es, las que pertenecen al rango de las distinciones verbales, lógicas, dialécticas, o según el logos son las que brindan las coordenadas que permiten evitar investigaciones inútiles, lo que patentiza la utilidad, la eficacia metodológica y el peso epistémico otorgado al IDDS, cual recurso que abre camino hacia la realidad de la cosa significada a través de procedimientos que contribuyen a garantizar el acceso al conocimiento.

3º-  El IDDS es utilizado en la Construcción de los Razonamientos. 

Al analizar los topoi del IDDS se patentizó el sentido general de tales recursos y, en este contexto, es menester reiterar dicho perfil, enfatizando que en la construcción de razonamientos, la eficacia y la finalidad de los procedimientos del IDDS es evitar, detectar y corregir errores cometidos al formar enunciados, eliminando la homonimia de los términos y de los argumentos. Al respecto, en  Refutaciones Sofísticas, 7, 169ª21- 169b2 leemos: 

“El error se origina, en unos casos, en función de la homonimia y el enunciado al no ser uno capaz de distinguir lo que se dice de muchas maneras.”
 

El pasaje indica que la homonimia y la ambigüedad son fuentes del error y que la manera de evitarlas es distinguiendo sentidos, de lo cual se sigue la utilidad que tienen los procedimientos del IDDS, por una lado, para la correcta articulación de los razonamientos y, por el otro, para refutarlos. Al respecto, en Refutaciones Sofísticas 7, 169b30, Aristóteles señala: 

“En las refutaciones en función de la forma, el error se origina por la semejanza de la expresión. En efecto, es difícil distinguir qué tipo de cosas se dicen de la misma manera y cuales de manera distinta (pues, en la práctica, el que es capaz de hacer esto está muy cerca de ver lo que es verdad y es el que en mayor medida sabe aceptarla).”
   

El texto es elocuente al señalar que la semejanza en la expresión puede ser causa de error, pues, aquella hace que parezca idéntico lo que en realidad no lo es y tal situación afecta tanto a dimensión de la discusión
 como a la de la investigación stricto sensu,
 lo que patentiza la necesidad –y la utilidad- que tienen los procedimientos del IDDS. 

En conclusión, como hemos podido apreciar, las tres funciones atribuidas al IDDS, a saber: su utilidad para aclarar los razonamientos, su eficacia para que estos no sean simplemente verbales sino ajustados a lo significado y por último, el mismo reconocimiento de que el IDDS contribuye a la construcción de los razonamientos, en la medida en que sus procedimientos son útiles para evitar y superar problemas como la homonimia, pone de manifiesto que este instrumento se usa como recurso de primer orden para evitar argumentaciones erróneas, siendo su principal utilidad la disolución de la homonimia. Así pues, concluida esta primera parte del capítulo dedicada al análisis del IDDS, sus funciones y alcance, en las siguientes páginas nos proponemos determinar si la concepción del IDDS de Tópicos se relaciona con el Principio de la Pluralidad del ser (PPS) de Metafísica.
II.2 Sobre la Aplicación del Instrumento Dialéctico de Distinción de Sentidos (IDDS) Topical en la Argumentación del Principio de la Pluralidad de Sentidos del Ser (PPS) en Metafísica.

Como ya dijimos, en esta segunda parte del capítulo intentaremos determinar si Aristóteles aplica o n o el IDDS al PPS teorizado en Metafísica y, para estudiar esta cuestión, dividimos la temática de la siguiente manera: Primero, estudiaremos la célebre sentencia “el ser se dice de muchas maneras” la cual expresa el PPS en Metafísica y al respecto, el análisis se centrará en los cuatro grupos de significados en que Aristóteles desglosa el término ser mostrando cómo estos se unifican en el sentido de la predicación del ser por sí. Segundo, nos preguntaremos si hay algún criterio del IDDS que corresponda a la multivocidad del ser y, para responder, tendremos en cuenta tanto que el IDDS contribuye a controlar la homonimia, como el hecho de que en Metafísica Aristóteles descarta la equivocidad del ser.

II.2.1
Los Cuatro Grupos de Sentido del Ser en la Metafísica y su Articulación Categorial.

En “Sobre los múltiples significados del ser en Aristóteles”, Brentano inicia sus reflexiones enfatizando la tesis aristotélica según la cual el ser no es un género.
 Y es que, como afirma este intérprete, dicha negación orienta el desarrollo de Metafísica ya que la necesaria reflexión sobre el status semántico del término `ser´ condiciona el desarrollo mismo de la indagación, puesto que la ontología aristotélica se caracteriza por reconocer que “el ser se dice de muchas maneras.”
 Por eso, y con razón, Brentano sostiene que “la discusión sobre los múltiples significados del ser constituye el umbral de la Metafísica de Aristóteles.”
 

Siguiendo el orden expositivo del corpus metafísico, la tesis de la pluralidad de significaciones del ser aparece en tres lugares que son fundamentales; en el cuarto libro de la Metafísica (IV, 2), en el sexto (VI, 4) y en el séptimo (VII, 1). En Metafísica IV, 2 1003ª Aristóteles la expone así:

“Algo que es se dice en muchos sentidos, pero en todos los casos en relación con un único principio: de unas cosas <se dicen que son> por ser entidades, de otras por ser afecciones de la entidad, de otras por ser un proceso hacia la entidad, o bien corrupciones o privaciones o cualidades o agentes productivos o agentes generadores ya de la entidad ya de aquellas cosas que se dicen en relación con la entidad, o bien por ser negaciones ya de alguna de estas cosas ya de la entidad. Y de ahí que, incluso de lo que no es, digamos que es «algo que no es»”

En Metafísica VI, 2 volvemos a encontrarnos la clasificación en cuestión. He aquí el pasaje de Metafísica VI, 2 1026ª32ss, donde se lee:

“Pero puesto que ‘lo que es´, sin más precisiones, se dice en muchos sentidos: en primer lugar, está lo que es accidentalmente; en segundo lugar, lo que es en el sentido de «es verdadero» y lo que no es en el sentido de «es falso»; además, están las figuras de la predicación (por ejemplo, qué <es>, de qué cualidad, de qué cantidad, dónde, cuándo <es>, y cualquiera otra cosa que signifique de este modo) y, aún además de todos estos <sentidos>, lo que es en potencia y en acto.”  

La importancia de este texto salta a la vista pues, una vez reconocida como en Metafísica IV, 2 la polisemia del ser, Aristóteles explica claramente cuáles son los sentidos en que se dice el término `ser´. Es decir, mientras Metafísica IV, 2 enuncia la condición semántica de dicho vocablo, Metafísica VI, 2 describe sus distintos sentidos.
 Por último, tenemos el pasaje de Metafísica VII, 1 1028ª10ss,
 en el cual la pluralidad semántica del término en cuestión se presenta como sigue:  

“La expresión ‘lo que es´ se dice en muchos sentidos, según distinguimos ya con anterioridad en el tratado Acerca de los cuántos sentidos <tienen ciertos términos>. De una parte, en efecto, significa el qué- es y algo determinado y, de otra parte, la cualidad, la cantidad o cualquiera otra de las cosas que se predican de este modo.”

Como puede apreciarse, aunque Aristóteles menciona exclusivamente el sentido categorial del ser, sin embargo, remite expresamente a la clasificación dada en Metafísica V, 7
 donde –como vimos- se brinda el mismo perfil general de los cuatro grupos de sentidos. Así pues, de lo dicho se desprende que el elenco de Metafísica VII, 1 es equiparable al de Metafísica VI, 2 el cual, a su vez, es resumido en Metafísica V, 7. Por lo tanto, los pasajes citados ponen de manifiesto que, en Metafísica, el término `ser´ es entendido polisémicamente
 en la medida en que su alcance conceptual patentiza que el `ser´ admite una pluralidad de significados, puesto que `ser´ se predica en el orden del accidente (òn katá symbebekós)
, `ser´ se dice según las figuras de las categorías (tó on katá tá schémata ton kategorion)
, `ser´ predica en sentido veritativo (tó òn os alethés)
 y `ser´ también se predica en el orden de la actualidad y del movimiento como ser en potencia (òn dynámei) y ser en acto (òn energeía).
 De tal manera que, siguiendo el esquema de Metafísica V, 7, desarrollado en Metafísica VI y que, como destaca Reale (siguiendo la tesis de Brentano) articula toda la obra,
 es preciso reconocer que “los cuatro significados constituyen la tabla que contiene el principio de clasificación de la indagación”
 aún cuando, al asumir tal pluralidad de significados de `ser´, la misma constitución de la ontología enfrente su mayor reto pues, es evidente que, si tales significados, obviamente distintos entre si, estallan en una pluralidad, la misma ontología es comprometida en cuanto ciencia al no satisfacer la condición imprescindible del saber, es decir, la unidad epistémica. Y es que, como sabemos, la accidentalidad se refiere a aquel significado vinculado a los predicados fortuitos atribuidos al ser; la categorialidad es el significado que, desde el punto de vista semántico, reitera la polisemia de dicho término y, desde el punto de vista ontológico, enfatiza su natural multiplicidad y, desde el punto de vista lógico o predicativo, expresa los llamados géneros más universales a los cuales se remite toda predicación. Por su parte, verdad y falsedad son significados vinculados a la capacidad de juicio
 y finalmente, potencia y acto son los significados que se refieren a la estructuración dinámica y óntica del `ser´.
 Por consiguiente –y como ya dijimos- ante tal pluralidad de significados, la ciencia del ser encara una seria dificultad, pues, justamente dicho discurso para constituirse como tal, debe teorizar sobre un objeto cuya aparente homonimia niega la posibilidad de hacerlo objeto de ciencia. De allí que Reale afirme que la lista de los cuatro significados del ser “es la que hace de guía en el dirimir la cuestión ligada al carácter homónimo de los significados del ser.”
 En efecto, la aparente dificultad que amenaza a la constitución del discurso ontológico es doble, pues, por un lado, `ser´ tiene cuatro significados diferentes lo cual, si no se encuentra la forma de unificarlos produce una clara homonimia pero, como si esto no bastará, por otro lado, es menester destacar que los cuatro significados de `ser´, a su vez, tienen ellos mismos una pluralidad de significados diferentes. En suma, no sólo hay posible homonimia de `ser´ dado que su significado es cuádruple sino que, además, los cuatro significados de `ser´, ellos mismos, también tienen distintos significados. Dicho con otras palabras, sucede que, no sólo el término `ser´ puede ser homónimo, sino que, a su vez, también pueden serlo cada uno de sus cuatro diferentes significados. Homonimia doble pues, lo cual, sin lugar a dudas, pone en serio peligro la posibilidad de una ciencia del ente en cuanto ente, ciencia –sin embargo- asegurada al comienzo de Metafísica IV. A continuación nos dedicaremos a la tarea de mostrar cómo es posible evitar la homonimia producida respecto a cada uno de los significados de `ser´, dejando para el próximo capítulo el tema de la superación de la homonimia aparentemente suscitada por el mismo hecho de que `ser´ tiene más de un significado. Ahora bien, enfocaremos la problemática señalada preguntándonos lo siguiente; ¿acaso se aplica algún criterio del IDDS para superar la equivocidad que parece derivarse de la constitutiva multiplicidad de sentidos en que se predica cada uno de los cuatro significados de `ser´? Al respecto, sostendremos la hipótesis de que la posible homonimia producida en el marco de los distintos significados de `ser´ es evitable aplicando la trama topical del IDDS y, en especial, el topos categorial.

Ahora bien, desde la perspectiva metodológica- topical, centrarse en el topos categorial del IDSS –y no en otro- tiene sentido por lo siguiente: aunque la heterogeneidad de los topoi del IDDS no patentiza que entre ellos haya algún criterio unificador,
 sin embargo, puede formularse la hipótesis de que tal topos es el categorial, pues, ya en las primeras líneas del capítulo del IDDS, (previa catalogación de los topoi de dicho ID) Aristóteles reconoce la importancia general del topos categorial en los siguientes términos. En Tópicos I, 15 106ª leemos:    

“En cuanto a la cuestión de en cuántas maneras <se dicen> hay que estudiar no sólo todas las cosas que se dicen de manera distinta, sino que hay también que intentar dar sus enunciados <explicativos>, v.g.; no sólo que bueno (agathón) se dice de muchas maneras (posajós légetai) como justicia (dikaiosýne) y valentía (andreía), y de otra manera como vigoroso (euektikón)  y sano (ugieinón), sino que aquellas cosas <se llaman buenas> por ser ellas mismas tales o cuales, éstas en cambio, por ser capaces de actuar (poieín) sobre algo y no por ser ellas mismas tales o cuales.” 

El planteamiento del estagirita es claro al señalar que, respecto a los términos multivocos, no basta distinguir los significados en que se dicen sino que es necesario brindar los respectivos enunciados explicativos, lo que significa que el IDDS no se limita a la enumeración de significados, sino que también contribuye a clarificar el sentido de los términos y, precisamente, el marco de referencia utilizado para la formulación de tales enunciados explicativos es la categorialidad. Ahora bien, que esto es así, lo corroboramos al analizar los topoi del IDDS, pues, siendo común a todos ellos el ser explicados a través de ejemplos, lo que dichos ejemplos patentizan es que, por lo general, es preciso distinguir la especie de la que se predica el término en cuestión y precisamente tal aclaratoria se realiza diferenciando la categoría correspondiente al predicado. Así pues, como comenta Zadro, refiriéndose justamente al pasaje citado; “si el término es bien (agathón) y se pone como predicado justicia (dikaiosýne) y/o valentía (andreía), la categoría será aquella de la cualidad, en cambio si es vigoroso (eúektikón) y sano (ugieinón), será acción (poieín).”
 Por lo tanto, la opinión de Zadro confirma que el marco general de referencia para la distinción de los sentidos en que se dice un término es categorial. Por consiguiente, asumiendo que el criterio categorial es determinante para establecer el alcance general y la eficacia de los topoi del IDDS, al permitir las distinciones semánticas, antes de ver cómo se produce –y cómo logra evitarse- la homonimia en cada uno de los cuatro grupos de significados de `ser´, será menester prestar la debida atención al rol asignado a la categorialidad en la arquitectura general de Tópicos.
Para hacernos una idea respecto a la función reconocida en Tópicos a la categorialidad luce sensato comenzar por establecer las modalidades con las que Aristóteles se refiere a ella, pues, es sabido que lo hace de diferentes maneras.
 A este respecto, el examen de Brentano del corpus aristotelicum patentiza que el filósofo denomina a las llamadas categorías
 (kategoríai); “predicados” (kategorémata), “predicables”
 (predicamento) (kategoroymena)
 “conceptos universales” (koiná)
, “géneros” (géne)
, “los géneros de las categorías” (tà géne tón kategorion)
, “géneros de los predicados”
, “figuras de la predicación” (tà schémata tes kategorías),
 “clases”
, “divisiones” (diairéseis)
, “modos” (ptóseis)
 o bien, utilizando la locución, “categorías del ser” (kategoríai tou óntos)
 entre otras formas de calificarlas aunque todas ellas referidas a su sentido predicativo.
 Ahora bien, en el caso específico de Tópicos I, 9 103b20ss, Aristóteles las refiere así: 

“Después de esto, es preciso determinar las clases de predicaciones [géne ton kategorion] en las que se dan las cuatro cosas mencionadas [el filósofo se refiere a los predicables] Éstas son en número de diez, a saber: qué es, [ti esti, ousía] cuanto, cual, respecto a algo, dónde, en algún momento, hallarse situado, estar, hacer, padecer. Siempre, en efecto, se hallará el accidente, el género, lo propio y la definición en una de estas predicaciones: pues todas las proposiciones formadas mediante aquellos significan, bien qué es, bien cual, bien cuanto, bien alguna de las otras predicaciones.”

Como podemos apreciar, estas líneas ponen de manifiesto que, así como Aristóteles desarrolla en Tópicos la teoría sobre los modos de atribución del predicado al sujeto (teoría de los predicables), de igual manera plantea una teoría útil para definir, ya no las formas de atribución, sino los modos de significación expresados en los predicados y, a tal fin, determina en Tópicos el más completo elenco categorial al establecer las diez figuras de la predicación o categorías.
 Y es que, así como, desde la teoría de predicables, puede contestarse a la pregunta respecto a cómo se atribuye un predicado al sujeto, desde el punto de vista categorial puede responderse de diferentes maneras a la pregunta «qué es», precisamente, en virtud de la máxima extensión
 otorgada a los conceptos categoriales,
 la cual hace que ellos signifiquen los géneros más universales.
 Ahora bien, que las categorías responden por el «qué es» referido al predicado (o al sujeto, en el caso de la sustancia) lo corrobora, Tópicos I, 9 103b28-40, donde se lee: 

“Y es evidente, a partir de esto, que el indica el qué es, en algunas ocasiones significa una entidad, otras veces un cuanto, otras un cual, y otras, alguna de las demás predicaciones. En efecto, cuando dice de un hombre tomado como ejemplo que lo tomado como ejemplo es hombre o animal, dice qué es y significa una entidad; y cuando de un color blanco tomado como ejemplo dice que lo tomado como ejemplo es blanco o color, dice qué es y significa un cual. De manera semejante, si de un tamaño de dos codos tomado como ejemplo dice que lo tomado como ejemplo es de dos codos <o> un tamaño, dice qué es y significa un cuanto. De manera semejante también en los demás casos: pues cada una de las cosas de este tipo, tanto si se dice ella acerca de sí misma, como si se dice el género acerca de ella, significa qué es.”

Efectivamente, las categorías responden por la esencia de lo significado puesto que tales conceptos, no sólo conforman el elenco al que se remiten necesariamente todas las nociones
 expresadas en los predicados, en cuanto que ellas agrupan las clases más generales,
 sino que, en cuanto tales, todas ellas son consideradas “géneros” y justamente, en cuanto “géneros” todas ellas responden de diferente manera a la pregunta ¿qué es? En este sentido, como bien destaca Guthrie; “el interés principal de la lista es poner en evidencia que Aristóteles estaba preparado, probablemente en un fecha temprana, simplemente para enunciar un número de formas en que puede usarse la palabra «es»”
 y, en efecto, en Tópicos, que como se sabe es una obra de juventud, Aristóteles califica como “géneros de las predicaciones” a las categorías justamente en el contexto de la enunciación del topos categorial del IDDS. Al respecto, en Tópicos I, 15, 107ª3-5 leemos:

“Mirar también los géneros de las predicaciones según el nombre, si son las mismas en todos los casos; en efecto, si no son las mismas, es evidente que lo dicho será homónimo.”  

Aunque el pasaje que acabamos de citar corrobora que, en Tópicos, las categorías son consideradas como géneros de las predicaciones –a partir de lo cual se infiere que ellas permiten distinguir los significados expresados en los predicados y, en esta medida, contribuyen a evitar la homonimia, razón por la cual Aristóteles coloca la categorialidad como uno de los criterios del IDDS- sin embargo, este texto no deja de ser problemático. En efecto, la manera de enunciar el topos categorial del IDDS parece señalar algo muy claro, a saber: que una de las formas de reconocer si un término es homónimo o no consiste en verificar si se predica en más de un género categorial, es decir, a partir del texto citado el topos categorial 
podría enfocarse como un criterio de reconocimiento de la equivocidad. No obstante, a nuestro modo de ver –y por ello la atención que prestamos, en general, al análisis de los criterios del IDDS –en la primera parte de este capítulo- sostener una tesis semejante desdibuja metodológicamente el propio alcance del IDDS y, en particular, el de su topos categorial, pues, como ya lo mostramos, el IDDS –y sus topoi- no sólo permiten reconocer la homonimia, sino también corregirla, controlarla y de esta manera superarla. En otras palabras, creemos que si el IDDS de la distinción categorial se limitara a la identificación de la homonimia, lo que se dice respecto al sentido y finalidad IDDS –y de sus criterios- carecería de sentido. En suma, y como ya dijimos, el IDDS categorial, no sólo detecta la homonimia sino que la controla y es esta la perspectiva que orienta las siguientes reflexiones en torno a la superación de la homonimia interna a cada grupo de sentido de `ser´. A continuación, mostraremos de qué manera el IDDS y, en especial, la categorialidad, se aplican a cada uno de los distintos significados de `ser´, justamente para evitar cualquier posible equivocidad. 

Siguiendo el orden de presentación de los cuatro significados del ser reconocemos que tanto en Metafísica V, 7 como en Metafísica VI, 2, el significado accidental aparece de primero, así como potencia/ acto de último. Sin embargo, respecto al par verdad/ falsedad su posición varía, pues, mientras en Metafísica V, 7
 este significado es colocado de tercero, en Metafísica VI, 2
 aparece en segundo lugar y otro tanto diremos del significado categorial del ser, el cual, en Metafísica V, 7
 aparece de segundo, mientras que en Metafísica VI, 2, es enunciado de tercero.
 Por consiguiente, y como ya se dijo, no habiendo ningún orden estricto en la presentación de estos significados, empezaremos a calibrar la utilidad del topos categorial del IDDS, considerando su utilización respecto al significado accidental de `ser´, siguiendo con verdad/ falsedad, potencia/acto y finalizando con la categorialidad. 

Como dijimos, el significado accidental de `ser´ aparece en las dos principales listas que enuncian los cuatro significados de dicho término (Metafísica V, 7
 y Metafísica VI, 2
) y, en Metafísica VI, 2, 1026b32ss, se brinda el siguiente concepto de accidente: 

“[…] lo que no es ni siempre, sino la mayoría de las veces, eso decimos que es accidente.”

En plena sintonía con esta idea, en Metafísica V, 31, 1025ª14ss, distinguiendo, como de costumbre, los sentidos en que utiliza el término en cuestión, Aristóteles proporciona la misma definición, la cual reza así:

“Aquello que se da en algo, y su enunciación es verdadera, pero no, desde luego, necesariamente, ni la mayoría de las veces.”  

Como podemos apreciar, los dos pasajes citados son claros respecto a cual es la naturaleza del accidente enfatizando que se trata de una predicación en la que lo atribuido al sujeto no se da ni siempre ni necesariamente y de allí que pueda afirmarse que la predicación per accidens es la que no se da en el orden de la esencia, lo que perfila la conocida oposición entre predicaciones per se y per accidens, misma oposición en la cual la segunda pareciera coincidir con el accidente de los predicables, pues, como se recordara, la definición, el género e incluso el propio guardan relación con la esencia, lo que no sucede en el caso del predicable accidente.
 En todo caso, y siguiendo el concepto aristotélico es menester señalar que una de las formas en que se articula la predicación per accidens es el predicar el accidente respecto de un sujeto existente, así como cuando se afirma que “el hombre es músico”
, de tal manera que, tomando como modelo esta articulación de la predicación, el significado accidental patentiza que efectivamente `ser´ se dice de muchas maneras, pues, respecto a `algo que es´ puedo predicar muchas cosas sin que ellas guarden relación alguna entre si y, sin que se prediquen con necesidad respecto de aquello a lo que son atribuidas. Por ejemplo, sucede que podemos predicar de `Sócrates´ que fue combatiente en el Peloponeso, que es el que está sentado al lado de Alcibíades, que es maestro de Platón o que es el que está en Atenas, pero `combatiente´, `sentado´, `maestro´ y en `Atenas´ son términos cuya significados ni tienen ninguna relación entre si –aunque todos ellos se prediquen de Sócrates- ni ninguno de ellos significa la esencia de este filósofo ya que la naturaleza del accidente es que siempre puede ser de otro modo,
 lo que significa que, stricto sensu, no hay esencia del accidente, razón por la que el significado accidental en cuanto tal no puede predicarse en la esencia
 cuya misma necesidad obviamente se opone a la contingencia. Ahora bien, y volviendo al ejemplo considerado, desde el punto de vista del lenguaje es manifiesto que un mismo sujeto (en este ejemplo, `Sócrates´) recibe una pluralidad de significados desvinculados entre si, lo que patentiza una clara homonimia; homonimia ilimitada además, puesto que las posibles atribuciones azarosas respecto de las cosas son infinitas,
 de allí que, a primera vista, la accidentalidad resulte inaceptable como uno de los significados de `ser´, so pena de precipitar el discurso que lo tenga por objeto en la confusión propia de la contingencia. Por consiguiente, y aunque Aristóteles no lo diga literalmente, esta es una razón más para negar que la ciencia del ser en cuanto ser –y en general ninguna ciencia- verse sobre el accidente.
 Sin embargo, descartar al accidente como objeto de ciencia no es negarle su status como uno de los cuatro significados de `ser´ y es justamente por ello que la homonimia propia del accidente debe ser controlable, pues, de lo contrario este significado, al cual Aristóteles dedica no pocas páginas,
 debería haber sido liquidado de los grupos de sentido del ser,
 pero, y como el mismo estagirita lo enfatiza, en Metafísica VI, 2, 1027ª9ss, leemos; 

“[…] puesto que no todas las cosas son o se generan por necesidad y siempre, sino que la mayor parte de ellas <son o se generan> la mayoría de las veces, es necesario que exista lo que es accidentalmente.” 

Así pues, el accidente existe y por ello mismo es un significado de `ser´ cuyo reconocimiento, como lo destaca Llano, “tiene la mayor importancia metafísica, ya que nos revela que el mundo de nuestra experiencia no es un tejido homogéneo y sin fisuras, una realidad unívoca, sino que es mundo plural y diferenciado” y a consecuencia de lo cual “declinamos el ente en diversos sentidos para plegarnos a la realidad, en la que el ente no es un bloque monolítico ni absolutamente necesario.”
 No obstante, como no es posible controlar todo lo que sucede es necesario determinar mínimamente al lenguaje que lo significa, reconociendo en él el acontecer y la pluralidad mediante la diferenciación conceptual, único recurso que permite escapar de la homonimia de la predicación del ser per accidens. Y es que, una pluralidad de predicados accidentales pueden ser diferenciados entre si al referirlos a los distintos conceptos categoriales. Así pues, respecto al ejemplo utilizado en el cual se predicaba de `Sócrates´, `combatiente´, `sentado´, `maestro´ y `en Atenas´ puede decirse que `combatiente´ y `maestro´ se predican en la categoría de cualidad mientras que `sentado´ en la categoría de posición y `en Atenas´ en la categoría de lugar, lo que significa que estos predicados se esclarecen remitiéndolos a sus respectivos conceptos categoriales. Por lo tanto, es evidente que los predicados accidentales clasificados categorialmente dejan de producir posibles homonimias. No obstante, a propósito de la categorialidad como instrumento útil para superar la homonimia respecto al caso de `combatiente´ y `maestro´ aún cabe preguntarse lo siguiente; ¿acaso estos dos términos producen equivocidad puesto que ambos se predican en la misma categoría? De ninguna manera, pues se trata de términos diferentes con distinto significado, de tal manera que entre ellos no se produce confusión, siempre y cuando sus respectivos significados no se alteren. Pero, ¿acaso producen equivocidad puesto que ambos se predican de `Sócrates´? La respuesta es del todo negativa, pues, de otro modo negaríamos la propia naturaleza predicativa del lenguaje, cuya función permite que un mismo concepto (`cualidad´) se predique de cosas distintas (`maestro´ y `combatiente´) respecto a una misma cosa (`Sócrates`). No obstante, en los límites de lo posible, en Categorías, cuando Aristóteles analiza conceptos como `cualidad´, por ejemplo, brinda un análisis que intenta determinar el amplio campo semántico que corresponde a conceptos de este calibre. Por lo tanto, y sintetizando lo dicho, es manifiesto que en el marco de la predicación del significado accidental de `ser´ no se produce equivocidad en virtud de la diferenciación categorial aplicable. Pasemos ahora a considerar el caso del significado de `ser´ predicado como verdad/ falsedad.

Centrados como lo estamos en el análisis de la pluralidad cuatripartita de significados de `ser´ concentraremos nuestra atención en el planteamiento del significado de `ser´ veritativo (ón os alethés) en cuanto referido al orden de la predicación.
 Al respecto, en Metafísica V, 7, 1017ª31ss, se lee: 

“[…] `ser´ y `es´ significan que algo es verdadero, y `no- ser´ que no es verdadero, sino falso, lo mismo en la afirmación que en la negación.” 

En este pasaje `ser´ y `es´ son utilizados en su sentido copulativo, lo que significa que el significado veritativo de `ser´ remite al orden de las proposiciones, ámbito en el cual el mismo sentido de la cópula es determinado al señalar que el verbo `ser´ significa  verdad y falsedad abriendo así el horizonte predicativo en el cual afirmamos o negamos. Así pues, respecto a la atribución de un determinado predicado a un sujeto, el mismo se predicará con verdad, si dicho predicado se relaciona, se da, o bien expresa una propiedad de dicho sujeto y, asimismo se predicará falsamente cuando lo expresado en el predicado no sea una propiedad que corresponda al sujeto. De allí que Aristóteles señale que al predicar `verdad´  el intelecto compone o divide con verdad o con falsedad si lo que dice corresponde con la cosa.  Al respecto, en Metafísica VI, 4, 1027b18ss, se lee:

“[…] lo que es, en el sentido de «es verdadero», y lo que no es en el sentido de falsedad, están referidos a la unión y a la división.” 

 Del pasaje citado se sigue que, desde el punto de vista de la predicación, cabe tanto la verdad como el error y de allí que –como afirma Aristóteles- entre `verdad´ y `falsedad´ se reparta la contradicción
, pues, una proposición es `verdadera´ tanto si afirma una verdad (`Sócrates es hombre´) como si niega con verdad (`Sócrates no es irracional´) un determinado predicado. Asimismo, una proposición es `falsa´ tanto si afirma lo falso (`Sócrates es irracional´) como si lo niega (`Sócrates no es hombre´). Y es que, como dice Aristóteles, en Metafísica IV, 7, 1011ª25ss: 

“[…] Falso es, en efecto, decir que lo que es, no es, y que lo que no es, es; verdadero, que lo que es, es, y lo que no es, no es. Por consiguiente, quien diga que <algo> es o no es, dirá algo verdadero o dirá algo falso. Sin embargo, ni de lo que es ni de lo que no es puede decirse <indistintamente> que es o que no es.”

Afirmación y negación constituyen pues, las instancias que son primarias para la atribución y de allí que Aristóteles considere al juicio
 como fundamento de ese decir apofántico
 en el cual `ser´ sale de su mero –aunque constitutivo- carácter significativo (nombre) para configurarse como discurso (logos) significante
 cuya coherencia se funda en la no contradicción. En resumidas cuentas, el significado veritativo de `ser´ evidencia la importancia que Aristóteles otorga al lenguaje, en la medida en que en el se ponen de manifiesto una serie de relaciones que efectivamente pueden darse o no darse puesto que el lenguaje significa tanto `lo que es´ como `lo que no es´
, significaciones cuya fuente remite a las operaciones de composición y división realizadas por el intelecto al relacionar los conceptos, operaciones que juzgamos al atribuirle a las relaciones afirmadas o negadas valores de verdad que encuentran su fundamento, no sólo en la propia expresión de `ser´ y `no ser´, sino también tomando como criterio de tal atribución, la propia verdad de las cosas; siendo justamente esta vía la que parece dar cabida a la equivocidad en el significado veritativo de `ser´. Y es que, si admitimos con Aristóteles que este significado en cierto sentido es mental (dimensión del pensar) pero, no perdemos de vista que la predicación de verdad y falsedad (dimensión del lenguaje que significa) toma como criterio la propia adecuación de lo predicado a lo real (dimensión del ser) entonces, es manifiesto que el significado veritativo de `ser´ se articula a partir de los significados categoriales
 (puesto que, realmente `ser´ se puede decir de muchas maneras) lo que sin duda introduce en la atribución o negación la pluralidad atributiva constitutiva de la predicación. Ahora bien, que el significado veritativo de `ser´ se articule categorialmente y que, a su vez, las atribuciones categorialmente determinadas pueden predicarse ya sea actual o potencialmente, lo patentiza el siguiente pasaje de Metafísica IX, 10, 1051ª33ss, donde Aristóteles indica:

“[…] <lo que es> y <lo que no es> se dicen, en un sentido según las figuras de la predicación, en otro sentido según la potencia o el acto de éstas, o sus contrarios.”  

 Así pues, respecto a `Sócrates´ puedo afirmar que `no es un hombre´ y asimismo negar que lo sea, así como puedo afirmar que `es el que está sentado` y asimismo negar que se encuentre en tal posición, de suerte que Sócrates sería: `no hombre´, `sentado´ y `no sentado´ lo que luce como una evidente confusión. Sin embargo, respecto a la afirmación de que `no es hombre´ y a la negación de que lo sea, en primer lugar, se impone determinar si Sócrates es o no es `hombre´, cuestión que se dirime determinando en qué categoría se predica el complemento. En consecuencia, establecido que se predica en la categoría de sustancia –lo que significa que se trata de una predicación esencial- puede concluirse que los juicios que afirman que `no es hombre´, evidentemente son falsos y en consecuencia erróneos. Por consiguiente, aplicando tanto el criterio de distinción categorial como el de la distinción entre predicación per se y per accidents, la pluralidad de significaciones se controla evitando la confusión. Y es que, en definitiva, si la función de todo juicio es afirmar o negar cierto predicado de un sujeto y si una de las funciones primordiales de las categorías es clasificar los géneros de todos los predicados posibles, es evidente que la composición de los juicios se diferenciará categorialmente. Ahora bien, hasta ahora hemos centrado la atención en los dos significados de `ser´ que son dejados de lado cual objeto de la ontología.
 A continuación nos detendremos en el par de significados en torno a los cuales gira la ciencia del ser en cuanto ser empezando con la distinción potencia/ acto la cual desempeña un rol fundamental tanto desde el punto de vista óntico como desde el punto de la predicación.   

Potencia/ acto que, como ya sabemos, es uno de los significados fundamentales de `ser´,
 aparece tanto en la lista de sentidos de Metafísica V, 7
 como en la de Metafísica VI, 2
 siendo en Metafísica IX donde Aristóteles despliega dicho sentido brindando de él dos enfoques complementarios; el primero se centra en tales nociones como determinaciones de la realidad físicamente entendida,
 mientras que el segundo enfatiza la aplicación de ambos principios a la teología cosmológica aristotélica, la cual gravita en torno a la doctrina de la prioridad del acto y que, en definitiva, constituye el fundamento último del mismo movimiento. Por consiguiente, siendo potencia/ acto una doctrina enraizada en el mundo del devenir y en la comprensión de los cambios, trataremos este significado siguiendo tal enfoque, enfatizando la relación en la cual el acto (energeia)
 lo es respecto de la potencia y no tanto la plenitud del acto acabado (enteléchia)
 o acto puro. Dicho esto, empecemos por revisar el concepto de potencia (dynamis) cuya definición fundamental, en cuanto principio de movimiento
 (kinesis),
 es brindada en Metafísica V, 12, 1019ª 15ss, donde se lee: 

“Se llama «potencia» o «capacidad» el principio del movimiento o del cambio que se da en otro, o bien <en lo mismo que es cambiado, pero> en tanto que otro.” 

El pasaje es claro, en primer lugar: `potencia´ es capacidad de generar cambio respecto a otro, relación que supone la disposición, no sólo de lo que ejerce el cambio (agente de la potencia activa) sino también el ejercicio por parte de quien lo recibe en cuanto realiza la capacidad de padecer o de ser afectado por dicho cambio (paciente de la potencia pasiva). De igual forma, en segundo lugar, `potencia´ es capacidad de generar cambio ya no respecto a otro sino respecto a si mismo pero en tanto que otro. Al respecto, el ejemplo comúnmente utilizado por el estagirita es el de la capacidad de curarse que el médico ejerce sobre si mismo, pues, en cuanto hombre ejerce la potencia pasiva de `ser curado´, es decir, actúa como «paciente», mientras que en cuanto medico, actualiza la potencia activa de `sanarse´, pero, evidentemente, no en cuanto el hombre que es, sino en cuanto actúa como médico o «agente» del cambio. Así pues, distinguiendo tales dimensiones de la potencia, el cambio puede explicarse como actualización de la potencia. En efecto, en Metafísica XI, 9, 1065b, 15ss se lee:

“[…] afirmo que el movimiento es la actualización de lo que está en potencia, en tanto que tal.” 

Pero, aún cuando es clara la explicación dada en el orden del cambio entendido como actualización, sin embargo, cabe preguntarse por las condiciones de posibilidad para que «agente» y «paciente» realicen sus respectivas potencias y, en este sentido, por el propio fundamento del cambio. Al respecto, en Metafísica XI, 6, 1063ª18ss leemos: 

“Si hay movimiento, hay algo que se mueve, y todo se mueve a partir de algo y hacia algo.”

Sin duda, en el orden del movimiento, la potencia es principio, pero, desde otro punto de vista, la condición para ejercer dicha potencia y generar cambio es que haya algo que se mueve, es decir, algo que pueda ser movido, sea por otro sea por si mismo y, como dice Aristóteles, ese `algo que se mueve´ necesariamente está en acto. Al respecto, en Metafísica IX, 8, 1049b25ss, se señala:  

 “[…] lo que es en acto se genera siempre de lo que es en potencia por la acción de algo que es en acto.”

Por su parte, en Acerca del Alma II, 1, 412ª10ss, Aristóteles expresa claramente la conocida analogía entre potencia/ acto y materia/ forma con estas palabras:

“[…] la materia es potencia, mientras que la forma es entelequia.”

Así pues, de los textos citados se desprende que, por un lado, necesariamente la potencia la realiza un «agente» o un «paciente» que es tal en acto y, por otro lado, siendo la materia a la potencia lo que la forma al acto, la potencia es principio de movimiento pero en cuanto orientada por una forma que la determina, la cual permite la actualización de la capacidad de `hacer´ o `padecer´ conduciendo, además, hacia su efectiva actualización. De suerte que energeia no precisa de una definición, puesto que dicho concepto queda suficientemente explicado ya que el acto es el existir de la cosa pero no como cuando decimos que está en potencia.
 Ahora bien, dicho esto sobre el principio de potencia/ acto en general, a continuación destacaremos cómo dicha distinción contribuye a aclarar la predicación y para ello construiremos algunos ejemplos.
 En efecto, si no se aplicara la distinción potencia/ acto podríamos decir, por ejemplo, que `esta madera no es una mesa´ pero también que `esta madera es una mesa´ o de la misma manera que, `este mármol es estatua´ y que al mismo tiempo no lo es, de suerte que la predicación que intentara significar los cambios sería del todo contradictoria pues, aunque `el niño no es un hombre adulto´ es evidente que los niños crecen, lo que significa que, en el orden del cambio, tiene sentido afirmar que `el niño es adulto´ aceptando que es imposible que el niño no crezca en cuanto posee naturalmente tal capacidad y suponiendo que nada se lo impida
. No obstante, aun cuando el ejemplo del crecimiento luce persuasivo, afirmaciones como `madera es mesa´, `mármol es estatua´, `niño es adulto´ para Aristóteles son inaceptables ya que dichos enunciados no sólo son confusos sino que, además, destruyen la identidad de las cosas, anulando así el poder significativo de la palabra, pues, aunque `mármol´ y `madera´ sean materiales, la madera no es mármol y, asimismo, en cuanto que son materiales, no son productos, así como `niño´ y `adulto´ –aunque ambos sean `hombre´-, es evidente que el primero es infante. Así pues, en casos semejantes resulta útil aplicar la distinción potencia/ acto y, en efecto, no es casual que dicha distinción sea utilizada por Aristóteles para refutar la tesis del monismo real y la univocidad predicativa, tal como lo patentiza el siguiente pasaje de Física I, 2, 185b27- 186ª1ss, donde se lee:

“Los antiguos más próximos a nosotros se sentían perturbados ante la posibilidad de que una misma cosa resultase a la vez una y múltiple […] como si no fuera posible que una misma cosa sea una y múltiple sin oposición, pues, lo que es uno puede ser uno en potencia o uno en acto.” 

La importancia de la distinción potencia/ acto respecto a la predicación es evidente. En efecto para seguir con nuestro ejemplo, un niño –en cuanto niño- no es un hombre en acto pero si lo es en potencia aunque no es al mismo tiempo niño y hombre, pues si su adultez es potencial, evidentemente no está en acto lo que no significa, desde el punto de vista real, que una vez actualizada su adultez pierda la dimensión potencial ya que, en cuanto hombre, sigue cambiando, evidentemente, ya no en el orden del crecimiento sino en el orden de la degeneración, cambio este que le afecta en cuanto sustancia, pues, es en la sustancia donde tienen lugar la generación y la corrupción. En consecuencia, es manifiesto que potencia/ acto se predican categorialmente. Al respecto, en Física III, 1, 200b33 – 201ass el estagirita es elocuente:

“[…] No hay movimiento fuera de las cosas, pues, lo que cambia siempre cambia o sustancialmente o cuantitativamente o cualitativamente o localmente y […] no hay nada que sea común a tales cambios y no sea o un «esto» o una cantidad o una cualidad o alguna de las otras categorías […] cada una de estas categorías está presente en las cosas de dos maneras […] por ejemplo, con respecto a un «esto», en su forma o su privación […] y puesto que distinguimos en cada género lo actual y lo potencial, el movimiento es la actualidad de lo potencial en cuanto tal.”

El pasaje es claro, no habiendo movimiento fuera de las cosas, la distinción que significa el aspecto dinámico de lo real debe predicarse según las determinaciones reales de todo lo que es. Y es que, como escribe Reale “puesto que no hay nada fuera o por encima de las categorías, el movimiento tiene que estar ligado a las categorías.”
 Ahora bien, el mismo pasaje señala que, en el orden del cambio, potencia y acto se predican en cuatro categorías: en la sustancia, el cambio se dice como generación y corrupción; en la cualidad, se predica como alteración; en la cantidad, como aumento y disminución, finalmente, en la categoría de lugar, se predica el movimiento stricto sensu, como locomoción o traslación. Por lo tanto, aunque `ser´ se predique de muchas maneras en el orden del cambio, es evidente que, como en los casos de `ser´ accidental y veritativo, la categorialidad contribuye a determinar los  distintos tipos de cambio que, a su vez pueden ser explicados mediante la distinción potencia/acto. Así pues, sintetizando lo dicho, pretendemos haber mostrado que el rol conferido a la categorialidad en cuanto topos del IDDS topical se aplica en los significados accidental, veritativo y dinámico de `ser´, reconociendo de hecho su utilización como un instrumento eficaz para superar la homonimia azarosa que se produciría en la predicación de los tres significados antes mencionados. Pero, hemos dejado al margen un significado fundamental de `ser´, puesto que, cometeríamos un craso error si dijésemos que la categorialidad (topos categorial del IDDS) se aplica a la categorialidad (significado de `ser´ en Metafísica). En consecuencia, pensamos que el significado categorial del ser que aparece en Metafísica constituye la directa aplicación de orden ontológico de la perspectiva metodológica originaria del IDDS –y en especial, del IDDS categorial- la cual, como hemos tratado de mostrar, está enfocada hacia la construcción de criterios de distinción en el orden de las significaciones cuya finalidad es contribuir a controlar posibles homonimias. De tal manera que, como ya dijimos
, Metafísica asimila la temprana teoría topical de la distinción categorial utilizándola cual método cuya finalidad es la evitación de la posible equivocidad. 

No obstante, aunque pretendemos haber sorteado la homonimia que se produciría en los diferentes significados de `ser´, las dificultades no terminan, pues, superar la homonimia interna a cada grupo de significado del ser no es superar la homonimia patente en el hecho de que `ser´ tiene esos cuatro grupos de significados. Asimismo, superar por la vía de la categorialidad la homonimia de potencia/ acto, verdad/ falsedad y accidentalidad, no es superar la homonimia de la propia categorialidad. 

Así pues, respecto al primer caso señalado, la situación es más o menos esta; que `ser´ se predique según potencia/ acto patentiza que este término no es unívoco dada la misma duplicidad de este significado que, a su vez se predica en cuatro categorías, las cuales generan por lo menos cinco nuevos sentidos (generación/ corrupción; alteración; aumento/ disminución) los cuales pueden predicarse además actual y potencialmente, lo que evidentemente aumenta el número de sentidos del término `ser´ a los que habría que sumar la pareja verdad/ falsedad y la predicación accidental, cuyos significados no sólo se predican categorialmente sino que también admiten la distinción potencia/ acto lo que, sin lugar a dudas, multiplica considerablemente los muchos sentidos en que se dice `ser´. De allí que, aunque la categorialidad contribuya a superar la homonimia interna a la predicación accidental, veritativa, dinámica, sin embargo, frente a esta pluralidad los controles de la categorialidad se resquebrajan. No obstante, a propósito de esta homonimia de los cuatro grupos de significados, cabría considerar la posibilidad de superarla enfatizando que, siendo el significado categorial el que articula a los tres restantes, evidentemente, entre los cuatro significados, uno sería más fundamental que los demás, al punto que la pluralidad de significados de `ser´ pudiera sintetizarse en su pluralidad categorial y esto lo autoriza el mismo Aristóteles cuando en algunos textos de Metafísica refiere la pluralidad de `ser´ destacando su naturaleza categorial. Al respecto, en Metafísica XIV, 2, 1089ª leemos:

“[…] lo que es tiene muchos sentidos (pues en un caso significa la entidad, en otro <significa> que es de tal cualidad, en otro que es de tal cantidad, y también las otras categorías).”

Asimismo, en Metafísica VII, 1, 1028ª10ss, la categorialidad de `ser´ es afirmada en los siguientes términos:

“La expresión `algo que es´ se dice en muchos sentidos, según distinguimos ya con anterioridad en el tratado Acerca de cuántos sentidos <tienen ciertos términos>. De una parte, en efecto, significa el qué-es y algo determinado, y de otra parte, la cualidad, la cantidad o cualquier otra de las cosas que se predican de este modo.”

Como acabamos de ver, Metafísica VII, 1 remite a Metafísica V, 7, por lo tanto, este es el texto que citaremos a continuación. En Metafísica V, 7, 1017ª22-28, Aristóteles destaca la categorialidad de `ser´ en estos términos:

“[…] se dice que son por sí mismas [kath´ hautó] todas las cosas significadas por las distintas figuras de la predicación; en efecto, cuantas son las maneras en que ésta se expresa, tantas son las significaciones de `ser´. Ahora bien, puesto que, de los predicados, unos significan qué- es, otros una cualidad, otros una cantidad, otros alguna relación, otros un hacer o un padecer, otros dónde y otros cuándo, `ser´ significa lo mismo que cada uno de ellos.”

Como puede verse, Aristóteles es claro al afirmar que el significado per se o kath´ hautó de <lo que es> es el categorial. Finalmente, y por si estos pasajes no bastarán, es oportuno recordar las líneas finales de Metafísica VI, 4, 1027b35 – 1028ass donde el estagirita precisa lo siguiente;

“[…] lo que es en los sentidos de «es accidentalmente» y «es verdadero» ha de dejarse a un lado. Y es que la causa del uno es indeterminada y la del otro es una cierta afección del pensamiento, y ambos están referidos al otro género –al que queda- de lo que es, y fuera <de este género> no manifiestan que exista ninguna naturaleza de lo que es.” 

En el referido pasaje, Aristóteles, por una parte, indica por qué el estudio del ser dicho como accidente y dicho como verdad/ falsedad puede dejarse de lado en cuanto objeto de la ontoprotología pero, por otra parte, tales sentidos no quedan excluidos totalmente de la generalidad del discurso ontológico, teniendo en cuenta que –como destaca el filósofo- ambos están referidos «al otro género –al que queda- de lo que es» refiriéndose, precisamente, al sentido categorial del ser.
 Por consiguiente, esto corrobora que la categorialidad es la articulación fundamental de `ser´ pues, accidentalidad, verdad/ falsedad y también la determinación óntica de `ser´ –aún cuando en este pasaje no se la mencione- es menester que se prediquen categorialmente. 

Así pues, el recorrido textual brindado patentiza que Aristóteles reconoce la singular y básica importancia del entramado categorial. Sin embargo, tal reconocimiento no conduce de ninguna manera a un reductivismo ya que los tres grupos de significados de `ser´ que no son las categorías no desaparecen por ser articulados mediante la aplicación del instrumento categorial, de allí que Aristóteles afirme que los cuatro grupos de sentido son significados fundamentales de `ser´. A este respecto, en Metafísica VI, 2, 1026ª33ss, el estagirita es claro:

“[…]  `lo que es´, sin más precisiones [tò òn tò haplôs], se dice en muchos sentidos: en primer lugar, está lo que accidentalmente; en segundo lugar, lo que es en el sentido de <es verdadero> y lo que no es en el sentido de <es falso>; además están las figuras de la predicación [tà schémata tes kategorías] (por ejemplo, qué <es>, de qué cualidad, de qué cantidad, dónde, cuándo <es> y cualquier otra cosa que signifique de este modo), y aún, además de todos estos <sentidos>, lo que es en potencia y en acto.”

Como podemos apreciar, en este pasaje, el cual se brinda una mayor articulación a la afirmada pluralidad de sentidos en que se dice `ser´, Aristóteles reconoce a los llamados cuatro grupos de sentido como significados absolutos (haplôs) de `ser´. No hay pues reducción alguna, sino que estamos ante la aplicación de un criterio de jerarquización que unifica los cuatro grupos de significados sin anular las diferencias. Surge, sin embargo, otro problema que es el siguiente; las categorías son una multiplicidad de significados distintos. Pues bien, reconocer tal multiplicidad como el significado originario de `ser´ ¿es incurrir es una homonimia? La situación es esta, la homonimia interna a cada grupo de sentido es superable aplicando el IDDS categorial; la homonimia de los cuatro grupos de sentidos de `ser´ se supera al unificarlos en el significado per se de `ser´ esto es, en su sentido categorial; sin embargo, podría decirse que dicho significado categorial en cuanto tal estalla en la homonimia. La consecuencia de este planteamiento es grave respecto de la constitución epistémica de la ontología cuyo fundamento es el principio según el cual el ser se dice de muchas maneras. En el próximo capítulo abordaremos esta cuestión fundamental. 

Tercer Capítulo.

La Cuestión de la Unidad Categorial. 

Según Aristóteles, una de las condiciones constitutivas para la ciencia del ente en cuanto ente es que verse sobre el objeto máximamente universal.
 Ahora bien, para satisfacer tal condición, desde el punto de vista lógico, el ente en cuanto ente, para Aristóteles, no es un género y, en consecuencia, el estagirita concibe al objeto de la ontología como un predicado atribuible a todo lo que es lo cual asegura su máxima universalidad y, a la vez, como algo que no es género.
 Pero de esta forma, aunque el ser en cuanto ser gana en extensión, paralelamente, corre el riesgo de difuminarse en la imprecisión que produce su no genericidad.
 En fin, si existe una ontología, su máxima universalidad condena su carácter científico ya que, al no ser un género su objeto, el primer y fundamental criterio epistemológico es violado.
 Es pues, tal universalidad generalísima la que luce problemática, pues, frente a esta especie de predicación universalísima pero no genérica las homonimias pasan más inadvertidas.
 Y es que, como comenta Brentano, “la dificultad para reconocer los homónimos crece con el grado de abstracción y de universalidad del concepto, y, por lo tanto, la posibilidad de engaño debe ser más grande en el caso del ser mismo que […] es el más universal de los predicados.”

Ahora bien, la tesis de la homonimia de `ser´, si nos colocamos desde la perspectiva de Categorías
 luce muy clara: homonimia y sinonimia
 son los tipos de predicación que competen, según Aristóteles, a los términos comunes. Ahora bien, `ser´ es un término de esta clase pero no es un género,
 por lo tanto, si `ser´ no se predica unívocamente no queda otra alternativa sino afirmar que se predica según homonimia. Dicho con otras palabras, `ser´ es un homónimo puesto que se dice de muchas maneras que no logran sintetizarse en una unidad genérica. Sin embargo, y como es bien sabido, en Metafísica, la supuesta homonimia del término ser es negada radicalmente. He aquí el célebre pasaje de Metafísica IV, 2 1003ª35ss
 donde Aristóteles sentencia:
“La expresión `algo que es´ se dice en muchos sentidos, pero en relación con una sola cosa y una sola naturaleza y no por mera homonimia.”

Este franco rechazo de la homonimia de `ser´, socavando toda hipótesis disyuntiva
 entre homonimia y sinonimia respecto al tipo de predicación que corresponde a `ser´ obligará a Aristóteles a introducir un nuevo concepto de unidad que, aunque no genérica, haga de `ser´ un objeto acerca del cual es posible la episteme.
 Pero, por otro lado, esta misma negación contrasta también con el enfoque topical de esta temática, el cual se centra en la posible superación metodológica de la homonimia mediante el IDDS. En efecto, la distinción categorial aplicada a `ser´ puede evitar la homonimia en el caso de las distintas utilizaciones del término `ser´ pero como, a su vez, `ser´ debe ser objeto de la ontología, el mismo no debe ser homónimo, de lo cual resulta que la distinción categorial no basta para evitar la homonimia ya que `ser´ no es un género. Dicho con otras palabras, si `ser´ fuese género, la distinción categorial evitaría la homonimia, sin embargo, no lo es, por lo cual respecto al propio status semántico de `ser´ el recurso categorial es inutilizable. En suma, aunque el IDDS evita que `ser´ sea utilizado homónimamente, sin embargo, no evita que el término `ser´ en cuanto tal sea un homónimo. Es precisamente para resolver una dificultad como esta que la tradición –y sobre todo a partir de Tomás de Aquino- ha introducido el concepto de “analogía entis”
: sin embargo, desde el uso que da Aristóteles al término analogía el remedio es aún peor que la enfermedad, pues la analogía parece crear más problemas de los que resuelve. En este capítulo analizaremos tal problemática exponiendo, la relación entre homonimia y `ser´ en Tópicos, intentando precisar hasta qué punto la analogía es un recurso topical y reflexionando sobre la dialecticidad del planteamiento de la predicación referencial en Metafísica.  

I. Homonimia, Categorialidad y Analogía en Tópicos y Metafísica.

Respecto al carácter homónimo de `ser´, nosotros creemos que Tópicos no se pronuncia. Sin embargo, intérpretes como, por ejemplo, Aubenque, no comparten semejante tesis. Así pues, dada la importancia de esta interpretación es menester mostrar cómo se articula y, a nuestro modo de ver, dicha lectura puede resumirse así. Respecto a Tópicos I, 15 (que como ya sabemos es el capítulo dedicado al IDDS) el exégeta sostiene que los topoi allí presentados deben considerarse como criterios para reconocer –aunque no para controlar- la homonimia. En efecto, refiriéndose al topos categorial del IDDS, Aubenque escribe: “hay diversos métodos para comprobar si un término es homónimo o sinónimo: uno de ellos consiste en preguntar si un mismo término puede emplearse dentro de varias categorías del ser: si así es, dice Aristóteles, dicho término; o más bien la cosa que expresa, puede ser considerada como homónima.”
 La consecuencia que se desprende de esta interpretación del topos categorial es manifiesta; para Aubenque, a la luz de Tópicos, puede sostenerse que los términos categorialmente determinados son homónimos. Por lo tanto, `ser´ es un homónimo. Pero ¿declara Tópicos la homonimia de `ser´? como ya dijimos, creemos que en este tratado no hay pronunciamiento alguno al respecto; no obstante, Aubenque sostiene que dicha tesis está latente en el tratado en cuestión y para mostrarlo, este intérprete vuelve a Tópicos I, 15 deteniéndose, esta vez, en el caso utilizado por Aristóteles para ejemplificar la homonimia. El pasaje de Tópicos I, 15, 8ss reza así: 

“A veces <lo bueno> es el cuando, v.g.: lo que se da en el momento oportuno, pues, se llama bueno lo que se da en el momento oportuno. Muchas veces es lo cuanto, v.g: en el caso de lo ajustado a medida: pues también llamo bueno lo ajustado a medida. De modo que lo bueno es homónimo.”

Como podemos apreciar, el ejemplo del topos categorial del IDDS no declara que el término `ser´ sea homónimo y sin embargo, afirma expresamente que `bien´ es equivoco por predicarse categorialmente. Ahora bien, Aubenque sostiene que la misma condición semántica de `bien´ es atribuible a `ser´, afirmación que –a nuestro modo de ver- el texto citado de Tópicos no autoriza.
 Es probable que la imprecisión al exponer esta temática le sirva a Aubenque para sumar argumentos a su interpretación negativa respecto a la posibilidad de la ciencia buscada. 
 No obstante, por nuestra parte, vale la pena examinar la tesis de la homonimia topical de `ser´ a la luz de la siguiente cuestión;  ¿se infiere del topos categorial del IDDS que el status semántico del término `ser´, en cuanto homónimo, es la absoluta indeterminación, lo que significaría aceptar que en Tópicos la categorialidad indica dispersión? A nuestro modo de ver, y tras haber reconocido –en el capítulo anterior- el real alcance metodológico del IDDS topical, la respuesta es negativa. Al respecto conviene no olvidar que, si la condición para la aplicación del IDDS es la presuposición de la homonimia de los términos, ello mismo patentiza que en general el IDDS y, en particular el topos categorial, no pueden interpretarse como lugares conducentes a la crasa homonimia, pues, como se mostró, el criterio categorial del IDDS es un recurso de distinción que garantiza la coherencia de la predicación multivoca y, a este respecto se patentizó su aplicación respecto a los grupos de significados del ser de Metafísica. Pero, por si esto no bastara, en relación con el tema de la indeterminación categorial –la cual conduciría a la propia equivocidad de este tipo de predicación- es menester destacar lo siguiente: por un lado, si se considera la indeterminación categorial desde el punto de vista del número de las categorías, es sabido que no es una preocupación aristotélica
 el deducir dicho elenco, pues, al filósofo le basta con declarar que dichas categorías no son infinitas sino limitadas
 y, por otro lado, considerando el mismo tema pero en el orden de la predicación, es menester destacar que, para el estagirita, establecer un elenco de predicados –que, en cuanto tal, permite distinguir significados- no conlleva establecer el elenco de todos y cada uno de los predicados posibles, pues, así como es imposible –dice Aristóteles- “hacer el censo de todos los tópicos posibles de las refutaciones”
 ya que ello supondría el conocimiento de todas las situaciones posibles, es igualmente imposible hacer el censo de todos los sentidos y significados pensables, pues, las intenciones significativas son tales, precisamente, por su carácter abierto. No obstante, a pesar de las razones aducidas respecto a la justificación de la indeterminación numérica y predicativa de la categorialidad,
 el topos categorial del IDDS en cuanto tal no fundamenta la pluralidad categorial, es decir, si la homonimia categorial se produce por encontrarnos con una pluralidad de significados que no guardan ninguna relación entre si, entonces, es menester reconocer que, en el orden de la predicación, la condición que permite a Aristóteles negar la homonimia producida por la misma categorialidad de `ser´ ya no puede buscarse en Tópicos sino que es menester acudir a Metafísica pues, es allí donde se desarrolla la teoría de la predicación categorial pero centrada en la substancia. Es pues, en Metafísica IV, 2 1003b5, donde Aristóteles expresamente declara que: 

“La expresión `algo que es´ se dice en muchos sentidos, pero en relación con una sola cosa y una sola naturaleza y no por mera homonimia.”

Y es que, como indica un poco más adelante el filósofo, en Metafísica IV, 2 1003b5ss, no hay homonimia posible, ya que:  
“`Algo que es´ se dice en muchos sentidos, pero en todos los casos en relación con un único principio.”
De tal manera que, asumiendo un modelo de predicación referencial o centrada en un único principio, renglones mas abajo, en Metafísica IV, 2 1003b13, el estagirita afirma categóricamente que:
“Corresponde, en efecto, a una única ciencia estudiar, no solamente aquellas cosas que se denominan según un solo significado, sino también las que se denominan en relación con una sola naturaleza: y es que éstas se denominan también, en cierto modo, según un solo significado.”
A la luz de los pasajes citados es menester reconocer que la homonimia controlada planteada en Tópicos no supera la homonimia de `ser´, puesto que no se formula en términos de predicación centrada. Al respecto, nos parece oportuno recordar estas palabras de Strycker; “la distinción entre los homónimos puros y los homónimos focales no es mencionada en ninguna parte de los Tópicos y no se encuentra ninguna alusión a un sentido privilegiado que comandaría a las otras acepciones de un término equívoco.”
 Es la predicación centrada la que determina la pluralidad semántica de `ser´ en cuanto direcciona los diferentes significados categoriales al significado de `substancia´ que, como es sabido, garantiza la unidad de sentido de su multivocidad predicativa, al considerar dicha categoría como el focal meaning
 o término central de referencia que brinda el nexo unificador a todas las demás significaciones categoriales. Este es el marco teórico en el cual hay que colocar a la llamada analogía de atribución, teoría cuyo perfil general trazaremos a continuación, orientándonos a dilucidar lo siguiente: reconociendo que en Tópicos no se formula como tal la teoría de la predicación referencial ¿esto no es razón suficiente para negar toda dialécticidad a la analogía precisamente por tratarse de un recurso no topical? A continuación, intentaremos resolver tal cuestión y para ello seguiremos este itinerario; en primer lugar, perfilaremos el contexto de enunciación de la predicación por analogía; en segundo lugar, abordaremos la cuestión de la vinculación que guarda la predicación referencial con ciertos tipos de predicación topical finalmente y, en tercer lugar, concluiremos este capítulo sopesando la dialecticidad de la analogía. Empecemos pues con lo primero. 

En Etica a Nicómaco, a propósito de un rápido análisis del status semántico del término `bien´, Aristóteles presenta la teoría de la predicación referencial, la cual es aplicada en Metafísica en el marco de su teorización sobre la naturaleza del término referencial de la categorialidad de `ser´. En Ética a Nicómaco I, 6 1096ª24-28 se lee: 

 “La palabra «bien» se emplea en tantos sentidos como la palabra «ser» (pues se dice en la categoría de sustancia, como Dios y el intelecto; en la cualidad; las virtudes; en la cantidad, la justa medida
; en la relación, lo útil; en la del tiempo, la oportunidad
; en la de lugar, el hábitat, y así sucesivamente), es claro que no podría haber una noción común universal y única [Aristóteles, obviamente, se refiere a `bien´] porque no podría ser usada en todas las categorías, sino sólo en una.”
Como es sabido, el marco teórico del texto citado consiste en la crítica aristotélica a la tesis platónica que sostiene la noción de “bien universal”
, universalidad esta sobre la cual Platón fundamenta la concepción de la filosofía como «ciencia universal» cuyo objeto es la idea de `bien´. Precisamente, respecto a la tesis semántica que subyace a este planteamiento, el referido pasaje es elocuente, puesto que, predicando categorialmente el término `bien´, Aristóteles rechaza su univocidad. De manera que podría afirmarse que en esta argumentación el filósofo aplica el topos categorial del IDDS, siendo este uno de los criterios para determinar la polisemia. Ahora bien, aceptando esta hipótesis se superaría, por ejemplo, la crítica que descalifica al argumento de la categorialidad por tratarse de una doctrina no platónica, pues, su utilización no dependería de una determinada concepción de `ser´ sino de la aplicación de un criterio predicativo
; puesto que, en Tópicos, no se enuncia el principio de la multivocidad de `ser´ teorizado en Metafísica. No obstante, aún descartando la señalada hipótesis,
 lo cierto es que no parece casual que Aristóteles ejemplifique el topos categorial del IDDS utilizando el término `bien´, ni que vuelva sobre dicho término en Etica a Nicómaco. Pues, lo que esto significa es que, en Etica a Nicómaco, se toma como punto de partida el hecho de que hay términos que aún diciéndose de muchas maneras, sin embargo no caen en la absoluta equivocidad ya que su multivocidad es categorialmente controlable. Por consiguiente, si quiere calificarse de `homónimos´ a términos que, como `bien´, se dicen de muchas maneras, es menester enfatizar que su homonimia es de tipo categorial, con lo cual, a nuestro modo de ver, dichos términos son diferenciados de la dispersión semántica significada en el concepto de homonimia asentado en Categorías. Dicho con otras palabras, si es inevitable hablar de homonimia por tratarse de términos multívocos, entonces es menester aceptar que hay diferentes tipos de homonimia entre las cuales está la categorial.
 Así pues, tomando este hecho semántico como punto de partida, en Etica a Nicómaco, Aristóteles investiga cuál es la estructura predicativa que le corresponde a términos polisémicos como `bien´. A este respecto, en Etica a Nicómaco I, 6, 1096b26- 30, Aristóteles se pregunta lo siguiente: 

“Entonces ¿en qué manera estas cosas son llamadas bienes? Porque no se parecen a las cosas que son homónimas por azar. ¿Acaso por proceder de un solo [aph´enós] bien o por tender todas al mismo fin [prós hén]  o más bien por analogía. Como la vista en el cuerpo, la inteligencia en el alma?”

Para algunos autores,
 el contexto de este planteamiento es la clasificación de tipos de predicaciones que le competen a términos semánticamente homónimos. Es decir, en esta obra –a diferencia de Tópicos- Aristóteles considera necesario distinguir varios niveles de significación en la noción de homonimia, diferenciando tipos de predicación que se definen en términos de `homonimia´ entendida aquí como la predicación que comprende a los términos que no se predican unívocamente. Ahora bien, en el pasaje citado es manifiesto que lo primero que hace Aristóteles es descartar la predicación según la homonimia azarosa
 y, a continuación, propone tres posibilidades predicativas para explicar la polisemia del término bien, ya sea en cuanto predicado en las diversas categorías, o en cuanto predicado de diversas maneras dentro de una misma categoría, y luego de haberse referido a aquella, un poco más adelante el filósofo también patentiza que hay pluralidad de bienes, señalándolo así como aparece, en Etica a Nicómaco I, 6 1096ª32, donde leemos:

“Por otra parte, puesto que de las cosas que son según una sola idea hay una sola ciencia, también habría una ciencia de todos los bienes. Ahora, en cambio, hay muchas ciencias, incluso de los bienes que caen bajo una sola categoría; así, la ciencia de la oportunidad, en la guerra es la estrategia, y en la enfermedad, la medicina; y en los ejercicios físicos la gimnasia.”

Como podemos apreciar, Aristóteles señala que pueden constituirse una pluralidad de ciencias que versen sobre el `bien´, no sólo por diferenciarse categorialmente, sino que tal pluralidad también puede darse dentro de una misma categoría. Efectivamente, como sabemos, el término `bien´ predicado en la categoría de `tiempo´ se entiende como `tiempo oportuno´ y, a este respecto, en el pasaje citado se señalan una pluralidad de ciencias que se predican respecto a `bien´, precisamente, en cuanto predicado en la categoría temporal. Asimismo, más adelante, el filósofo vuelve a insistir en que hay muchas especies de bienes, así como lo señala en Etica a Nicómaco I, 6 1096b24 donde se lee:   

 “Pero las nociones de honor, prudencia y placer son otras y diferentes, precisamente, en tanto que bienes.”

Tal pluralidad de sentidos es admisible toda vez que se ha descartado la univocidad del término `bien´ y es precisamente en esta circunstancia que Aristóteles se pregunta; “¿en qué manera estas cosas son llamadas bienes?” Ahora bien, dado que para el estagirita negar la univocidad del bien es igual a reconocer su status polisémico o categorial, las alternativas predicativas que él brinde respecto de dicha palabra, pueden reconducirse como candidatas para explicar la necesaria unidad que debe darse en la pluralidad de predicaciones categoriales atribuibles a `ser´. Tal es el enfoque desde el cual analizaremos las alternativas propuestas por el filósofo.  

Es sabido que, respecto del citado pasaje de Ética a Nicómaco I, 6 1096b26-30, la terminología escolástica distingue entre la homonimia pura –a la que ya nos referimos llamándola azarosa- y las restantes predicaciones. Así, a la primera la denominan aequivoca a casu, mientras que la segunda se la cataloga como aequivoca a consilio. Así pues, descartada de plano la homonimia azarosa, nos ocuparemos de las tres formas predicativas pertenecientes a la aequivoca a consilio (o formas equívocas que ya no son tales por mera casualidad sino que su homonimia se da “por cierta razón”)
. Empecemos pues por la última entre las mencionadas, refiriéndonos a la predicación “por analogía”. A este respecto, es comúnmente admitido que, en el griego de Aristóteles, la analogía se define estrictamente en términos de relación de proporcionalidad.
 En efecto, así lo evidencia el mismo ejemplo referido en el pasaje citado (de Etica a Nicómaco I, 6 1096b26- 30) pues, allí se entiende la proporcionalidad analógica como la igualdad de relación que se da entre dos parejas de términos.
 Ahora bien, en relación a este tema la pregunta obligada es: ¿acaso se cumple tal analogía en el caso del bien o del ser? Esta cuestión la plantea magistralmente Aubenque y su respuesta es clara: puede darse una proporción a cuatro términos en la medida en que las significaciones categoriales del bien en cuanto bien (o del uno en cuanto uno) remiten a la del ser en cuanto ser. De tal manera que, como señala este exégeta; “la pluralidad de las significaciones del bien […] es justificable […] debido a la igualdad de las relaciones que sus diferentes significaciones mantienen con cada una de las categorías del ser.”
 No obstante, la analogía proporcional no explica la polisemia de `ser´, pues, como bien se pregunta Aubenque respecto de las significaciones de dicho término; “¿con qué relacionarlas? ¿Con qué otra serie más fundamental puede ponérselas en paralelo?”
 Al margen del alcance que tiene este análisis en la interpretación de Aubenque, desde nuestro punto de vista, la consecuencia de su planteamiento invita a descartar la hipótesis predicativa de la analogía secundum proportionem (como teoría unificadora de la polisemia del ser) y nos lleva a concentrarnos en las dos alternativas que restan las cuales, para volver a utilizar la nomenclatura escolástica, suele denominárselas secundum similitudinem. A este respecto, la cuestión es determinar si la unidad que requiere la polisemia del bien (y la del ser) se da porque todos los bienes proceden de un solo bien (aph´enós )
 o porque todos ellos tienden hacia un mismo término (pròs hén).  Sin embargo, aunque diversas entre si, la predicación ab unum (aph´enós ) y la predicación ad unum (pròs hén)  pueden ser unificadas en una sola, pues, como comenta Paván “según Owens, la expresión aph´enós no es utilizada por Aristóteles en otros lugares de su obra como si se tratara de una expresión técnica […] en este sentido, las dos expresiones [Paván se refiere a la predicación que se da a partir de un origen común o aph´enós y a la predicación que constituye a partir de una unidad referencial o pròs hén] pueden ser reducidas a la segunda”
 es decir, a la predicación “por referencia” que es, precisamente, la que la tradición que se remonta a Tomás de Aquino ha llamado, “analogía de atribución”. Pero, el tratamiento de este tipo de predicación, por el momento, parece no estar al alcance de la filosofía práctica, pues, el filósofo termina su enunciación de las alternativas predicativas señalando lo siguiente. En Ética a Nicómaco I, 6 1096b33 se lee:  

“Pero acaso debemos dejar esto por ahora, porque una detallada investigación de esta cuestión sería más propio de otra disciplina filosófica.”
   

Es comúnmente admitido que la problemática de la predicación “por referencia a” –equivalente a la que se denominará analogía de atribución- se trata en Metafísica y también es sabido que Aristóteles dilucida esta cuestión fundamental utilizando un ejemplo.
 Nos referimos obviamente, al célebre término `sano´, el cual es introducido, en Metafísica IV, 2, 1003ª33ss de la siguiente manera: 

 “La expresión `algo que es´ se dice en muchos sentidos, pero en relación con una sola cosa [pròs hén] y una sola naturaleza y no por mera homonimia, sino que, al igual que `sano´ se dice en todos los casos en relación con la salud –de lo uno porque la conserva, de lo otro porque la produce, de lo otro porque es signo de salud, de lo otro porque ésta se da en ello.”
 
Apelando al ejemplo en que consiste la introducción del término `sano´, este conocido texto responde a una preocupación muy precisa, la cual podría formularse así; ¿cómo es posible que un término aún diciéndose de muchas maneras no se torne homónimo? Esta cuestión, como sabemos, atañe al término `ser´, de suerte que, a partir del análisis de la predicación de `sano´, Aristóteles introduce el arquetipo de la forma predicativa utilizada para conferir sentido unitario a la multiplicidad semántica de `ser´, término este que, como afirma el estagirita en Metafísica IV, 2, 1003ª, se predica así:

 “ `algo que es´ se dice en muchos sentidos, pero en todos los casos en relación con un único principio: de unas cosas <se dicen que son> por ser entidades, de otras por ser afecciones de la entidad, de otras por ser un proceso hacia la entidad, o bien corrupciones o privaciones o cualidades o agentes productivos o agentes generadores ya de la entidad ya de cosas que se dicen en relación con la entidad, o bien por ser negaciones ya de alguna de estas cosas ya de la entidad […] Así pues, del mismo modo que de todas las cosas sanas se ocupa una sola ciencia, igualmente ocurre en los demás casos.”
Siguiendo la terminología clásica de la posteriormente llamada `analogía por atribución´
 reconocemos en el pasaje citado que los términos `sano´ y `entidad´ o `substancia´ desempeñan en la predicación analógica la función del analogado principal, cuyo rol es operar como centros de convergencia
 o como significado focal
 respecto de la pluralidad de significaciones de un determinado término, las cuales son consideradas como los analogados secundarios que constituyen el sistema de términos centrados
 en el analogado principal. Así pues, siguiendo con el ejemplo aristotélico de `sano´ y `ser´, decimos que son analogados secundarios todas las propiedades de las que se dice `sano´ como por ejemplo, el clima, el alimento, las medicinas o cierta altura y ciertos ejercicios.
 En el caso del término `ser´, sabemos que son analogados secundarios las diversas categorías no substanciales, pues, aunque diferentes entre si, sin embargo, guardan cierta relación entre ellas, puesto que todas se vinculan al predicarse de la substancia cual significado primario y por ello mismo término central de referencia. Por consiguiente, `sano´ y `ser´ son términos que se predican de muchas maneras sin que se produzca equivocidad alguna en cuanto que `ser´ se dice primariamente o en sentido focal como `substancia´ y de igual manera `sano´ se dice principalmente o en sentido focal de `salud´. De tal manera que, tanto el carácter multivoco de `sano´ como la pluralidad categorial del `ser´, encuentran en su respectivo analogado principal aquel significado central de referencia que, al mantener su significado primordial garantiza la mínima unidad de sentido que es imprescindible para fundamentar una polisemia no equivoca sin que se produzca homonimia. No obstante, aún cuando los términos `ser´ y ´sano´ exhiben tal estructura significativa, sin embargo, podría pensarse que la pluralidad semántica de `ser´ se diferencia de la de `sano´ por al menos dos razones: la primera, porque la polisemia de `ser´ evidentemente es categorial mientras que la de `sano´ remite a una pluralidad de significados que no se refieren directamente a las categorías; la segunda, porque podemos formular la siguiente objeción: considerando los analogados principales de `ser´ y `sano´; esto es, `substancia´ y `salud´, podría pensarse que la prioridad lógica de `substancia´ difiere de la de `salud´, entendiendo que la prioridad predicativa de `substancia´ responde a su anterioridad ontológica, condición esta que `salud´ no satisface. A continuación, veremos cómo superar estas objeciones que, supuestamente, oscurecerían el poder explicativo del clásico y discutidísimo
 ejemplo aristotélico.     

Respecto a la primera dificultad, su solución es sencilla, pues, aunque los significados predicados de `sano´ no se refieran directamente a las categorías, si la categorialidad clasifica los predicados más universales, es evidente que los significados de `sano´ podrán diferenciarse categorialmente. Por consiguiente, así como los analogados secundarios de `bien´ suponen la categorialidad de `ser´, de igual forma los analogados secundarios de `sano´ también se diferencian categorialmente, pues, como sabemos, para Aristóteles, la estructura categorial es el fundamento de la polisemia. 

En cuanto a la segunda dificultad, diremos lo siguiente; es cierto, sin duda, que `substancia´ es anterior a `salud´ considerada ontológicamente por su mismo status categorial. Asimismo, también es cierto que el ejemplo del término `sano´, que utiliza Aristóteles, no tiene ninguna función de orden ontológico como `substancia´, sin embargo, que esto sea así no es obstáculo para admitir la semejanza que hay entre la predicación de `sano´ y la de `substancia´, la cual es menester reconocer porque la llamada analogía de atribución –sobre la cual se levanta la concepción de la analogía entis– es concebida como tal en un marco que apunta hacia la fundamentación de la polisemia y de la misma ontología.
 Dicho con otras palabras, la aplicación de la predicación focalizada al término `ser´ es una consideración de corte lingüístico, la cual es punto de partida para sostener que `ser´ aún diciéndose de muchas maneras, sin embargo, no es homónimo y es objeto de episteme. Y es que, incluso podría decirse, en cuanto a la claridad del ejemplo de la predicación de `sano´ respecto de la de `ser´, que no se trata más que de una aplicación de la analogía de proporcionalidad.
 En efecto, podríamos esquematizar lo que nos dice Aristóteles de `ser´ y `sano´ de la siguiente manera: 

Ser: substancia = sano: salud.

Así pues, siendo equivalente la relación que se establece entre `ser´ y `substancia´ respecto a la que se produce entre `sano´ y `salud´, pues: 

`ser´(1) es a `subtancia´(2)

lo que `sano´ (3) es a `salud´ (4)

Siguiendo la definición de “analogía” brindada por el estagirita, en Poética, 21, 145b6ss, según la cual:

“Entiendo por analogía el hecho de que el segundo término sea el primero como el cuarto al tercero.”

Podemos afirmar que `sustancia´ es a `ser´ lo que `salud´ es a `sano´

`substancia´ (2) = `ser´(1)
`salud´ (4) = `sano´ (3)
Así pues, aunque `ser´ no es obviamente `sano´, sin embargo, `ser´ es análogo proporcional de `sano´, puesto que, semánticamente, ambos términos se caracterizan por predicarse análogamente de muchas maneras y, en efecto `ser´ y `sano´ pueden asimilarse a través de una analogía proporcional porque, aunque `substancia´ no es `salud´, ambos términos son análogos semánticamente en cuanto significados referenciales de `ser´ y `sano´. Por lo tanto, es evidente que el criterio que permite la analogía entre `ser´ y `sano´ es de orden lingüístico, pues, remite a la identidad de relaciones semánticas que se establece entre las dos parejas de términos en cuestión. De tal manera que, sin muchos aspavientos, podríamos considerar la tan criticada
 “analogía de atribución” expresada a través del término `sano´, como una modulación de la predicación proporcional sin duda aristotélica. Es decir, utilizando el esquema de la analogía a cuatro términos, Aristóteles habría tratado de mostrar la similitud lógica que hay entre la atribución de `ser´ respecto de la de `sano´. Por lo tanto, desde este enfoque, la negación de la aplicabilidad de la analogía proporcional al ejemplo de `sano´: `salud´ cual paradigma de la relación predicativa de `ser´: `substancia´, queda confutada.
 Que después la tradición haya oscurecido el sentido aristotélico de la analogía así entendida, interpretando la proporcionalidad o en su sentido más matemático
 o en su dimensión metafórica, perdiendo con ello el alcance cognoscitivo que el mismo Platón
 habría reconocido a este procedimiento al entender la analogía como relación y semejanza, no es óbice para afirmar la evidente analogía proporcional aplicada al caso del término `ser´ en la cual, sin duda, se establecen relaciones entre términos que connotan una semejanza en el orden de la predicación y del lenguaje.
 Por lo tanto, descalificar el ejemplo de `sano´ apelando al criterio de la diferencia entre `salud´ y `substancia´, en vista de la anterioridad ontológica de la segunda, en primer lugar, es desconocer que el ejemplo en cuestión es de índole lingüística y no ontológica y, en segundo lugar, que esto es así lo patentiza la aplicación de la analogía de proporcionalidad utilizada para ilustrar las semejanzas entre las relaciones predicativas de `ser´: `substancia´ y `sano´: `salud´. 

No obstante, en vista del alcance ganado por la analogía de proporcionalidad es menester preguntarse lo siguiente; ¿acaso la tradición aristotélico – tomista habría construido el concepto de “analogía de atribución” para expresar una relación de semejanza que el concepto de “analogía de proporcionalidad” ya lograba significar? La proporcionalidad explica la relación –la analogía- predicativa que se establece al comparar dos pares de términos  como `ser´: `substancia´ y `sano´: `salud´. Sin embargo, si se trata de explicar la relación `ser´: `substancia´ es evidente que la analogía a cuatro términos es inaplicable. Dicho con otras palabras, aunque las predicaciones de los términos `sano´ y `ser´ puedan entenderse en términos de proporcionalidad, tal tipo de analogía se limita a mostrar las semejanzas que se dan entre relaciones semánticas consideradas previamente iguales entre si. De tal manera que no se pronuncia respecto al status semántico de los términos involucrados en dicha relación, razón por la cual, aunque la analogía de proporcionalidad al explicar el ejemplo de `sano´ aclare el tipo de predicación que corresponde a `ser´, sin embargo, no explica cómo `ser´ se predica de su pluralidad categorial sin convertirse en un homónimo, de tal manera que la semejanza proporcional se cumple como tal, al suponer el horizonte fundamentador de la predicación «pròs hén» aristotélica. 
 

Como ya hemos dicho, el «prós hén» aristotélico se interpretó como “analogía por atribución”, entendiendo que esta estructura permitía que un término se predicara polívocamente y sin homonimia, en cuanto su polisemia se refería a un significado unitario. No obstante, intérpretes como Aubenque, afirman que “el prós hén nada tiene que ver con una relación de atribución, sino que mediante tal expresión, Aristóteles procura sólo elucidar aquello que hace que el ser sea el lugar, el horizonte común de todas las atribuciones.”
 Pero, si como dice Aubenque, «ser es el horizonte común de todas las atribuciones», ¿acaso no lo es porque, por un lado, a todo `lo que es´ atribuimos `ser´ y, por otro lado, porque `ser´ se predica de distintas maneras, categorialmente determinadas y ordenadas por una referencia? Aubenque, sin embargo, no sólo rechaza toda comprensión de `ser´ y su predicación a partir de la analogía de proporcionalidad, sino que también niega que se predique según la llamada analogía de atribución. Las razones del exégeta son claras: rechaza la analogía por proporcionalidad porque –aunque aristotélica- no es aplicable a la relación `ser´/ `substancia´ y demás categorías, por tratarse de tres series en lugar de cuatro
 y asimismo rechaza la analogía de atribución por ser producto de una interpretación injustificada de la obra aristotélica. Ahora bien, lo aducido por este intérprete para negar la aplicabilidad de la analogía de proporcionalidad es cuestionable pero, en general tiene razón en rechazar dicha analogía porque no permite unificar la multivocidad de `ser´. No obstante, respecto a su objeción contra la analogía de atribución, la situación es muy diferente y es que, aún aceptando el argumento textual y sumándole las condiciones histórico- culturales
 que, evidentemente, condicionaron la comprensión de la analogía de atribución, es menester reconocer la importancia que Aristóteles otorga a la predicación o «prós hèn» que, como vimos, tanto en el contexto de su enunciación (Etica a Nicómaco) como en el contexto de su formulación y aplicación (Metafísica) está relacionada con la cuestión semántica de la superación de la homonimia, en vista de la fundamentación de la polisemia en general y de la explicación de la relación atributiva que se da entre substancia y demás categorías, en vista de la constitución de un discurso unitario sobre la pluralidad, puesto que, aunque `ser´ no es un género, es objeto de un saber. No obstante, Aubenque, critica la denominada “analogía por atribución” denunciando su acuñación posterior y, de igual manera, condena al «prós hén» aristotélico respecto de la predicación de `ser´. En este sentido, denuncia, “hasta qué punto son inadecuados los ejemplos engañosamente claros que Aristóteles menciona para ilustrar su doctrina del «prós hén legomenon», cuando se trata de aclarar el caso del ser.”
 Al respecto, sugiere, que si el significado primario que unifica a los otros es uno de los significados de dicho término, Aristóteles, al fundamentar la polisemia categorial, habría incurrido en una petición de principio. Por lo tanto, reprocha, que mientras `salud´, efectivamente, es fundamento de la serie de sus modalidades semánticas, `substancia´ no puede ser término referencial y, por ello mismo, fundamento unitario al ser un significado inmanente a la serie categorial que pretende fundamentar.
 Al respecto, creemos, sin embargo, que en la pluralidad categorial –como en las múltiples atribuciones de `sano´- evidentemente, hay un significado más fundamental, pues, tal es la condición de la predicación referencial. En efecto, como dice Brentano, “lo sano, predicado del cuerpo sano, es sano en el sentido más propio, porque, el cuerpo sano está constituido, como tal, por la salud en cuanto forma de la cual todos los otros conceptos dependen y en relación a la cual todos estos en cuanto tales son dichos sanos y reciben tal nombre.”
 Así pues, tal como `sano´ se utiliza de muchas maneras pero, primariamente, se predica del organismo, igualmente `ser´ se dice de muchas maneras, pero, primariamente, significa `substancia´. Por consiguiente, si el status del significado referencial –precisamente por tratarse de un significado- es semántico, no tiene sentido sospechar la presencia de petición de principio alguna, pues, en cuanto significado referencial, a `substancia´ no le corresponde fundamentar ontológicamente  ninguna serie. En fin, a nuestro modo de ver, Aubenque, no enfatiza la dimensión semántica propia de la predicación «prós hén». En este sentido, desconoce la perspectiva semántica que, sobre dicha predicación, ofrece el célebre artículo de G.E.L Owen quien, interpretando el «prós hén» aristotélico sin apelar a la nomenclatura de la analogía de atribución, acuña la expresión «focal meaning», destacando, precisamente, la función semántica de términos como `salud´ o `substancia´. Nadie duda de la rigurosidad del “Problema del ser en Aristóteles” –obra de obligatorio análisis desde su publicación en 1962- pero, por ello mismo, sorprende que Aubenque –acaso deliberadamente- no discuta el sentido de la expresión convertida en moneda de curso corriente, la cual fue dada a conocer por Owen a la comunidad de los eruditos europeos, precisamente, en el Symposium Aristotelicum realizado en Oxford en 1957, esto es, tres años antes de la publicación de la obra de Aubenque. Así pues, ciertamente, Aubenque denuncia filológicamente –y con razón- la expresión “analogía de atribución” como impropia del lenguaje aristotélico. No obstante, parece descuidar, y mucho, la dimensión semántica unitaria significada en la predicación «prós hen» aristotélica. Y es que, después de la propuesta centrada en el concepto interpretativo del focal meaning, es corriente hallar lecturas que restituyen la importancia que tiene la predicación de los homónimos en la discursividad aristotélica, obviamente, sin llegar al extremo de afirmar que la homonimia es más fundamental que `ser´, pues, en cuanto homonimia es insuperable como tal, como sugiere Aubenque.
 En efecto, respecto a la predicación de homónimos controlados, Strycker los reconoce como “homónimos focales”
; Berti, se refiere a la “homonimia relativa”; Owens, a la “equivocidad por referencia”
 –o referencial-, mientras que Irwin los denomina “homónimos conexos”
. Es decir, todos estos autores quienes reconocen la homonimia de `ser´, sin embargo, también coinciden al afirmar que Aristóteles la concibió como un caso de homonimia superable y no mediante analogía de proporcionalidad sino justamente mediante la que posteriormente y más allá de la terminología aristotélica, se denominará “analogía de atribución”. Lo peculiar de Aubenque es que desconoce todos estos distintos nombres de la clásica analogía de atribución y fundamentándose en la tesis filológica de que sólo existe analogía de proporcionalidad sostiene la predicación dispersa de `ser´, pues, a su modo de ver, que `ser´ se predique homónimamente sólo indica que `ser´ es homónimo y que en cuanto tal es en si mismo disperso.
 Ahora bien, nadie discute que Aubenque al hacer tales afirmaciones sea plenamente coherente con su interpretación de la Metafísica aristotélica como un proyecto fallido, pues, es  precisamente por ello que afirma el carácter homónimo incontrolado de `ser´. Nadie duda pues de la coherencia de su interpretación; pero tampoco nadie duda que su interpretación no sólo colide con la de muchos otros autores sino también –y principalmente- con la negación aristotélica respecto al carácter homónimo de `ser´. Ahora bien, y dejando ya el comentario de la propuesta interpretativa de Aubenque, es sabido que, en Metafísica, Aristóteles utiliza con tal seguridad el ejemplo del término `sano´ –para explicar el tipo de predicación que corresponde a `ser´- que dicho proceder pareciera tener ya cierto carácter familiar, al punto que el filósofo lo introduce sin mayores detalles. Que la utilización de ejemplos sea un recurso característico de la forma expositiva aristotélica
, lo puede confirmar un lector atento, corroborando con ello que el argumentar del estagirita la mayoría de las veces es más inductivo que apodíctico. Ahora bien, que la predicación de `sano´ se vincule a ciertos procedimientos argumentativos topicales, lo cual demostraría la familiaridad señalada, es lo que evidenciaremos en lo que sigue y, siendo así, ello nos permitiría afirmar que metodológicamente, el esquema de predicación utilizado en Metafísica respecto a `sano´ –y a `ser´-, hunde sus raíces en Tópicos. Quien nos pone sobre esta pista es Strycker, pues, en su análisis de la predicación homónima, después de reconocer que la teoría de los “homónimos focales” no está presente en Tópicos, señala que “a pesar de ello, cuando los libros II a VII brindan ejemplos de homonimia, éstos son precisamente los mismos de los que Aristóteles habla, en otras obras, los cuales no dependen de la homonimia pura sino que poseen un focal meaning”.
 Evidentemente, esta opinión tiene mucho peso viniendo de un autor que reconoce la ausencia de la predicación analógica en Tópicos pero, su importancia es aún mayor si constatamos que su opinión es compartida por otros especialistas. En efecto, las siguientes palabras de Berti –quien a su vez considera la opinión de Owen al respecto- están en plena sintonía con Strycker. Este es su comentario; “Aristóteles llega ya en los Tópicos a formular las doctrinas que serán fundamentales en toda su ontología, cual la doctrina de las categorías y aquella de la multiplicidad de sentido del ser”
 sin embargo, “es todavía una cuestión abierta si en los Tópicos, Aristóteles admite también la posibilidad de conectar entre sí los múltiples sentidos del ser en virtud de su común referencia a uno de ellos (prós hén), es decir, aquel que corresponde a la subtancia, lo que luego hará explícitamente en el IV libro de la Metafísica, al descubrir la posibilidad de una ciencia del ser” en efecto, esto es negado por Owen […] por el hecho de que en los Tópicos, Aristóteles no habría explícitamente indicado la dependencia de los múltiples significados de los homónimos de un «significado focal» (focal meaning), como alternativa entre la homonimia y la sinonimia. Sin embargo, el mismo Owen admite que en los Tópicos, Aristóteles la mayor parte de las veces reconoce la dependencia de los múltiples significados de un término respecto a uno de ellos, que es primero respecto a los otros […] el cual en sustancia hace de significado focal.”
 Así pues, siguiendo el criterio expresado por Owen en su conocido articulo de 1957, Strycker (1968) y luego Berti (1977), adoptan el sentido del «focal meaning» cual estructura explicativa del ejemplo aristotélico de Metafísica IV, 2, admitiendo además que aunque, en Tópicos, Aristóteles no teoriza sobre el llamado focal meaning, sin embargo, allí se encuentran ciertos tipos de predicación referencial aunque no analizados como tales y que anticiparían el ejemplo de `sano´.  Así pues, para mostrar algunos de los lugares de Tópicos en que se reconoce la homonimia de los términos y de los predicados, y en los que destaca cierto significado que podría aproximarse a lo que será el focal meaning como tal, nos orientaremos por la estructura de los topoi del IDDS, pues, sabemos bien que este instrumento dialéctico se ocupa de la predicación de los términos que se dicen de muchas maneras contribuyendo a controlar su misma equivocidad.
 Así pues, del elenco del IDDS hay tres topoi de significativa importancia: nos referimos, al topos de las inflexiones, al categorial
 y al de los enunciados. Centraremos nuestra atención en ellos en la medida en que los ejemplos brindados en el marco de cada uno de estos topoi, contribuya a poner de manifiesto la relación de los esquemas argumentativos topicales con la emblemática predicación del término `sano´. Empecemos, analizando el ejemplo utilizado en el topos de las inflexiones. Al respecto, en Tópicos I, 15 106b 34- 107ª, se lee: 

“Si saludable se dice de varias maneras, también saludablemente se dirá de varias maneras; v. g.: si lo saludable es, por un lado, lo productor, por otro lo protector y por otro lo indicador de salud, también saludablemente se dirá, productivamente, bien protectoramente, bien indicativamente.”
Bien sabemos
 que el caso de las inflexiones es de naturaleza gramatical, pues, las palabras compuestas por desinencias son morfológicamente relativas a la raíz de la voz. En este sentido, los términos flexionados `saludable´ y `saludablemente´ tienen un significado referencial, en el sentido de que tal familia léxica remite a un término referencial no flexionado que, podríamos inferir es, respecto de lo `saludable´, lo `sano´. No obstante, en el pasaje citado, Aristóteles no se limita a ejemplificar casos de flexiones, sino que también se refiere a los términos que se dicen de muchas maneras dentro del esquema argumentativo de «términos coordinados», al proponer que “lo saludable es, por un lado, lo productor, por otro lo protector y por otro lo indicador de salud” y por ello mismo, también saludablemente se dirá, productivamente, bien protectoramente, bien indicativamente, es decir, flexionando aquellas relaciones que caracterizan al esquema de términos coordinados. Así pues, para comprender mejor dicho esquema es útil acudir, a Tópicos II, 9 114ª27- 38, donde Aristóteles amplía: 
 “Y aún, en lo tocante a los elementos coordinados y a las inflexiones […] se llaman elementos coordinados algunos como: las cosas justas y el justo respecto de la justicia, y los actos de valor y el valiente respecto a la valentía. De manera semejante también los coelementos productores y protectores respecto a aquello de lo que son productores o protectores, v.g.: las cosas saludables respecto a la salud y las vigorizadoras respecto al vigor: de la misma manera en los otros casos. Así pues, se suelen llamar elementos coordinados las cosas de este tipo. Inflexiones, en cambio, son, por ejemplo: justamente, valientemente y saludablemente, y todas las cosas que se dicen de este modo. Parece, por otra parte, que también lo correspondiente a las inflexiones son elementos coordinados, vg.: justamente respecto a la justicia, valientemente respecto a la valentía.” 

Como podemos apreciar, en este pasaje el filósofo se refiere a dos tipos de esquemas argumentativos; el esquema de los términos coordinados y el de las inflexiones. Ahora bien, conociendo ya la naturaleza de las inflexiones, detengámonos brevemente en las dos clases de coordinaciones que el pasaje expone. En general, Aristóteles define estos términos como los que están conectados entre si por pertenecer a una misma serie y a continuación presenta dos tipos de series. La primera de ellas, es ejemplificada doblemente, pues, Aristóteles presenta la serie la de las cosas justas, el justo, lo justo respecto de la justicia, de tal manera que este último significado evidentemente es el referencial y, bajo este mismo modelo, presenta la serie de los actos de valor y el valiente respecto a la valentía. Ahora bien, en relación a este prototipo ejemplificado, Zadro comenta que, en estos casos, se “establece una regla, diremos semántica, en base a la cual términos conexos entre si, se coligan en cuanto poseen una base temática común de carácter lingüístico”.
 Se trata pues, de términos que tiene propiedades semánticas comunes que son las que permiten establecer la correlación entre dichos términos.
 Ahora bien, el segundo tipo de términos coordinados es el ejemplificado a través de las nociones de “coelementos”, “coelementos productores” o “elementos coordinados”, cuyas series son constituidas por los elementos productores, protectores, indicadores, entre otros, que apuntan a un significado referencial que, en el caso del ejemplo utilizado en el texto citado es el término salud. Así pues, sintetizando lo dicho reconocemos tres tipos de esquemas argumentativos cuyo fundamento, obviamente, está en Tópicos y que patentiza la presencia de un significado que puede considerarse como referencial, tales esquemas son: (1) Las flexiones; (2) Los términos coordinados; (2.1) Los términos coordinados cuyas series son del tipo: las cosas justas, el justo, lo justo respecto de la justicia y (2.2) Los términos coordinados cuyas series son conformadas por “coelementos” o “elementos coordinados”.
 Ahora bien, este último esquema (2.2) es del tipo utilizado en la ejemplificación del criterio categorial del IDDS; en la que tiene lugar respecto al topos de los enunciados y, especialmente, en la utilizada, en Metafisica IV, 2, respecto a la predicación referencial de `sano´ y `ser´. Así pues, en el caso del topos categorial, el ejemplo usado en Tópicos I, 15, 107ª5 es el siguiente: 

“Lo bueno, en la comida, es lo productor de placer, en la medicina lo productor de salud.”

 Asimismo, el filósofo se expresa en términos similares en el contexto del topos de los enunciados. Al respecto, en Tópicos I, 15 107b7- 13 leemos:
“Pero muchas veces, incluso en los mismos enunciados, se oculta la presencia de lo homónimo, por ello hay examinar también los enunciados. V. g.: si alguien dice que lo indicativo y lo productivo de salud es lo que se comporta de manera equilibrada respecto a la salud, no hay que dejarlo ya, sino examinar qué es lo que ha llamado manera equilibrada en cada caso, v. g.: si lo segundo es aquello cuya magnitud es tal que produce salud, y lo primero aquello cuya cualidad es tal que indica cuál es el estado <de salud>.”

Como podemos apreciar, en estos dos topoi (categorial y enunciados) Aristóteles articula la pluralidad semántica de los términos utilizando expresiones tales como; `indicativo´, `productor´ y `productivo´, y de manera similar la articulaba también en el marco de las inflexiones al utilizar términos tales como `protector´ o `indicador´. Ahora bien, otro tanto sucede en el célebre ejemplo de `sano´. He aquí pues, el conocidísimo pasaje de Metafísica IV, 2, 1003ª35- 1003bss:
“[…] `sano´ se dice en todos los casos en relación con la salud – de lo uno porque la conserva
, de lo otro porque la produce, de lo otro porque es signo de salud, de lo otro porque ésta se da en ello.”
A renglón seguido:
“[…] `médico´ <se dice> en relación con la ciencia médica (se llama médico a lo uno porque posee la ciencia médica, a lo otro porque sus propiedades naturales son adecuadas a ellas, a lo otro porque es el resultado de la ciencia médica.” 
 
Finalmente, Aristóteles, refiriéndose a `sano´ y `médico´ señala: 
 “[…] y podríamos encontrar cosas que se dicen de modo semejante a éstas, así también `algo que es´ se dice en muchos sentidos, pero en todos los casos en relación con un único principio: de unas cosas <se dice que son> por ser entidades, de otras por ser afecciones de la entidad, de otras por ser un proceso hacia la entidad, o bien corrupciones o privaciones o cualidades o agentes productivos o agentes generadores ya de la entidad ya de aquellas cosas que se dicen en relación con la entidad, o bien por negaciones ya de alguna de estas cosas ya de la entidad.” 
Evidentemente, los tres casos significados en los topoi citados no son idénticos entre si, sino que se asemejan, puesto que, podría decirse que todos ellos utilizan la estructura de la predicación en serie de términos coordinados. Ahora bien, que este tipo de esquema argumentativo (coordinados cuyas series son conformadas por coelementos)
 es importante en la estructura del IDDS, es algo que puede advertirse prestando la debida atención a las líneas introductorias del mismo IDDS, el pasaje de Tópicos I, 15, 106ª1ss, reza así: 
“En cuanto a la cuestión de en cuántas maneras <se dicen>, hay que estudiar no sólo todas las cosas que se dicen de manera distinta, sino que también hay que intentar dar sus enunciados <explicativos>, v.g.: no sólo que bueno se dice de una manera como justicia y valentía, y de otra manera como vigoroso o sano, sino que aquellas cosas <se llaman buenas> por ser ellas mismas tales o cuales, éstas en cambio, por ser capaces de actuar sobre algo y no por ser ellas mismas tales o cuales.”

El texto indica que `el decirse de muchas maneras´ puede aclararse utilizando dos criterios; el primero, consiste en precisar la red de cosas predicadas, por si mismas, respecto al término que se dice de muchas maneras, por ejemplo, `bien´ se dice como `justicia´ y `valentía´, pues, ambas cosas son consideradas bienes en si mismas; en el segundo criterio, la polisemia de un término apunta a las cosas que causan, producen, indica, conservan, entre otras determinaciones, lo significado por el término que se dice de muchas maneras. Al respecto, es manifiesta la importancia brindada a la predicación multívoca, que no produce homonimia, por ser diferenciada a través de la predicación de los elementos coordinados. Por consiguiente, con razones suficiente podemos concluir que, lo que hay de común al topos de las inflexiones, al categorial y al de los enunciados, y a su vez, lo que hay de familiar entre estos topoi señalados y la predicación pros hen de Metafísica, es que, en todos ellos, los términos se dicen de muchas maneras utilizando la estructura de la predicación de términos coordinados la cual, a su vez, se articula en función de la conectividad semántica producida a partir de un cierto significado del cual se predican los coordinados y que resguarda a la pluralidad significativa de la dispersión.
 
La dialécticidad de la predicación referencial utilizada en Metafísica IV, se justifica como tal a través de la familiaridad que tiene tal tipo de predicación con la misma estructura predicativa significada en algunos de los topoi del IDDS. No obstante, si a ello se objeta que no pueda afirmarse, stricto sensu, que los señalados procedimientos topicales se apliquen rigurosamente en Metafísica; a esto contestaríamos, que el propio recurso argumentativo utilizado en Metafísica es dialéctico por su misma naturaleza: en efecto, no puede negarse que, al exponer la doctrina de la predicación referencial en Metafísica IV, Aristóteles no desarrolla, stricto sensu, una teorización sino que el recurso utilizado para explicarla es el ejemplo, el cual reconocemos como un procedimiento inferencial que no es, ni apodíctico, ni necesariamente epagógico, pues, ni parte de afirmaciones universales, ni de casos particulares para obtener conclusiones generales.
 Además, nadie discute la importancia que tiene el ejemplo de `sano´ en la explicación de la predicación de `ser´, pues, es evidente que no se trata de un simple ejemplo utilizado como correlato de una explicación, sino que, en este caso, el ejemplo es la propia explicación. En este sentido, no se trata del uso dialéctico del ejemplo que es más ordinario, pues, en el caso de Metafísica IV, 2, el ejemplo de `sano´, como explicativo de la predicación de `ser´, evidentemente nada tiene que ver con ejemplos obtenidos por vía epagógica, ni su contenido expresa ninguna tesis famosa. Así pues, teniendo en cuenta que, por definición, el ejemplo se dirige a un cierto caso particular, siendo su finalidad el mostrar su semejanza con respecto a otro caso también particular. Tal estructura puede aplicarse a Metafísica IV, 2, pues, la proposición `sano se predica de muchas maneras pero tal pluralidad semántica se dice respecto de salud´ es un caso cuya estructura puede compararse con la de la proposición `ser se predica de muchas maneras pero su multivocidad se dice respecto de substancia´. Es decir, el ejemplo de la predicación de `sano´, es utilizado para explicar el tipo de predicación que le corresponde a `ser´, y de dicha comparación se infiere que `sano es a ser lo que salud es a substancia´. Así pues, es manifiesto que el ejemplo de `sano´ respecto de `ser´ en Metafísica IV, puede expresarse, como ya dijimos, mediante la analogía `sano: salud´ = `ser´: `subtancia´, y tal analogía no es meramente lingüística, pues, no es simple analogía de relaciones entre términos sino una analogía concebida para patentizar un cierto tipo de relación predicativa, que puede ser explicada como tal, obviamente, en orden a la función que desempeña los términos `salud´ y  `substancia´ en la predicación de `sano´ y `ser´ respectivamente. 
En síntesis, y ya para terminar, respecto a la dialecticidad de la predicación referencial aplicada en Metafísica, es menester reconocer que, por un lado, los recursos topicales del IDDS proporcionan una clave para entender la estructura de la predicación polisémica planteada en Metafísica mientras que, por otro lado, la utilización de un ejemplo para explicar tal tipo de predicación el cual, a su vez, es modulado mediante una analogía de proporcionalidad cuya formulación es posible aceptando el carácter referencial que da sentido a la polisemia de `sano´ y `ser´, patentizan que la fundamentación del principio de la unidad de la multivocidad de `ser´ es más dialéctico que  apodíctico y al respecto, son oportunas las siguientes palabras de Gadamer, en Verdad y Método, “[…] la «famosa analogía», como solía decir él [el hermeneuta se refiere Heidegger] en la época de Marburgo […] fue para él un recurso que solía utilizar contra el ideal de fundamentación última.”
  
Conclusiones.

El horizonte problemático en cuyo ámbito se inscribe esta investigación puede articularse a partir de tres contextos temáticos que son los siguientes: 

Primero: asumimos que la «ciencia buscada»
 en la Metafísica se constituye como tal en oposición a las ciencias particulares,
 como lo patentizan las primeras reflexiones del Filósofo en los libros IV y VI de dicha obra,
 lo que significa que, a pesar de ser episteme, no versa sobre un género.
    

Segundo: siendo auténticamente problemático perfilar la posibilidad epistémica de la sophia, cierta exegética contemporánea presta atención a la determinación de cuál es la estructura metodológica de la ciencia cuyo objeto no es la parte sino el todo. Al respecto, en esta investigación asumimos como marco teórico y referencial
 la propuesta interpretativa que Paván articula en su libro Filosofía de la Filosofía en Aristóteles, donde sostiene la tesis de la dialécticidad metodológica de la ontoprotología aristotélica y cuyo núcleo sintetizamos así; en la Metafísica, Aristóteles especula sobre la «Filosofía» qua talis
, entendiéndola allí como ontoprotología, esto es, como ciencia de los primeros principios y de las primeras causas del ser en cuanto ser y, al respecto sostiene que, sólo en cuanto ontoprotología, la metafísica aristotélica es ya usiología, ya ciencia cuyo telos es la teología;
 pues, los cuatro proyectos de la Metafísica aristotélica están orientados por la visión protológica y ontológica que recorre las especulaciones de dicha obra.
 Ahora bien, al enfocar la problemática del objeto de la Metafisica, Paván, no sólo rehabilita
 la originaria concepción ontoprotológica del saber filosófico, –oscurecida por las exégesis ontoteológicas
 y fisicistas de la Metafísica-
 sino que, además, establece que, si la filosofía es saber acerca de los principios del ser en cuanto ser, su método no puede ser apodíctico;
 ya no sólo por la generalidad que le caracteriza al versar sobre un objeto que no es un género, sino además porque, para Aristóteles, no hay demostración de los principios, de lo cual se sigue que, en el marco de las ciencias genéricamente determinadas, los principios se asumen como tales. Por consiguiente, es porque el saber buscado es protológicamente reflexivo que la apodeixis es nula ya que quien reflexiona filosóficamente, no sólo pregunta por la esencia de su objeto, sino que intenta fundamentar sus respectivos principios.
 De allí que, para Paván, si la ontoprotología no puede ser apodíctica, es sensato pensar que sea metodológicamente dialéctica.
 Esta es pues, la tesis que compartimos y asumimos en esta investigación, exponiéndola con tal en la introducción. Ahora, consideremos, finalmente, el tercer momento que fija nuestro recorrido. 

Tercero: en Tópicos, Aristóteles reconoce –quid juris- no sólo la competencia filosófica sino también protológica del método dialéctico.
 Ahora bien, tomando tal declaración como norte, Paván enfatiza la calificación que tiene dicho método respecto a la ontoprotología en virtud de su alcance generalísimo. Y, sumado a ello, es menester señalar que el autor también destaca –quid facti- que varios de los razonamientos articulados en Metafísica o parten de premisa dialécticas, es decir, de opiniones plausibles
 (endoxa) o emplean procedimientos dialécticos. En efecto, tal es el caso de la determinación de la noción de sophia, llevada a cabo en Metafísica I, a través de un “análisis descriptivo de las opiniones de los griegos”
; del establecimiento de la doctrina de las cuatro causas en Física I y Metafísica I, 3
; de la refutación, en Física, de las tesis eleáticas como acicate del principio de la pluralidad el ser
 y también es el caso, por supuesto, de la refutación de los negadores del principio de no contradicción en Metafísica IV, 4ss;
 sin olvidar, el análisis realizado por el autor respecto a la estructura de la aporética
 en el tercer libro de la Metafísica.  En síntesis, para Paván, “cuando en la Física Aristóteles emprende la tarea de mostrar el carácter multívoco del ser, o cuando en la Metafísica se dedica a la tarea de fundamentar el principio de no contradicción, o cuando, también en la Metafísica, muestra que cuatro son las primeras causas, la intuición no es utilizada para nada. Es por ello –comenta Paván- que algunos críticos han formulado la tesis de que el método de constitución del saber metafísico es la dialéctica y, como de costumbre, hay textos […] que así lo señalan.”
 Ahora bien, estando así las cosas, la pregunta obligada es ¿acaso lo señalado no es suficiente para patentizar la dialecticidad metodológica de la Metafísica? Es decir ¿de qué sirve investigar esta cuestión si hay indicios fuertes respecto al rol desempeñado por la dialéctica en Metafísica? En síntesis, ¿qué justifica centrarse nuevamente en este mismo eje temático que parece suficientemente establecido? Es el momento oportuno para introducir nuestra investigación. Ciertamente, Paván sostiene que, por derecho propio, la dialéctica es el método del filosofar ontoprotológico y de hecho, muestra la eficacia de la dialéctica refiriendo la emblemática demostración indirecta del principio de no contradicción.
 Sin embargo, no es menos cierto que la línea interpretativa dentro de la cual se inscribe su lectura de la Metafísica ha sido criticada, como el mismo lo reconoce.
 Ahora bien, como dice Llano –recordando a Tugendhat- “el peso de una crítica se mide por su capacidad de ser reconocida por los criticados, si no como concluyente, al menos como relevante; es decir, por la medida en que afecta a los que son objeto de la crítica.”
 Por lo tanto, digamos ahora que la legitimidad de los argumentos contra la tesis de la dialecticidad metodológica de la Metafísica radica en que aquellos se dirigen a la misma concepción de la dialéctica aristotélica, razón por la cual dicha critica afecta directamente a los presupuestos implicados en la revalorización epistémica de método dialéctico. En efecto, las siguientes palabras de Irwin, citadas por Paván, claramente ponen de manifiesto la situación a la que me refiero: “la dialéctica […] se atiene a las opiniones comunes y a las aporías que ellas plantean. El atenerse a las opiniones comunes hace que surjan dudas en tono a la capacidad de la dialéctica de alcanzar los principios primeros objetivos requeridos por su función constructiva.”
 Así pues, ante la claridad de la opinión expresada por Irwin, luce razonable concluir lo siguiente: las opiniones comunes por muy plausibles que sean siguen siendo opiniones y, en cuanto tales, no pueden constituirse como premisas del razonamiento filosófico de carácter protológico, pues, al partir de opiniones no puede accederse a la verdad y al conocimiento. Es decir, es un contrasentido atenerse a las opiniones plausibles y, a partir de ellas, fundamentar primeros principios, pues, mientras las opiniones son plausibles, los principios en cuanto tales pretenden ser absolutamente verdaderos. Dicho de otra manera, de premisas plausibles no puede obtenerse como conclusión, principios, que en cuanto universalísimos, necesariamente deben ser verdaderos. La critica pues, ataca a la dialéctica como método ontoprotológico destacando que plausibilidad se opone a verdad. Se trata pues –como diría Aubenque- de la oposición entre dialéctica y filosofía, de tal manera que la filosofía qua filosofía, no puede constituir su discurso utilizando premisas, métodos, procedimientos de semejante naturaleza dialéctica. Esta objeción fundamental es la que da sentido a una revisión de la concepción aristotélica del método dialéctico, justamente, con la intención de responderla o al menos de hacer el intento. Pero, además, dicha revisión se justifica por otra razón que para nosotros también es de peso: se trata de lo siguiente.
 Para Aubenque –y su opinión indiscutiblemente es autorizada- oponer dialéctica y filosofía significa denunciar que el filósofo no es –ni puede ser al mismo tiempo que filósofo- el hombre del método y la crítica, pues –digámoslo así- ni el filósofo es sólo un metodológo, ni el peirástico es necesariamente sabio. Por consiguiente, como ya lo destacará Paván,
 tal oposición entre dialéctica y filosofía es mediada por la identificación de la primera con la peirástica.
 Sin embargo, para Aristóteles, la crítica es sólo una parte de dialéctica;
 es por ello que, Aubenque, después de apuntalar su interpretación, en lugar de refrendar tal oposición (en la que cuestiona la aparente identidad de dominios entre aquellas)
 no sólo reconoce que dicha identidad puede entenderse en términos de parentesco,
 sino que sugiere que entre dialéctica y filosofía también podría hallarse cierta identidad en el orden de los procesos, la cual, nos dice “habría de ser confirmada por un minucioso análisis de los procedimientos de pensamiento utilizados en la Metafísica de Aristóteles.”
 Ahora bien, este es el marco en el que colocamos nuestro esfuerzo. Y es que, a nuestro modo de ver, sugerir tal investigación abre una puerta por la que puede entrar la dialéctica como parte constitutiva del filosofar ontoprotológico. Acaso ¿no advierte esto el exégeta? Es ingenuo creerlo. Pero, entonces ¿a qué obedece esta situación tratándose de un intérprete sin duda perspicaz? La respuesta hay que buscarla en los matices de la propia concepción aristotélica de la dialéctica y en lo que respecta al alcance que Aristóteles le reconoce a este método, cuyos fines, Aubenque, curiosamente no destaca. No obstante, el haber actualizado dicha temática quizá lo exima del análisis de Tópicos, si no con erudición y minucia, al menos prestando la debida atención al sentido general del método dialéctico aristotélico, siendo precisamente tal tarea la que nos propusimos. Y es que, al asumir en esta investigación la dialecticidad metodológica de Metafísica con el propósito de refutar o corroborar dicha tesis, era necesario, por un lado, examinar el alcance protológico que Paván –entre otros- reconocían a dicho método y, por el otro, precisábamos de criterios de evaluación respecto de Metafísica, y a tales fines, asumir la investigación propuesta por Aubenque respecto del examen de los procedimientos dialécticos topicales resultaba una buena estrategia, teniendo en cuenta que el determinar la utilización o no de tal tipo de recursos, aplicados en la argumentación protológica de Metafísica, constituía un criterio claro para afirmar o negar la tesis de la dialecticidad metodológica de la argumentación ontoprotológica. Así pues, siguiendo este esquema nuestro recorrido capitular responde a dos intereses fundamentales: por un lado, en el primer capítulo, estudiamos la concepción aristotélica de la dialéctica con el propósito de examinar el presunto rigor epistémico de dicho método; por el otro, en el segundo y tercer capítulo, rastreamos la aplicación de procedimientos dialécticos que resultan indispensables para el establecimiento de dos principios ontoprotológicos fundamentalísimos, a saber: el de la pluralidad de sentidos del ser y el de la unidad referencial de su constitutiva pluralidad categorial. Ahora bien, el propósito del primer capítulo era responder a la crítica que descalifica a la dialéctica por la poca rigurosidad de su proceder al cimentarse en opiniones plausibles. Por su parte, el propósito de los dos capítulos siguientes fue el de constatar, no sólo la utilización de procedimientos dialécticos en la Metafísica, sino también el de evidenciar que tal uso no es mera propedéutica sino conditio sine qua non del propio filosofar ontoprotológico en la medida en que tanto la aplicación del IDDS categorial como la del esquema de predicación referencial, son consubstanciales a los principios ontoprotológicos de la pluralidad del ser y de su unidad referencial. Dicho esto bosquejemos ahora los contenidos de los capítulos señalados.

En el primero, estudiamos la concepción aristotélica de la dialéctica mostrando su organización metodológico- conceptual. Al respecto, analizamos nociones centrales tales como: razonamiento dialéctico, plausibilidad, predicabilidad, lugares de la argumentación o topoi e instrumentos dialécticos. Ahora bien, al analizar estos conceptos nuestra intención fue mostrar el rigor propio de la dialéctica aristotélica, para así evidenciar las condiciones por las cuales es un método de alcance epistémico. Al respecto, prestamos especial atención al concepto de plausibilidad y sobre el quisiéramos volver. Excluir cualquier tipo de opinión significa,
 para Aristóteles, establecer como criterio la descalificación de opiniones estrafalarias
 y, como vimos, este es el marco en que debe colocarse a “la mayoría” como criterio regulativo de lo que luce razonable, de aquello que no es menester problematizar
 y de lo que es admitido como valor compartido.
 No obstante, la sensatez
 y el carácter compartido son criterios indispensables pero no suficientes, pues, si así fuese se restringiría el alcance de la dialéctica aristotélica.
 Que una opinión sea admitida por la mayoría no significa que no hayan opiniones distintas o que no pueda haberlas, sean contrarias o absolutamente opuestas (contradictorias); además, tiene sentido problematizar respecto a lo que todos admiten y, de hecho, este es el contexto en que se inscriben los usos de la dialéctica destinados, no sólo a los fines de la ejercitación y de la peirástica, sino también a los encuentros y conversaciones propias de la vida pública, razón por la cual hay acuerdo al reconocer que la dialéctica luce como el tipo de argumentación cuyo método de investigación se utiliza sobretodo en la filosofía práctica. Ahora bien, parece –según dijimos- que las opiniones de la mayoría no necesariamente son las del vulgo;
 y es que, Aristóteles, no sólo descalifica a los que hablan al azar, por la sencilla razón de que cometen más errores que los entrenados
 sino que también señala que la mayoría a la que se refiere tiene cierta cualificación.
 Tal pareciera pues, que, por un lado, la mayoría simple es criterio de plausibilidad mientras que, por el otro, la opinión de la mayoría connota cualificación. La salida, como vimos, es reiterar que sensatez y carácter compartido, aunque indispensables no son suficientes. Pero ¿significa esto que Aristóteles no asume en ningún sentido la plausibilidad que se expresa en las opiniones simples de la mayoría? Para el estagirita, las opiniones cualificadas o de los sabios, es decir, las expresadas en las diferentes técnicas conocidas,
 en el saber de los especialistas
 y versados en su materia,
 en síntesis, la opinión de los expertos, es preferible a las opiniones de la mayoría llana. Sin embargo, Aristóteles no queda atrapado en la burda dicotomía sabios/ mayoría: la racionalidad –como el ser- es polifacética. El sabio –aún siendo sabio- no es ni Dios, ni bestia; el sabio, en cuanto hombre, no sólo es parte de una tradición que lo constituye, sino que ejerce el saber en el Agóra, en el Liceo, en la Academia; en síntesis, en una comunidad de conocedores. El sabio aristotélico articula su lenguaje asimilando las opiniones corrientes y reconociendo las expresiones habituales cual fuente de sus formas de expresión.
 Sin embargo, este mismo proceder del sabio muestra, que aunque su punto de partida sea lo común a la mayoría, sin embargo, ni se conforma con los usos habituales de los términos, ni con las opiniones comúnmente aceptadas. En este sentido, el criterio de plausibilidad que Aristóteles construye vincula la noción de “tesis” filosófica a las “opiniones paradójicas”
, pues, cuando de cuestiones filosóficas se trata, la plausibilidad de la opinión se define, precisamente, por su carácter paradójico y ya sabemos de la competencia metodológica de la dialéctica a los fines de los conocimientos filosóficos y de la investigación protológica y evidentemente, en este marco, la concordancia con las opiniones de la mayoría ya no es criterio de referencia, puesto que los endoxa autorizados son ahora el plano de referencia del filosofar. Ciertamente, las opiniones en cuanto plausibles, cambian; pero en ello debemos reconocer el movimiento mismo del objeto de suerte que, si la dialéctica instituye criterios lingüísticos y semánticos para controlar la opinión y la argumentación, el discurso que alcanza a la cosa no sólo es riguroso sino real. Dicho esto, ahora describiremos los contenidos del segundo y tercer capítulo de esta investigación los cuales se centran, como dijimos, ya no sólo en la justa valoración de los endoxa como premisas del filosofar, sino en el intento de patentizar concretas aplicaciones metodológicas de carácter dialéctico en la argumentación ontoprotológica.  

En el segundo capítulo, partiendo del análisis realizado en el primer capítulo respecto de los llamados instrumentos dialécticos (ID)
 donde establecimos la importancia de estos recursos, tras revisar el primero (relativo a la manera de tomarse las premisas) de los cuatro instrumentos teorizados por Aristóteles, centramos la atención en el segundo de los ID, esto es, en el Instrumento Dialéctico de Distinción de Sentidos (IDDS) tanto en lo referente a su planteamiento general en Tópicos, como en lo que concierne a su utilización en Metafísica dividiendo el capítulo en dos apartados. En efecto, en el primero, ofrecimos una perspectiva general del IDDS teorizado por Aristóteles en Tópicos I, 15. Así, previo recorrido descriptivo
 por los criterios (topoi) que conforman dicho recurso, procedimos a determinar el real alcance metodológico del IDDS, resultado de nuestra inspección de los criterios (linguísticos y semánticos de la dialéctica) fue establecer que muchos de ellos son aplicados en las distintas argumentaciones llevadas a cabo en el marco de cada uno de los predicables, con lo cual se patentizó que el IDDS es eje central de la metodología dialéctica y de la estructura textual de Tópicos.
 Conclusión fundamental de la primera parte del segundo capítulo fue establecer que no se produce inmediata identidad entre `decirse de muchas maneras´ y `homonimia´, aun cuando la homonimia es el tipo de predicación que corresponde a las cosas –o a los términos- que se dicen de muchas maneras.
 Al respecto, el análisis de los topoi del IDDS, al tiempo que puso de manifiesto el articulado dominio que Aristóteles brinda al `decirse de muchas maneras´, permitió corroborar que la equivocidad –o bien la homonimia- es precisamente el tipo de relación a ser controlada. En consecuencia, establecimos que los topoi del IDDS no son simples lugares para el reconocimiento de la homonimia sino que su función es contribuir a garantizar el carácter polisémico propio del lenguaje y de la significación al permitir trazar las distinciones necesarias para superar distintas formas de homonimia. De manera que, los topoi del IDDS son propuestos como criterios orientadores en el análisis del lenguaje cuya finalidad es superar la equivocidad. Así pues, tomando esta perspectiva como punto de partida, en la segunda parte del mismo capítulo, nos preguntamos si acaso Aristóteles aplicaba algún criterio del IDDS para superar la homonimia de los cuatro significados de `ser´ y, al enfocar de este modo el tema de su pluralidad de sentidos, nuestra estrategia consistió en deslindar la pregunta en torno al tipo de predicación que le compete a dicho término, de la estrechez de la disyunción sinonimia/ homonimia, enfocando esta temática desde una perspectiva dialéctico- metodológica, asumiendo el IDDS como recurso eficaz para superar la equivocidad. La estructura de esta parte supuso, en primer lugar, enfocar la atención en Metafísica, especialmente en lo concerniente a los cuatro grupos de sentidos del ser. A este respecto, después de enunciar que esta pluralidad se articula en función de uno de sus significados que es precisamente, el categorial,
 enfatizamos el problema de la homonimia de `ser´, por supuesto, relativa a la misma pluralidad de los cuatro grupos de significados que lo caracterizan, patentizando además la posible homonimia que también podría producirse en el seno de cada uno de los cuatro grupos. Frente a este doble caso de homonimia, nos dedicamos a perfilar la posible superación de la homonimia interna a cada grupo de significados, lo que evidentemente significaba dejar para más tarde el tema de la posible unificación de sentido de la pluralidad categorial. Así pues, respecto a la homonimia señalada, previo reconociendo del rol de la categorialidad en el IDDS y luego de perfilar cada uno de los grupos de sentido de `ser´, corroboramos que la homonimia atribuible a `ser´, en el marco de cada grupo de significados, podría superarse utilizando el topos categorial del IDDS, lo cual convalidó que el orthos de la homonimia atribuible a `ser´  estriba en su diferenciación categorial. De esta manera, logramos poner de manifiesto el rol del IDDS como recurso metodológico que apuntala al primer principio de la ontología aristotélica expresado en la afirmación según la cual el ser se dice de muchas maneras, ya que la constitución semántica del mencionado principio, metodológicamente, se fundamenta en la multivocidad categorial catalogada entre los procedimientos del IDDS, lo que significa que tal presupuesto dialéctico es un recurso indispensable en la fundamentación protológica de la multivocidad del ser, pues, es dicha instancia metodológica- categorial la que elucida el carácter generalísimo de `ser´ estableciéndolo cual término categorialmente determinado. No obstante, el problema de la unificación de la división cuatripartita de `ser´ centrada en la categorialidad del término también conllevó a reconocer que, en los recursos dialécticos topicales, no se encuentra procedimiento alguno que permita lograr la operación de síntesis exigida a la pluralidad categorial de `ser´ que, sabemos, es llevada a cabo a través de la predicación focalizada aplicada en Metafísica IV, razón por la cual el tema del tercer capítulo fue la cuestión de la unidad categorial planteada en dicha obra. 

Ahora bien, al abordar el tercer capítulo nuestra preocupación fue la siguiente; habiendo mostrado que, en Tópicos, se encuentra una articulada red de topoi cuyo fin es diluir la homonimia y teniendo en mente que, en Metafísica, Aristóteles enfatiza que ser se dice de muchas maneras pero no por homonimia, nos llamo la atención, por un lado, el hecho de que precisamente en Tópicos, no se hallara el tipo de predicación que resguardando de la homonimia, asegurara la polisemia de `ser´ y, por otro lado, la misma cuestión resultó ser aún más interesante, al advertir que Aubenque (entre otros) sostenía que, en Tópicos, Aristóteles afirmaba, precisamente, la homonimia del `ser´. ¿Cómo podría el estagirita sostener la homonimia a secas de `ser´ en Tópicos, específicamente en el marco de los topoi del IDDS, siendo tal el contexto metodológico concebido para superar la equivocidad? Al respecto, Aubenque, tal vez tenía razón, y Aristóteles sencillamente, tuvo que cargar con el peso de su afirmación cual producto de una convicción temprana, intentando, en Metafísica, superar lo que él alguna vez reconoció como insuperable, esto es, la crasa homonimia de `ser´. Por consiguiente, la importancia de esta cuestión dio sentido a un ejercicio que consistió en intentar comprender la supuesta afirmación topical teniendo en cuenta que, en Metafísica, la multivocidad no homónima caracteriza al análisis ontológico. Así pues, para abordar este tema, nos planteamos lo siguiente; reconociendo que los topoi del IDDS no establecen la llamada analogía de atribución, nos preguntamos si acaso podría hallarse en los topoi del IDDS casos semejantes a la predicación referencial ejemplificada en Metafísica a través de la predicación de `sano´. Se trataba pues, de encontrar topoi del IDDS topical semejantes al de la predicación referencial de Metafísica y, para responder esta cuestión, empezamos por discutir la tesis de la homonimia de `ser´ afirmada por Aubenque. Al respecto, procedimos a analizar los supuestos fundamentales de su lectura, los cuales consisten en sostener, por un lado, que la homonimia de un término es verificable si este se predica categorialmente y, por el otro, que la homonimia de `ser´ se fundamenta en el declarada homonimia de `bien´ afirmada en Tópicos, y también en Etica Nicómaco. A tales objeciones, respondimos asumiendo los resultados que obtuvimos en el segundo capítulo de esta investigación y, por consiguiente, rechazamos que la categorialidad no fuese un criterio de superación de la homonimia, tras haber mostrado que los topoi del IDDS son marcos referenciales para su superación y no sólo para su detección. Por su parte, respecto a la afirmada homonimia de `ser´ cual correlato inferido de la declarada homonimia de `bien´ destacamos que, aunque los distintos sentidos de `bien´ remiten a la pluralidad de significaciones categoriales, siendo ellas las que eventualmente permiten las distinciones de sentido que contribuyen a superar la equivocidad, sin embargo, la pluralidad semántica de `bien´ no es unificable referencialmente como `ser´, pues, Aristóteles niega aquella ciencia platónica, de tal manera que bien es verdadero de muchas maneras. Superadas tales cuestiones, destacamos el papel fundamental que desempeña el enfoque dialéctico en el desarrollo de la ontoprotología aristotélica enfatizando que, aunque la predicación referencial –o bien, de la llamada analogía de atribución- no es un procedimiento que, stricto sensu, se desarrolle como tal en el contexto topical –puesto que su marco referencial apunta a Etica a Nicómaco y su planteamiento y aplicación tiene lugar en Metafísica- sin embargo, tal predicación referencial es un procedimiento dialéctico: primero, porque hay antecedentes predicativos en Tópicos que permiten afirmar que dicho proceder hunde sus raíces en dicha obra; segundo, porque en Metafísica, el «focal meaning» se expresa a través de un recurso típicamente dialéctico como es el caso del recurso epagógico al «ejemplo»; tercero, porque la llamada analogía de atribución, al funcionar cual garantía del sentido de la predicación multívoca (puesto que, satisface la condición de la unidad referencial de la predicación categorial del término ser) desempeña el rol que corresponde a los recursos del IDDS y finalmente, porque el anclaje del procedimiento de referencialidad predicativa está determinado por el hecho de que decimos el ser de muchas maneras.  

Este pues, ha sido el recorrido de esta investigación en la cual, en lo que respecta al marco general de la concepción aristotélica de la dialéctica, destacamos el valor epistémico de las opiniones filosóficas, en cuanto verdades plausibles formuladas aporéticamente
 y, en lo que se refiere al análisis del IDDS y de los procedimientos dialécticos, al abordar dichos recursos a partir de sus propios presupuestos, enfatizamos su misma utilidad con el propósito de patentizar la eficacia a la que –presuponemos- tiende todo método en cuanto tal.
 Así pues, desde estas coordenadas que, por un lado, apuntan al orden de las premisas y por el otro, al orden de los procedimientos, pusimos de manifiesto que Aristóteles utiliza recursos dialécticos en su argumentación ontoprotológica. Y es que, tanto el saber previo disponible a través de los endoxa como los presupuestos metodológicos de carácter lingüístico, semántico y lógico resultan instancias indispensables, no sólo para la formulación de las preguntas filosóficas fundamentales, sino para la misma articulación de las tesis que las responden a través de la teorización protológica. No obstante, aunque el principio según el cual, el ser se dice de muchas maneras en relación a una cierta y única naturaleza, se determina como tal, por un lado, en contraste con ciertas tesis y, por el otro, en virtud de la teoría de la predicación categorial; en cuanto primer principio, ni es constitutivamente apodíctico, puesto que no deriva de otros principios, ni tampoco se deduce del saber disponible, ni es correlato del criterio de pluralidad categorial. Es decir, el principio de la unidad focal de la pluralidad del ser es accesible dialécticamente pero, en cuanto estructura ontológica, su carácter originario no es allanado por la dialecticidad de su justificación, razón por la cual, es preciso que `ser´ no se sea un género, esto es, que no se predique unívocamente; que se diga de muchas maneras; que su pluralidad se determine categorialmente y que ésta sea predicada esencialmente como sustancia, puesto que `ser´ es un homónimo categorial o mejor dicho, referencial. Esta es, pues, la objetividad de la ontoprotología construida, sin embargo, a partir de un proceso reflexivo que parte de la verdad plausible del diálogo filosófico y de las condiciones del lenguaje, es decir, de una racionalidad humana que, en cuanto tal puede siempre acometer la misma labor fundacional, preguntándose de nuevo ¿Qué es el ser?   

Bibliografía.

Obras de Aristóteles. 

-  Metafísica de Aristóteles, Edición Trilingue por V. Garcia Yebra, Madrid, 1990.

-  Metafísica, trad. cast. T. Calvo Martínez, Gredos, Madrid, 1998.

-  Tratados de Lógica, (Órganon), I, II, trad. cast. de M. Candel, Gredos, Madrid, 1982.

-  Ética Nicomáquea, Ética Eudemia, trad. cast. J. Pallí B, Gredos, Madrid, 2000. 

-  Acerca del Alma, trad. cast. T. Calvo Martínez, Gredos, Madrid, 1999. 

-  Física, trad, cast, G. R. De Echandía, Gredos, Madrid, 1998.   

-  Retórica, Trad, cast, Q. Racionero, Gredos, Madrid, 1999.

Obras de Platón.

- Fedón, trad. cast, C. García Gual, Gredos, Madrid, 1997.

- Parménides, trad. cast, Ma. I. Santa Cruz, A. Vallejo Campos, N. L. Cordero, Gredos, Madrid, 1998. 

Bibliografía Básica.
- C. Paván, Filosofía de la Filosofía en Aristóteles; Ontoprotología y Dialéctica en la “Metafísica”. Ediplus, Caracas, 2004. 

Bibliografía Crítica. 

AA.VV, Actualidad de la Metafísica, en Contrastes, Revista Interdisciplinar de Filosofía, Málaga (España), 2002.

AA.VV, Ramón Rodriguez (editor), Mariano Álvarez Gómez, Juan Manuel Navarro, Patricio Peñalver, Vicente Sanfélix, Agustín Serrano, Métodos del Pensamiento Ontológico, Editorial SINTESIS, S.A, Madrid, 2002.

AA.VV, La Evolución de la Dialéctica, Ediciones Martínez Roca, S. A, Barcelona, 1971. 

AA.VV, Origini e Sviluppi Dell´ Analogia, a cura di Giuseppe Casetta, Edizioni Vallombrosa, Roma, 1987. 

AA.VV, Metafore dell´Invisibile; ricerche sull´ analogia, Editrice Morcelliana, Padova, 1984. 

AA. VV, Aristotle on Dialectic; The Topics, Proceedings of the Third Symposium Aristotelicum, Edited by G. E. L Owen, Oxford at The Clarendon Press, 1968. 

Abbagnano. N, Cuatro Conceptos de Dialéctica, en AA. VV, La Evolución de la Dialéctica, Barcelona, 1971, pp.11 –24. 

Ackill, J. L. La Filosofía de Aristóteles. trad. cast. de F. Bravo, Monte Avila Editores, Caracas, 1987.

Ackill, J.L. Aristotle´s Categories, Chapters I- V, en Moravcsik, J.M.E (ed.), Aristotle: A Collection of Critical Essays, London, 1968, pp. 90–124. 

Araos, J. La Filosofía Aristotélica del Lenguaje, Pamplona, 1999.

Aubenque, P.  El Problema del Ser en Aristóteles. trad. cast. de V. Peña, Madrid, 1981.

Aubenque, P. La Función de la Aporía en la Metafísica, en Revista Seminarios de Filosofía Nº 14- 15, 2001- 2002, Pontificia Universidad Católica de Chile. 

Aubenque, P. La Prudencia en Aristóteles, trad. cast de Ma. José Torres Gomez- Pallette, Crítica/ Grijalbo Mondadori, Barcelona, 1999.
Bartolomei,  M. C, Problema Concernenti l´Opposizione e la Contraddizione in Aristotele, en Verifiche, Anno X, N. 1-3 Gennaio- Luglio, 1981.
Berti, E. Dalla dialettica alla filosofia prima, Padova, 1977.

Berti, E.  La Analogia Dell´Essere nella Tradizione Aristotelico- Tomistica, en AA.VV, Metafore dell´Invisibile; ricerche sull´ analogia, Editrice Morcelliana, Padova, 1984. 
Berti, E. L´Analogia in Aristotele. Interpretación Resenti e Possibili Sviluppi, en Origini e Sviluppi dell´ Analogia, Edición Vallombrosa, Roma, 1987.  

Berti, E. Le Ragioni di Aristotele, Editori Laterza, Napoli, 1989. 

Berti, E. La Metafisica di Aristotele «Onto- Teología» o «Filosofia Prima»?, en A. Bausola e G. Reale (ed.), Aristotele: Perché la metafisica, Milano, 1994, pp.117–143. 

Berti, E. Il Valore Epistemologico degli Endoxa secondo Aristotele, en Revista Seminarios de Filosofía Nº 14- 15, 2001- 2002, Pontificia Universidad Católica de Chile. 

Bravo, F. Estudios de Filosofía Griega, CEP-FHE- UCV, Caracas, 2001.

Bravo, F. Teoría Platónica de la Definición, Caracas, 1985.

Brentano, F. Aristóteles, trad. cast. M. Sanchéz, Barcelona, 1983. 

Brentano, F. Sui  Sui molteplici significati dell´essere secondo Aristotele, trad. it, Stefano Tognoli, Vita e Pensiero, Milano, 1995. 

Calvo Martínez, T, La Ontología entre la Ciencia y la Dialéctica, en Revista Seminarios de Filosofía Nº 14- 15, 2001- 2002, Pontificia Universidad Católica de Chile. 

De Pater, W.A (s.j), La Fonction du lieu et de l´instrument dans les Topiques, en AA. VV, Aristotle on Dialectic; The Topics, Proceedings of the Third Symposium Aristotelicum, Edited by G. E. L Owen, Oxford at The Clarendon Press, 1968. (p. 164- 188).

De Strycker, É (s.j), Concepts- clés et terminologie dans les livres ii à vii des Topiques, en AA. VV, Aristotle on Dialectic; The Topics, Proceedings of the Third Symposium Aristotelicum, Edited by G. E. L Owen, Oxford at The Clarendon Press, 1968. (p. 141- 163).

Evans, J. D. G,  Aristotle´s Concept of Dialectic, Cambridge University Press.

Gadamer, H. G, El Inicio de la Filosofía Occidental, Paidos Studio, España, 1999.

Gadamer, H. G, Verdad y Método, Ed. Sígueme, Salamanca, 1998. 

Gambra, J.M, Dialéctica, Ciencia y Metafísica en Aristóteles, en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002, Nº. 35, España, (p.81- 125).

García Bacca, J. D. Gnoseología y Ontología en Aristóteles, en Anuario de Filosofía de la Facultad de Humanidades y Educación, Caracas, 1957.

García Bacca, J. D. La Analogía del Ser y sus Relaciones con la Metafísica, en  Episteme, Anuario de Filosofía de la Facultad de Humanidades y Educación, Caracas, 1959-1960. 

García Bacca, J. D. Nueve Grandes Filósofos Contemporáneos y sus Temas, Anthropos, Editorial del Hombre, Caracas, 

García Norro, ¿Es correcta la División Aristotélica de los Predicables?, en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002, n. 35, España, (p.165-182).

Gilson, E, El ser y los Filósofos, trad. cast. S. F. Burillo, Eunsa, España 2001.
Gómez Lobo, A. Aristóteles y el Aristotelismo, en J. Gracia (ed.), Concepciones de la Metafísica, Madrid, 1998, pp. 51 –68.

Guthrie, W.K.C. Historia de la Filosofía Griega, trad. cast. de A. Medina, Madrid, 1993, vols. III, VI.  

Hacking. I, ¿Por qué el Lenguaje importa a la Filosofía?, Editorial Sudamericana, Buenos Aires, 1979.   

Hartmann. N, Aristóteles y el Problema del Concepto, Centro de Estudios Filosóficos, Universidad Nacional Autónoma de México, 1964, cuaderno 16, traslación de Bernabé Navarro B.

Hartmann. N, Sobre la Doctrina del Eidos en Platón y Aristóteles, Centro de Estudios Filosóficos, Universidad Nacional Autónoma de México, 1964, cuaderno 16, traslación de Bernabé Navarro B.

Heidegger, M. Introducción a la Metafísica, trad. cast, A. Ackermann, Gedisa,  Barcelona 1997. 

Heidegger, M, ¿Qué es Metafísica?, Ediciones Siglo Veinte, Buenos Aires, trad. cast. Xavier Zubiri, Argentina.

Irwin, T, I Princìpi Primi di Aristotele, trad. it. A. Giordani, Vita e Pensiero, Milano, 1996. 

Jaeger. W, Aristóteles, bases para la historia de su desarrollo intelectual, trad. cast, José Gaos, F.C.E, España, 1984.

Llano. A, Metafísica y Lenguaje, Eunsa, España, 1997. 

Lledó, E, Filosofía y Lenguaje, Ariel, Barcelona, 1974. 

López J. G, Wilkinson J. M. Manual de Traducción, Gedisa editorial, Barcelona 1997.

Luciani, R. F, La Palabra Olvidada; de la significación a la simbolización, Instituto Universitario Salesiano Padre Ojeda (I.U.S.P.O), Caracas, 1997.

Mas Torres, S, El Concepto Aristotélico de Ciencia y Dialéctica como práctica, en Endosa, Series Filosóficas N.º4, Universidad Nacional de Educación a Distancia, Facultad de Filosofía. (UNED), Madrid. (p. 83- 98). 

Millán Puelles A, La Lógica de los Conceptos Metafísicos, Tomo I, Rialp, Madrid, 2002.  

Melchiorre, V, L´analogia in Aristotele, en Aristotele, Perché la metafisica, Vita e Pensiero, Milano, 1994. (p. 91- 116).

Moreau J, La Tradizione Aristotelica e l´Analogia Entis, en AA.VV, Metafore dell´Invisibile; ricerche sull´ analogia, Editrice Morcelliana, Padova, 1984. (p. 90- 96). 

Nussbaum, M, La Fragilidad del Bien; Fortuna y ética en la tragedia y la filosofía griega, trad. cast., A, Ballesteros,  Ed. Visor, Madrid, 1995.  

Pagallo, G, Aristóteles y la búsqueda de los principios, en Apuntes Filosóficos Nº12 – 1998, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.

Paván, C. Reflexiones en torno a la homonimia del ser en la Metafísica de Aristóteles, en Apuntes Filosóficos Nº 9- 1996, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas. 

Paván, C. En torno a la naturaleza ontológica de la doctrina aristotélica de las categorías, en Apuntes Filosóficos Nº12 – 1998, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.

Paván, C. Aproximaciones al concepto aristotélico de ontología, en Apuntes Filosóficos Nº14 – 1999, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.

Paván, C. Existencia, razón y moral en Étienne Gilson, CEP- FHE- UCV, Caracas, 2000.

Pavan, C. Comentarios sobre algunos aspectos de la filosofía del lenguaje en Aristóteles, en Apuntes Filosóficos Nº 18 – 2001, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.

Paván, C. El Concepto aristotélico de principio y el origen de su conocimiento, en Apuntes Filosóficos Nº 19 – 2001, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.

Paván, C. Aproximaciones al Concepto de filosofía en la Metafísica de Aristóteles, en Apuntes Filosóficos Nº 20 – 2002, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.

Paván, C. Aristóteles, Descartes y el problema del método, en Apuntes Filosóficos Nº 23 – 2003, Revista semestral de la Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.

Plantin, C. La Argumentación, Editorial Ariel, S. A, Barcelona, 2001.

Reale, G. Introducción a Aristóteles, Ed. Herder, España, 1992. 

Reale, G.  Guía de Lectura de la «Metafisica» de Aristóteles, Herder, 1999.

Reale, G. Il significato e l´importanza teoretica e storico-ermeneutica del libro di Franz Brentano Sui molteplici significati dell´essere secondo Aristotele e alcune osservazioni critiche di complemento, saggio introductivo di G. Reale a Sui  Sui molteplici significati dell´essere secondo Aristotele de F. Brentano, Vita e Pensiero, Milano, 1995. 

Reale, G. Struttura Paradigmatica e Dimensione Epocale Della Metafisica di Aristotele, en Aristotele, Perché la metafisica, Vita e Pensiero, Milano, 1994. (p. 37- 58).

Reinhardt, T.  «La propiedad en los Tópicos de Aristóteles», en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002. (p. 341-364).  

Ross S. D, Aristotle, University Paperbacks, U.S.A, 1974 (London, 1923).

Rossitto, C. La dialettica e il suo ruolo nella Metafisica di Aristotele, en Perché la metafisica, Vita e Pensiero, Milano, 1994. (p. 233- 287).

Rubinelli, S. «Problema de topoi en Aristóteles. Notas sobre una hipótesis diacrónica» en Anuario de la Universidad de Navarra, n. 35, 2002, Pamplona, España, (p. 367- 407). 

Serino, G, Para una Interpretación Unitaria de la Doctrina de los Predicables, en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002, n. 35, España, (p.183-219).

Sichirollo, L. Dialettica, Istituto Editoriale Internazionale (ISEDI), Milano, 1977. 

Solmsen, F., Dialectic Without the Forms, en AA. VV, Aristotle on Dialectic; The Topics, Proceedings of the Third Symposium Aristotelicum, Edited by G. E. L Owen, Oxford at The Clarendon Press, 1968, (p.49- 68).

Tognolo, A, L´Analogia dell´ Ente in Tommaso D´Aquino, en Metafore dell´Invisible, Editrice Morcellina, Brescia 1984. (p. 97- 119).

Viano, C. A, La Dialéctica en Aristóteles, en AA.VV, La Evolución de la Dialéctica, Ediciones Martínez Roca, S. A. Barcelona, 1971. (p. 48- 75). 

Yepes Store, R. La Doctrina del Acto en Aristóteles, Eunsa, España 1993. 


Zadro, A. I Topici, Aristótele, Luigi Lofredo Editore- Napoli, 1974,

Zagal, H. Aguilar- Álvarez, S, Límites de la Argumentación Ética en Aristóteles; Lógos, physis y éthos,  Publicaciones Cruz O., S.A,

Zagal, H. «Definición, Metáfora y Asápheia en los Tópicos.» Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002, Nº 35, España, (p. 409- 431).

Zanatta, «Dialéctica y Ciencia en Aristóteles», en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002, Nº 35, España, (p. 25- 52).

� Carlos Paván, Filosofía de la Filosofía en Aristóteles; Onto- protología y dialéctica en la “Metafísica”, Ediplus, Caracas, Venezuela, 2004. También en edición electrónica publicada en la web por la Facultad de Humanidades y Educación de la Universidad Central de Venezuela en el rubro trabajos de ascensos, en www. ucv. ve/ human. HTM (2001).  


� Aristóteles, Metafísica, trad. cast. de T. Calvo Martínez, Gredos, Madrid, 1998. Metafísica I, 3 983ª20. En esta investigación emplearemos regularmente la traducción castellana de la Metafísica de Tomás Calvo Martínez. En los casos en que utilicemos la edición trilingüe de Yebra así lo indicaremos (Aristóteles, Metafísica de Aristóteles, edición trilingüe por Valentín García Yebra, Editorial Gredos, segunda edición revisada, Madrid, 1990).


� Metafísica I, 2 982ass. 


� Metafísica VI.


� Metafísica I, 2 982ª22.


� Respecto a la utilización y al contenido significado por la expresión `filosofía primera´ debe consultarse el primer capítulo que Aubenque dedica al tema en su magistral obra sobre Aristóteles. (P. Aubenque, El Problema del Ser en Aristóteles, trad. cast. de Vidal Peña, Madrid, Taurus, 1987). En general, este autor, apoyándose en el tratado Movimiento de los Animales, pone de manifiesto el doble registro significado por aquella expresión, pues mientras en Movimiento de los Animales, la expresión en cuestión significa; investigación de los primeros principios; (Aristóteles, Movimiento de los Animales, Trad. cast, E. Jiménez Sánchez- Escariche y A. M. Almudena, editorial Gredos, Madrid, 2000, Movimiento de los Animales, 700b9ss) en Metafísica es identifica con teología. (Metafísica VI, 2, 1026ª13ss). Por consiguiente, desde el marco textual y referencial de Metafísica VI, 2 se explica la necesidad sentida por los editores de concebir un título distinto de `filosofía primera´ para aquellas investigaciones en las que el estagirita se ocupa principalmente de la constitución de una ciencia universal y sólo parcialmente de teología. Al respecto, véase (Paván, 2004, p.17- 30). No obstante, es evidente que la expresión en cuestión no sólo puede entenderse en su especificado sentido teológico, sino también en un sentido más general que es, precisamente, como saber cuyo objeto son los principios, esto es, como protología. Véase, (G. Reale, Guía de Lectura de la Metafísica de Aristóteles, trad. cast, J. M. López de Castro, Herder, Barcelona, 1999, p. 119-130).


� En la edición de la Metafísica de Aristóteles de García Yebra.  


� En la edición de la Metafísica de Aristóteles de García Yebra.


� Cfr. (Aubenque, 1987, p. 360); (Paván, 2004, p. 92). 


� Recordando la lectura de Aubenque, Paván escribe: “[…] en cuanto a la ontología, éste intérprete señala que el discurso sobre el ser es un discurso signado en su misma constitución por la referencia a la finitud, al mundo sensible.” (Paván, 2004, p. 92).  


� (Paván, 2004, p. 67).


� “La filosofía primera de Aristóteles es ontología y sólo en cuanto ontología es protología y usiología pero nunca se reduce a ninguna de ellas.” (Paván, 2004, p. 212).  


� Metafísica IV, 1 1003ª18 ss.


� Metafísica VI, 1 1025bss. 


� Metafísica IV, 1 1003ª 20ss.


� Paván analiza el tema del carácter no genérico de la filosofía en cuanto ciencia universal; reflexiona sobre la imposibilidad de constituir semejante ciencia desde la perspectiva de la propia epistemología aristotélica y al respecto destaca que, entre los cánones epistemológicos aristotélicos es “[…] un requisito fundamental de toda ciencia el versar sobre un género determinado.” (Paván, 2004, p.93). Ahora bien, respecto a esta temática es interesante destacar la siguiente línea de Metafísica IV, 2 1003b18 donde se lee: “a todo género que es uno le corresponde una sensación y también una ciencia.” Como puede verse, Aristóteles, en Metafísica, no sufre olvido alguno respecto a sus principales criterios epistémicos, razón por la cual es sensato pensar que los mismos no son aplicables en el marco del saber de la totalidad.  


� (Paván, 2004, p. 81).  


� Recordando las palabras del Filósofo, Paván nos dice que “se llama sabio a aquel que posee el conocimiento que exhibe las siguientes características” y las menciona; “Universalidad […] Dificultad, Exactitud, Perseidad y Dominio.” (Paván, 2004, p. 82). Paván destaca que en la articulación del concepto de sophia en Metafísica, Aristóteles utiliza una estrategia de carácter dialéctico. A este respecto, sobre la asimilación de la historia como parte integral del filosofar aristotélico, véase, en general; (W. Jaeger, Aristóteles; bases para la historia de su desarrollo intelectual, trad. cast, José Gaos, FCE, México, 1984) en especial, sobre la doctrina de las causas; (Jaeger, 1984, p, 161- 162, 339-340, 421ss, entre otros lugares). Sobre la importancia del proceder aristotélico apuntalado en el examen histórico- teórico de la opinión común como constitutivo de la teoría de las cuatro causas, véase; (Reale, 1999, p. 124-130). Finalmente, consultese también el capítulo titulado “Ser e historia” que Aubenque dedica al tema, (Aubenque, 1987, 71- 91).   


� Sobre el carácter no extensivo que define a la Filosofía como saber universal, Paván escribe; “[…] La filosofía en cuanto ciencia de la totalidad no es, obviamente, vacía polimatía; no es el vano parloteo de quien pretende conocer lo imposible, sino la ciencia de los principios de todas las cosas.” (Paván, 2004, p. 85). 


� Cfr. Metafísica I, 2, 982ª25. En este lugar, Aristóteles modula la akribeia protológicamente.


� Paván comparte la opinión de Reale respecto a concebir la protología como el sentido unificador de los cuatro proyectos a través de los cuales, Aristóteles define la sophia a lo largo de Metafísica. Estas palabras de Reale son citadas por Paván; “la filosofía primera es, en primer lugar, aitiología o arqueología, investigación sobre las primeras causas y los principios. Las causas y los principios primeros son las condiciones o las razones supremas de lo real: son aquello que fundamenta y, por ende, lo que explica la realidad. Los libros A y B de ninguna manera son los únicos que contienen esta perspectiva sino que, simplemente, son aquellos que la desarrollan enfatizándola explícitamente.” (G. Reale, Il concetto di «filosofía prima» e l´unità della Metafisica di Aristotele, Milano, Vita e Pensiero, 1961.p. 327 en Paván, 2004, p. 41-42. Sobre el mismo tema, Reale enfatiza; “la perspectiva aitiológica o arqueológica no es una etapa [...] en torno al objeto de la filosofía primera, sino una constante presente a lo largo de todos los libros” ya que “este aspecto de la metafísica es esencial y hunde sus raíces muy profundamente en el pensamiento griego.” (ibidem).  


� Paván afirmar que; “la sophia en cuanto ciencia de las primeras causas y de los primeros principios, es la ciencia de la totalidad.” (Paván, 2004, p. 84). Por su parte, Aubenque, muy a su pesar reconoce que sólo de esta forma podría constituirse –y con ello salvar su propia posibilidad- la pretendida ciencia universal. Al respecto, esto señala; “el universal aparece entonces como principio del conocimiento del los particulares, de tal suerte que los discursos universales dejan de oponerse a la «ciencia de la cosa»; pues quien conoce el principio conoce también aquello de lo cual es principio el principio. Sólo mediante este rodeo podría salvarse una ciencia de la totalidad: semejante ciencia no sería, hablando con propiedad –es decir, en acto- una ciencia de todas las cosas, sino un ciencia de los principios de todas las cosas, o sea, una ciencia de los primeros principios.” (Aubenque, 1987, p. 206- 207) En definitiva, Aubenque, no tiene más remedio que admitir el magistral movimiento de la mente aristotélica. Véase además (Paván, 2004, p. 86). 


� Paván analiza los criterios por los cuales, para Aristóteles, `ser´ no es un género (Paván, 2004, 93-97) Y es que, así como el saber filosófico no es universal en cuanto que permita conocer de todo, o que subordine a todas las ciencias particulares allanando su competencia, tampoco lo es si por ello se entiende, ciencia en el sentido de saber genéricamente determinado. Al respecto, Paván escribe: “no hay que equivocarse acerca del concepto de totalidad, precisamente, porque la ciencia buscada estudia el ser en cuanto ser esta ciencia no compite con las particulares y, justamente por ello, su objeto no es la absurda sumatoria de todos los objetos posibles. La ciencia del ente en cuanto tal no estudia cualquier objeto. Su universalidad no es extensiva sino que depende de la nueva perspectiva desde la cual es estudiado el objeto.” (Paván, 2004, p. 158)


� Y es que, así como Paván niega que la filosofía sea ciencia, en el sentido de “un saber específico de un objeto genéricamente determinado.” (Paván, 2004, p. 226) asimismo niega que la filosofía sea polimatía, es decir, “el saber que pretende saberlo todo.” (idem).


� Aubenque analiza la posible vinculación entre dialéctica y filosofía a traves del diálogo apócrifo Los Rivales, puesto que la temática de dicha obra versa sobre lo que se entiende por `filosofía´. A este respecto y comentando a Aubenque, Paván precisa que en los Rivales pueden reconocerse; “las tres concepciones de la filosofía que en la cultura de la época rivalizan entre sí; la filosofía o es polimatía […] o es ciencia […] o es cultura general.” (Paván, 2004, p.226). Ahora bien, asumidas estas perspectivas, Aubenque sopesa la concepción de `filosofía´ plasmada en Metafísica a la luz de aquellas y aplicando tal operación descarta tanto que la filosofía sea vacía polimatía como rigurosa ciencia. Es decir, niega que la filosofía sea metodológicamente rapsódica pero también niega que sea apodíctica. Por consiguiente, para Aubenque, sólo queda aceptar que la filosofía sea una especie de cultura y es cuanto tal que la vincula a la dialéctica. Por consiguiente, si la filosofía es metodológicamente dialéctica ello mismo patentiza el débil status epistémico que es menester reconocerle a aquella en cuanto saber de carácter general, pues, si el filósofo es como el dialéctico, su saber general estriba en ser capaz de juzgar acerca de todo sin ser competente nada. Y es que, como quiere destacar Aubenque, la cultura, aunque “tiene la ventaja de ser general […] tiene el inconveniente de no ser un saber.” (Aubenque, 1987, p. 272). Asñi pues, desde la óptica de Aubenque, la ciencia buscada, no habiendo podido adaptarse al canon de la apodeixis, sólo le queda el camino de constituirse por vía dialéctica; pero, intentándolo de esta última manera vuelve a condenarse como saber. En síntesis, la tesis de Aubenque consiste en evidenciar el carácter no apodíctico de la filosofía, y en vista de su posible constitución epistémica afirma la naturaleza dialéctica del filosofar, sin embargo, concederle tal carácter es igual a negar que la filosofía sea un saber.


� Para entender el cambio de ruta trazado en la expresión ontoprotología referida a la filosofía primera es menester resumir, brevemente, el llamado problema del objeto de la Metafísica aristotélica. Efectivamente, frente a la aporía exegética en la cual la ontología pugna con dos ciencias regionales, ya sea tras la vieja discrepancia entre teología y ontología o, en la propuesta de la ontología de la física, Paván asume una perspectiva distinta. En efecto, sobre la cuestión de la duplicidad de proyectos presentes en la Metafisica, comparte las siguientes palabras de Natorp;  “según la interpretación comúnmente aceptada […] la ciencia filosófica fundamental, por un lado [...] sería la que trata del ser en general pero, por el otro o mejor, en el mismo sentido, tendría como objeto particular una determinada esfera del ser, es decir lo que inmóvil e inmaterial. Sobre la circunstancia por la cual esta doble interpretación de la tarea de la filosofía primera implica una intolerable contradicción –porque el ser en general, o en cuanto ser, y un género determinado del ser son opuestos que se excluyen recíprocamente hasta la fecha no ha habido claridad.” (P. Natorp, Tema e disposizione della «Metafisica» di Aristotele, trad. It. De V. Cicero, Milano, Vita e Pensiero, 1995, p. 65. Citado en Paván, 2004, p. 26- 27). Al conciso ensayo del Natorp titulado; Thema und Disposition der aristotelischen Metaphysik, (publicado en 1888) Paván le presta especial atención, pues, según sostiene, con este ensayo largo el exegeta neokantiano, “fue él quien dio al traste con la pretendida unidad de ontología y teología que caracterizarían al sentido propio de la Metafísica aristotélica.” (Paván, 2004, p. 26) Por consiguiente, a la propuesta interpretativa de Natorp se oponen todas aquellas lecturas de corte tomista como, por ejemplo, la del Padre Owen o la de Reale, pues, para ambos exegetas el despliegue de significados de `ser´ que tiene lugar en Metafísica, –esto es, la ontología aristotélica- sólo tiene sentido en vista del estudio de la substancia absolutamente separada y en acto. Así, en descarga de la tesis de Natorp, Owen señala: “La primera instancia de la Substancia, del Ser en cuanto Ser, de la Forma, de las causas, de la verdad en sentido objetivo, es de la misma manera la Sustancia separada. La naturaleza de la Sustancia separada es el tema estudiado bajo todas estas designaciones. La concepción ontológica de esta ciencia, por consiguiente, no se halla en la Metafísica. Una ciencia que trate universalmente del ser y que no identifique con la ciencia de una clase definida de ser, es extraña al proceder del Estagirita.” (J. Owens, The Doctrina of Being in the Aristotelian `Metaphysics´, Toronto, Pontificial Institute of Medieval Studies, 1963, p. 380 citado en Paván, 2004, p. 199. Cursivas añadidas por el autor). No obstante, respecto a la identificación de la ontología con la teología, conviene recordar que el mismo Aristóteles advirtió que la teología no era una ciencia en sí misma universal, sino que lo era por ser primera. No obstante, Aristóteles estaba consciente de que tal salida no superaba plenamente la condición de ciencia particular que puede atribuírsele a la teología, precisamente, por versar sobre el género de lo divino; de allí que el estagirita indique que se trata de una cuestión aporética, es decir, respecto a la cual cabe dudar, lo que significa que se trata salida discutible. Ahora bien, tomando los frutos de la propuesta de Natorp, Paván, sintetiza el problema entre ontología y teología al señalar que la ontología de ningún modo acepta subordinarse a la teología y que, a su vez, ésta rechaza ser una comarca de aquella, pues, como puntualiza “si resulta imposible a la ontología hacerle un espacio a la teología, tampoco esta última aceptará de buen grado convertirse en una comarca de la ontología” puesto que “Aristóteles maneja una idea de la teología como ciencia de lo primero, ciencia del principio” (Paván, 2004, p. 93). Desde esta perspectiva, Natorp –y Paván con él- no niegan que a la filosofía primera le competa el estudio del ser divino; pero, lo que ellos aclaran es que; “[…] la divinidad no constituye «el objeto» sino sólo «un objeto» de la Filosofía Primera.” (Natorp, Tema…, p. 69 citado en Paván, 2004, p. 27 nota 19). En otras palabras, lo divino es uno de los objetos sobre los cuales reflexiona la filosofía en cuanto ontoprotología, esto es, en cuanto saber que versa los primeros principios del ser en cuanto ser universalmente considerado. Por lo tanto, compartiendo esta interpretación propuesta por Natorp, Paván concluye; “no existe en la obra de Aristóteles una teología en sentido riguroso ya que lo único que podemos conocer de Dios es su existencia y su esencia y ello no es suficiente para garantizar el estatuto epistémico del discurso teológico.” (Paván, 2004, p. 27- 28). Esta extensa nota cumple la función de contextualizar las fuentes teóricas de la obra de Paván, cuya propuesta general –como ya se dijo- constituye el punto de partida que asumimos en esta investigación.





� El mérito del ensayo de Natorp, al que Paván concede tanta importancia en su aproximación a Metafísica, es reconocido no sólo por la exegética aristotélica sino también por un pensador como Heidegger. En efecto, según nos comenta Berti, Heidegger, ensanchando el horizonte de comprensión abierto por la obra de Natorp respecto de la Metafísica, se retrotrae a Kant para aproximarse al corpus metafísico. Estas son las palabras de Berti; “Heidegger afirma: «la filosofía en cuanto filosofía primera tiene por lo tanto un doble carácter, es la ciencia del ser y es la ciencia de lo divino», es decir, es ontología y teología. El luego señala que esta duplicidad se refiere a un problema ya señalado por Paul Natorp, del cual cita el artículo Thema und Disposition der aristotelischen Metaphysik […] problema que a su modo de ver no se puede resolver a través de una interpretación histórico- filológica […] sin que requiere de una nueva «comprensión» para la cual Heidegger acude a Kant. El sentido de este reenvio y de la nueva comprensión de la filosofía, auspiciada por Heidegger, es aclarado en su libro Kant e il Problema della metafisica.” (E. Berti, “La «Metafísica» di Aristotele.”, 117-143, en Perche la Metafísica, AA.VV, a cura di A. Bausola e di G. Reale, Vita e Pensiero, Milano, 1994, p.119, traducción nuestra). A la postre, la aproximación de Heidegger al proponer una lectura onto- teológica de la Metafísica Aristotélica terminará por alejarlo de la propuesta interpretativa de Natorp. Las traducciones de textos de las obras utilizadas en esta investigacion escritas en idioma extranjero son nuestras. 


� Metafísica VI, 1, 1025b5ss. 


� Metafísica I, 2 982ª22.


� Metafísica I, 2 982ª5 – Metafísica III, 1 995ª25.


� Aunque al citar este pasaje empleamos la traducción de Tomás Calvo Martínez, utilizamos también la traducción de Garcia Yebra, pues, cotejando ambas versiones puede aclararse el texto. Así cuando Calvo coloca `entidad´, Yebra precisa que se trata de `substancia´ y, de igual forma, cuando Calvo dice que no hay demostración del `qué es´, Yebra emplea el término escolástico `quididad´. 


� Paván le toma la palabra a Aubenque cuando este exégeta confiesa “el amargo triunfo de la dialéctica”. Al respecto, esto es lo dice Aubenque; “El verdadero diálogo es para él [Aubenque se refiere a Aristóteles], aquel que progresa –sin duda- pero que no concluye; pues sólo la inconclusión garantiza al diálogo su permanencia. […] tal es, en Aristóteles, el amargo triunfo de la dialéctica: que el diálogo renazca siempre pese a su fracaso; más aún: que el fracaso del diálogo sea el motor secreto de la supervivencia.” (Aubenque, 1987, p. 284, cursivas añadidas). Mejor imposible diría Paván, quien citando la expresión con la que Aubenque confiesa la posible la constitución dialéctica de la Metafísica, nos dice; “Y este es el “amargo triunfo” de la dialéctica y de la filosofía aristotélica: el saber en su máxima expresión no nos infunde para nada aquella tranquila seguridad que nos brinda la demostración y ese es el precio a pagar si la ciencia quiere completar su constitución convirtiéndose en saber onto- protológico. Sin duda, la dialéctica es eficaz pero su eficacia tiene un límite y ese es, justamente, el límite propio de todo filosofar.” (Paván, 2004, p. 258) Y es que, según Paván, Aristóteles no tendría ningún problema en afirmar que la naturaleza de la filosofía en cuanto ontoprotología supone siempre un volver a comenzar. De allí que, como dice el citado autor, “Aristóteles […] no tiene ningún empacho en afirmar: “Con que la cuestión que se está indagando desde antiguo y ahora y siempre, y que siempre resulta aporética, qué es el ser, se identifica con esta ¿qué es la substancia?” (Met., VII, 1, 1028b2ss.); lo cual significa que la filosofía, por más buenas razones que nos brinde, no pronuncia nunca la última palabra.” (Paván, 2004, p. 265). 


� (Aristóteles, Órganon I, Tópicos, trad. cast. M. Candel Sanmartín, Editorial Gredos, Madrid, 2000). 


� En palabras de Paván; “No puede haber conocimiento apodíctico de los principios porque, si lo hubiese, una de dos; o los principio no son verdaderamente tales porque son a su vez deducidos de premisas anteriores las cuales se convierten en los nuevos principios que hay que explicar; o los principios se demuestran mediante ellos mismo lo cual es una petición de principio. En pocas palabras; la demostración es inútil para obtener el conocimiento protológico que es precisamente el conocimiento al cual aspira la ciencia buscada.” (Paván, 2004, p. 99).


� Aubenque sostiene que, Aristóteles, buscando una ciencia que no verse sobre un género determinado, acaba violando los principios epistémicos que él mismo ha sostenido en los Analíticos. Esto es verdad, pero, también es cierto que en Metafísica IV el Filósofo recuerda las condiciones epistémicas que él mismo ha dado para la constitución de toda ciencia y, precisamente, a este respecto, conviene dar la debida importancia al hecho de que en la propia Metafísica Aristóteles asume plenamente que toda ciencia versa sobre un género. Por consiguiente, siendo este el estado de las cosas cabe preguntarse lo siguiente: ¿acaso esta declaración de Aristóteles no tiene ningún valor, al punto que se obvié toda reflexión en torno a ella? Evidentemente, la respuesta debe ser negativa; y es que, a nuestro modo de ver, el reconocimiento que hace Aristóteles es fundamental al momento de calibrar el sentido de la ciencia buscada en la Metafísica. Dicho con otras palabras, si Aristóteles sigue adelante en el intento de constituir la ciencia sin género entonces es obvio que, para el estagirita, el capítulo de la ontología no esta –para nada- cerrado. Claro, Aubenque diría que Aristóteles, intentando esta fundamentación lo único que logra es multiplicar los argumentos en contra de su posibilidad y, en última instancia, Aubenque también podría decir que todos los intentos del estagirita en esta dirección, no son más que meras declaraciones de principios, por lo que la «ciencia buscada» no rebasa jamás su dimensión programática. Sin embargo, no deja de resultar interesante considerar el hecho de que en la propia Metafísica (VI) el estagirita incorpore un libro donde reflexiona epistemológicamente sobre la ciencia buscada; pero, es aún mas curioso que allí (Metafísica VI) y en otros lugares –como Metafísica IV- no deje de insistir en que la ciencia buscada es tal en la medida en que es distinta de toda ciencia particular, es decir, en cuanto que no genérica. Así pues, para nosotros, todas estas razones llevan a pensar que la ontología ni es sólo un proyecto, ni nace muerta –como cree Aubenque- sino que es siempre un saber problemáticamente buscado. En consecuencia, para nosotros tiene razón Paván cuando escribe que; “si la filosofía no quiere ser engullida por la ciencia, no importa de cual ciencia particular se trate, tiene necesariamente que constituirse como saber ontoprotológico, reflexivo y dialécticamente construido.” (Paván, 2004, p. 263). 


� Las expresiones entrecomilladas pertenecen a Aubenque. En efecto, es este autor quien refiriéndose a la relación que se da entre filosofía y dialéctica, señala; “identidad de dominios, identidad de procesos: si la primera afirmación es clara, la segunda habría de ser confirmada por un minucioso análisis de los procedimientos de pensamiento utilizados en la Metafísica de Aristóteles.” (Aubenque, 1987, p. 289. Cursivas nuestras). Como puede apreciarse, Aubenque, no sólo actualiza la investigación en torno al status de la dialéctica aristotélica, sino que al tiempo que declara la debilidad de la dialéctica en cuanto método protológico, sin embargo, invita a analizar los procedimientos argumentativos protológicos a la luz de los procedimientos metodológicos de la dialéctica. En este sentido, cabe pensar la posible determinación de una “identidad de procesos” (o de procedimientos) entre Tópicos y Metafísica, cual elemento fundamental que pondría de manifiesto el vinculo esencial entre dialéctica y filosofía; ya no sólo desde el punto de vista formal (identidad de dominios) sino desde la perspectiva de la propia constitución de la filosofía (identidad de procesos). Por consiguiente, es evidente que desde esta perspectiva, las palabras de Aubenque estimulan también una investigación como la nuestra. Sin embargo, es menester reconocer que aunque Aubenque admitiese la llamada identidad de procesos, sin embargo, esta situación no alteraría –para nada- el fracaso bajo el cual él interpreta el proyecto ontológico del estagirita. Pues, analizando el problema del status de la dialéctica aristotélica, Aubenque la vincula a la universalidad de la “cultura general” (estrechamente relacionada con la práctica discursiva de retóricos y sofistas). Por lo tanto, aunque el mismo Aubenque caracterice el método dialéctico por su “universalidad, función crítica, carácter formal, apertura a la totalidad” (Aubenque, 1987, p. 275), sin embargo, éstos mismos rasgos también caracterizan a la “cultura general”, lo que significa que a partir de la identidad entre dialéctica y cultura general se inhabilitaría el alcance metodológico- epistémico de la primera. De allí que Aubenque afirme que “el discurso dialéctico […] incluso si puede presentar justificaciones relativas, no deja de ser por ello verbal y vacío haga lo que haga.” (Aubenque, 1987, p. 279).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    








� Tópicos, inserto en corpus de las seis obras analíticas que conforman el Organon, consta de ocho libros, aunque es común aceptar a Refutaciones Sofísticas como el último libro de Tópicos. Y es que, juntas o separadas, ambas obras plasman la concepción y alcance del método dialéctico aristotélico. Cronológicamente, Tópicos es considerado de produción temprana y al respecto suelen encontrarse argumentos tanto externos como internos a él que así lo corroboran. En efecto, en el primer caso, el énfasis recae en la influencia que tuvo la práctica dialéctica platónica sobre la concepción aristotélica de la dialéctica mientras que, en el segundo caso, se intenta probar la anterioridad de Tópicos respecto a Analíticos. Una referencia vinculada a estas dos vertientes de la investigación preocupada por la cronología la encontramos en las contribuciones de Reinhardt y Zagal, respectivamente. Esto es lo que destaca Reinhardt; “los Tópicos fueron escritos probablemente al rededor de 360, no mucho después de que Aristóteles entrara en la Academia y, por tanto, son en cierto modo, contemporáneos a los últimos diálogos de Platón. De manera que no sorprende que haya puntos de contacto en cuestiones de método y materia entre los últimos diálogos [platónicos] y los Tópicos.” (T. Reinhardt, «La propiedad en los Tópicos de Aristóteles», en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002, n. 35, p.341). En efecto, sobre la vinculación de Tópicos a los escritos platónicos, Reinhardt destaca la obra E. Hambruch, Logische Reglen der Platonischen Schude in der Aristolischen Topik (1904). Ahora bien, en lo que respecta a la anterioridad de Tópicos en relación con Analíticos, Zagal afirma que “está más o menos fuera de discusión que los Tópicos constituyen una obra anterior a los Analíticos.” (H. Zagal, «Definición, Metáfora y Asápheia en los Tópicos.» Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002, n. 35, p. 409) La opinión recogida por Zagal en cierta medida parte de la ponderación de los siguientes datos: (1) algunos lugares, como por ejemplo, Tópicos I, 1 100ª25- 27 o Tópicos I, 1 105ª12-13, contienen la concepción general del silogismo que, como se sabe, Aristóteles teoriza en Analíticos. Por lo tanto, o bien Tópicos I es posterior al resto del corpus, o bien, Tópicos no es anterior a Analíticos; (2) En Tópicos VIII Aristóteles reenvía explícitamente a dos recomendaciones de Primeros Analíticos [Tópicos VIII, 11 162ª9- 11 - 162b31-33] y, en este caso cabe la misma opinión antes expresada; (3) En lugares como Tópicos I, 1 100b19- 21 y Tópicos VIII, 1 155b10- 16 el estagirita remite a Analíticos Segundos. Así pues, tratándose una vez más de los libros primero y octavo cabe considerarlos posteriores al resto de la obra; (4) En general, Tópicos I y VIII presentan cierto vocabulario técnico ausente en los libros centrales. Por consiguiente, una vez más es menester reiterar lo dicho. Así pues, tomando en consideración lo señalado suele admitirse que si las referencias a Analíticos están en el primer y octavo libro, entonces, sólo los llamados libros centrales (del segundo al séptimo) son previos a los Analíticos, mientras que los otros dos son menos antiguos. Sin embargo, también circula la tesis según la cual entre los ocho libros, el octavo es el más antiguo por exponer la concepción aristotélica de la dialéctica centrada, primordialmente, en la justa o en el debate, mientras que Tópicos I al analizar los fines y el alcance del método le garantiza a la dialéctica un horizonte y alcance mucho más amplio y sólido teoréticamente. Estando así las cosas, cabe admitir el carácter tardío del primer libro y la anterioridad del octavo respecto del primero. Sin embargo, como suele suceder con la obra aristotélica, al parecer el octavo libro de Tópicos, posteriormente, sería revisado por el estagirita lo que explica, por un lado, su referencia a Analíticos y, por el otro, aquellos pasajes en los que Aristóteles parece recordar o bosquejar lo ya dicho en el primero. Concluimos esta génesis sucinta sobre los libros de Tópicos subrayando que, en lo que respecta a esta investigación, los pormenores de este asunto no nos atañe, bastándonos con seguir lo comúnmente admitido por la exegética aristotélica tanto en lo referente al carácter temprano de Tópicos como respecto a Tópicos I, considerado como el último libro en ser redactado, en el cual Aristóteles ofrece un perfil general de su concepción de la dialéctica, dotando de articulación a las distintas partes del método.       


� En efecto, como nos comenta Zagal, ya desde los tiempos de “Cicerón se criticó el estilo árido de los Tópicos, texto en que se encuentra en ciernes, sin embargo, toda la lógica aristotélica. En este sentido es una obra plena de madurez.” (Zagal, 2002, p. 409). 


� Recordamos que en esta investigación utilizaremos la traducción castellana de Tópicos de M. Candel, publicada por la Editorial Gredos, Madrid, 2000. 


� Lo dicho se corrobora en Tópicos I, 4 101b11ss, donde leemos lo siguiente; “primeramente, pues, hay que considerar en qué cosas consiste el método. Si pudiéramos hacernos cargo de a cuántas y cuáles cosas se refieren y de qué constan los enunciados, así como el modo de disponer sin restricciones de ellas, cumpliríamos adecuadamente el programa establecido.” 


� En este capítulo inicial de Tópicos, Aristóteles bosqueja los diferentes tipos de razonamientos y entre ellos coloca al demostrativo, al dialéctico, al erístico y los paralogismos o razonamientos desviados. Ahora bien, aunque todos ellos, si están bien construidos, exhiben la misma estructura, sin embargo, su proceder metodológico no es el mismo, pues, tantos son los tipos de discursos tantos serán sus métodos y de allí que pueda afirmarse que, para Aristóteles, no hay un método único en lo que respecta a la materia de los discursos. Así pues, que hay una gama de tipos de razonamientos es evidente, de manera que analizada ya –en el marco teórico de esta investigación- la relación entre apodeixis y dialéctica, no ahondaremos aquí en el razonamiento demostrativo, centrando la atención en los distintos razonamientos no demostrativos, sin pretender ofrecer una descripción exacta de sus elementos, pues, como el mismo Aristóteles destaca, tal tarea –dada la materia de los mismos- es imposible. Por consiguiente, grosso modo, prestaremos atención a los contrastes de los razonamientos dialécticos respecto de los erísticos y los desviados. Así pues, respecto a los demostrativos sabemos que desde el punto de sus premisas, la certeza de la apodeixis contrasta con la plausibilidad de la dialéctica. Por su parte, los razonamientos erísticos son los que aún estando bien construidos formalmente, sus premisas sólo aparentemente son verdaderas o plausibles; de allí que si dicho razonamiento esta mal construido formalmente, stricto sensu, no es un razonamiento, lo que significa que por razonamiento erístico no debe entenderse necesariamente razonamiento mal formado. Por su parte, los paralogismos o razonamientos desviados se caracterizan, no sólo por estar bien formados sino también por darse respecto de un determinado conocimiento pero partiendo de supuestos o premisas falsas; tal tipo de razonamiento es analizado detalladamente (trazando suficientes diferencias respecto de los erísticos o sofísticos), por ejemplo, en el capítulo 11 de Refutaciones Sofísticas. En efecto, allí se destaca que entre los razonamientos erísticos y los desviados estos últimos lucen más legítimos que aquellos (Ref. Sof, 11, 172ª6ss.), pues, aunque desviados –grosso modo- ellos se atienen a la materia en discusión, aún cuando evidentemente fallan en el orden de los principios que utilizan. Finalmente, el razonamiento dialéctico contrasta tanto con el razonamiento erístico como con el desviado, pues, el dialéctico destaca por su corrección tanto formal como material. En síntesis, el comentario respecto a estos tipos de razonamientos no demostrativos se justifica aquí porque el mismo Aristóteles perfila el razonamiento dialéctico en permanente contraste con estas otras formas de argumentar.  De suerte que, podría decirse que respecto de los erísticos la tarea del dialéctico es reconocer lo que parece plausible pero no lo es; respecto de los desviados; su tarea es crítica, pues, consiste en poner en evidencia al que se equivoca o al que no sabe (Véase Ref. Sof. 11, 171b5) y, respecto de la sofística que, como dice Aristóteles “es una sabiduría aparente, pero no real.” (Ref. Sof. 11, 171b35) su tarea consistirá, como bien dice Aubenque, en refutar.   


� Aristótele, I Topici, trad. it. A. Zadro, Luigi Lofredo Editore- Napoli, 1974, p. 314, nota 13. Zadro es uno de los eruditos contemporáneos que comenta Tópicos. La línea citada in corpore es parte de su comentario a Tópicos I, 1, 101ª18-24. De hecho, respecto a la particular rigurosidad de Tópicos –que venimos tratando- nos parece útil reproducir el texto en que se inserta la línea referida; esto precisa Zadro, “[…] la limitación en el perfeccionamiento del análisis de las argumentaciones se refiere, tanto a las clases o especies (eide) de la argumentación y a su teoría como teoría formal general, como a cuanto formalmente corresponde a la argumentación dialéctica, y así también al método de discutir moviéndose a partir de los endoxa considerados y a lo que formalmente está conectados a éstos, si es verdad que aquí hay un análisis formal y exhaustivo de las argumentaciones que se mueven a partir de los endoxa, dado que su raíz está en el hecho de las opiniones opinadas” argumentación formal que “es imposible por definición” precisamente “porque siempre podrán presentarse nuevas formas no prevista en la clasificación.” (Zadro, 1974, p. 314). Como puede apreciarse, para Zadro, la limitación en el perfeccionamiento del análisis obedecería tanto a la propia forma general de la teoría aristotélica de la argumentación, como a lo que formalmente cabe esperar de la argumentación dialéctica es especial, en cuanto método adecuado para discutir en torno a opiniones admisibles. De allí la necesaria flexibilidad del método dialéctico en orden a la misma calidad de las premisas de dicha forma de razonamiento. 


� En efecto, con toda razón, esto es lo que opina Viano al respecto; “es en extremo dificultoso seguir a Aristóteles en el análisis particular de los lugares dialécticos que no ordena sistemáticamente, que reúne en núcleos construidos con un cierto orden interno pero no coordinados.” (AA. VV, C. A. Viano, La evolución de la dialéctica, Ediciones Martínez Roca, S. A. Barcelona, 1971.p. 53). 


� Como ya dijimos en el contexto del marco teórico de esta investigación. 


� La teoría aristotélica de los predicables desempeñan un rol fundamental tanto para la argumentación en general, como para la de tipo dialéctico es especial. Por consiguiente, es una investigación vinculada a los Tópicos, no puede obviarse al criterio central para distinguir los diferentes tipos de predicaciones y, por ende, para juzgar en una argumentación la validez de los atributos. Y es que, los predicables representan, como señala Rubinelli; “las formas que necesariamente cualquier aserción asume en el momento en que se constituye” ya que “al ser interpretaciones formales, y por tanto exactas, de la materia del predicado respecto del sujeto, establecen su misma posibilidad de aserción: en efecto, la atribución de cualquier predicable puede regularse y por tanto controlarse.” (S. Rubinelli, «Problema de topoi en Aristóteles. Notas sobre una hipótesis diacrónica» en Anuario de la Universidad de Navarra, n. 35, 2002, Pamplona, España, p. 382). 





� Es verdad que el término “tópicos” –en la medida en que significa “lugares comunes”- es aplicable tanto a los predicables como a los esquemas argumentativos (topoi); no obstante, la utilización de la palabra “tópicos” para referirnos exclusivamente a los predicables es legítima, teniendo en cuenta que los libros que conforman Tópicos están dedicados a los diferentes predicables. Por consiguiente, sobre la base de estas consideraciones, la estructura de Tópicos se articula, en un primer nivel, siguiendo la columna vertebral de los predicables y, en un segundo nivel, propio de cada libro dedicado a un predicable, se compone de un conjunto de topoi que constituyen los correspondientes esquemas argumentativos del predicable en cuestión.


� En efecto, como dice Viano, la dialéctica “como técnica lógica es un conjunto de reglas para ordenar las elecciones posibles en una investigación dialógica.” (Viano, 1971, p. 50)


� Tópicos I, 1 100ª20- 100b23.


� La universalidad de la dialéctica como método es articulada por Aristóteles en el capítulo que dedica a las utilidades de dicho método en Tópicos I, 2.  


� Sobre la ejercitación en Tópicos I, 2 101ª27 se lee; “[…] que es útil para ejercitarse resulta claro por sí mismo: en efecto, teniendo un método, podremos habérnoslas más fácilmente con lo que nos sea propuesto.” Al respecto, el siguiente pasaje del Parménides es elocuente en cuanto a esta utilidad ejercitativa al plasmar la propia concepción de la dialéctica como razonamiento de la contradicción. En Parménides 135c- 136ª se lee: “Antes de ejercitarte, Sócrates, te empeñas en definir lo bello, lo justo, lo bueno y cada una de las Formas. Eso es lo que pensé ya anteayer, al escucharte dialogar con este Aristóteles. Bello y divino, ten por seguro, es el impulso que te arrastra hacia los argumentos. Pero, esfuérzate y ejercítate más, a través de esa práctica aparentemente inútil y a la que la gente llama vana charlatanería, mientras aún eres joven. De lo contrario, la verdad se te escapará. –¿Y cuál es el modo de ejercitarme, Parménides? pregunto Sócrates. –Ese –respondió- que escuchaste de labios de Zenón. […] Además de eso, debemos hacer esto otro: no sólo suponer que cada cosa es y examinar las consecuencias que se desprenden de esa hipótesis, sino también suponer que esa misma cosa no es, si quieres tener mayor entrenamiento.” (Platón, Parménides, trad. cast. de  Ma. I. Santa Cruz, A. Vallejo Campos, N. L. Cordero, Ed. Gredos, Madrid, 1998) (Cursivas añadidas). Finalmente, respecto a la utilidad de la ejercitación dialéctica, véase, Tópicos VIII, 14. Este libro es comúnmente reconocido como manual de dialéctica en su dimensión peirástica.                             


� En relación con este uso de la dialéctica Berti comenta; “se puede decir que este primer uso de la dialéctica tiene un carácter personal, o privado, es decir, de estudio, de adiestramiento en una practica largamente difundida y sin embargo todavía no adecuadamente disciplinada, a los fines de practicarla más fácilmente, es decir, más eficientemente.” (E. Berti, Le Ragioni di Aristotele, Editori Laterza, Roma, 1989, p.32) Tal es la sistematización y el método que ofrecería Aristóteles. Respecto a dicho uso, véase también de M. Zanatta, «Dialéctica y Ciencia en Aristóteles», en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002 (35), 25- 52.


� Respecto a las conversaciones en Tópicos I, 2 101ª29 leemos que la dialéctica es útil; “para las conversaciones, porque, habiendo inventariado las opiniones de la mayoría, discutiremos con ellos, no a partir de pareceres ajenos, sino de los suyos propios, forzándoles a modificar aquello que nos parezca que no enuncian bien.” 


� Autores como Berti (1989) y Zanatta (2002) coinciden en que el norte de esta función se dirige a la utilidad que tiene el adiestrarse en este método a fin de argumentar mejor en público. De hecho, Berti sostiene que este es el uso más propio y natural de la argumentación dialéctica. Sin embargo, privilegiar el llamado uso público de la dialéctica puede conducir a una directa valorización de la dialéctica entendida exclusivamente en su dimensión peirástica, pues, en este marco, como reconoce Berti; “se trata, como habrían dicho en seguida los Escoláticos, de discutir ad hominem, donde cuenta sobretodo prevalecer sobre el interlocutor, obteniendo el reconocimiento de cuantos asisten a la discusión.” (Berti, 1989, p. 34). Sin embargo, aún cuando Berti piensa que “en el interior de este uso se colocan la mayor parte de las argumentaciones dialécticas normalmente practicadas, y es esencialmente a este uso en el que Aristóteles piensa todas las veces que parangona la dialéctica a otras formas de racionalidad.” (idem) creemos que, aunque es cierto que el método dialéctico suele vincularse a su aplicabilidad en el ámbito de la teoría de la acción, sin embargo, conviene no restringir la aplicación de procedimientos argumentativos dialécticos a dicha dimensión, puesto que el mismo Aristóteles otorga competencia filosófica de carácter protológico general al argumentar dialéctico.    


� Uno de los lugares donde Aristóteles define la dialéctica en estos términos, es en Analíticos Primeros I, 1 24ª, 25, señalando que, en efecto; “[…] la dialéctica es la pregunta respecto de la contradicción.”  


� En cuanto al primer alcance del método dialéctico respecto al ámbito propiamente filosófico, en Tópicos I, 2 101a33ss., Aristóteles señala que la dialéctica es útil: “para los conocimientos en filosofía, porque, pudiendo desarrollar una dificultad en ambos sentidos, discerniremos más fácilmente lo verdadero y lo falso en cada caso.” (cursivas añadidas). Como puede verse, el filósofo reconoce a la dialéctica un alcance epistémico fundamental al considerar el razonamiento de la contradicción como un arma eficaz para asir la verdad. De tal manera que podría pensarse que, para Aristóteles, la dialéctica –como para Platón (supra, Parménides 135c- 136ª)- abre camino a la verdad. No obstante, respecto a la concepción aristotélica de la dialéctica tal afirmación debe matizarse, pues mientras la dialéctica aristotélica emplea para el análisis de sus razonamientos, procedimientos dirigidos a evitar imprecisiones y extravíos, razón por la cual se afirma su utilidad para distinguir entre lo verdadero y lo falso; Platón, no sólo define a la dialéctica como ciencia sino que la identifica con la filosofía haciendo de ella la ciencia de la verdad. Por lo tanto, aun cuando ambas concepciones presenten aspectos vinculantes, se trata de dos enfoques de la dialéctica y de la verdad cuyas diferencias es preciso observar. Precisamente, al respecto, nos oportuno citar a Solmsen, quien precisa; “lo que diferencia al dialéctico platónico de la mayoría de los `profesionales´ es que él da la espalda resueltamente a la `opinión´ (doxa); su preocupación está dirigida por completo hacia la realidad y la verdad. En cambio, los silogismos dialécticos aristotélicos toman su fuerza persuasiva de los endoxa. Cuando deseamos traducir esta palabra no podemos ignorar su conexión con la doxa.” (F. Solmsen, Dialectic Without the Forms, en Aristotle on Dialectic; The Topics, ed. G. E. L. Owen, Oxford, 1968 p. 52). Como podemos apreciar, respecto de las concepciones platónica y aristotélica de la dialéctica, Solmsen puntualiza con claridad la oposición verdad/ endoxa. Cfr (Solmsen, 1968, p. 55). Y es que, aunque es temerario brindar un perfil unitario de la dialéctica platónica teniendo en cuenta que dicha reflexión transcurre a lo largo de la obra del ateniense, a lo cual se suma su distinta modulación dependiendo tanto del período filosófico del diálogo como del diálogo mismo, sin olvidar que la formulación de la teoría de las ideas tanto como su crítica y revisión afectan directamente a la concepción de la dialéctica en Platón; sin embargo, por la vía del contraste, la oposición destacada por Solmsen (y que, en Tópicos, se formula oponiendo el razonamiento demostrativo al dialéctico) autoriza afirmar que aunque la dialéctica platónica es ciencia de la verdad mientras que la aristotélica parte de opiniones plausibles, sin embargo –y como veremos- el razonamiento dialéctico puede tomar como premisas opiniones que pertenecen o que son aceptables para los sophoi y desde esta perspectiva las opiniones pueden estimarse como verdades plausibles.   


� Ya Platón nos advierte sobre la importancia de ejercitarse en la construcción de antilogikoì lógoi en la argumentación, a propósito de aquellos que –por no dominar ésta técnica- llegan a odiar los argumentos (misólogoi). En efecto, en Fedón 89d- 91c el filósofo nos explica que llegan a odiarlos aquellos que confiándose de los razonamientos o resultan engañados por ellos o no logran comprenderlos, de suerte que cuando piensa que son verdaderos resultan falsos, cuando piensa que son falsos y se lanza a refutarlos resulta que quedan en ridículo porque tales razonamientos son verdaderos. Por lo tanto, de verse burlados y de experimentar como tantas veces se le toma el pelo con los argumentos, terminan por odiarlos. Por lo tanto, él que se mete con argumentos es necesario que adquiera la técnica de los razonamientos, pues, sin esta y sin pericia –y teniendo en cuanta la posibilidad abierta de discursos dobles- podrá verse frustrado muchas veces. Por lo tanto, como afirma Aristóteles en Retórica I, 5 1355ª20 – 1355b conviene saber hacerlos; “para que no se nos oculte cómo se hace y para que, si alguien utiliza injustamente los argumentos, nos sea posible refutarlos con sus mismos términos.” Y es que; “de las otras artes, en efecto, ninguna obtiene conclusiones sobre contrarios por medio de silogismos, sino que sólo hacen esto la dialéctica y la retórica, puesto que ambas se aplican por igual en los casos contrarios.” 


� Nos referimos al desarrollo ya sea de un “problema” o de una “aporía” desde sus dos extremos. No obstante, `problema´ (problématá) y `aporía´ no son términos sinónimos. En efecto, una aporía supone al menos una tesis respecto a la cual hay argumentos válidos a favor y en contra; aporía también puede entenderse como aquella situación en la que hay dos tesis filosóficamente encontradas respecto a un cierto planteamiento filosófico y obviamente ambas tesis brindan salidas consistente pero opuestas entre si. Por lo tanto, es evidente que la noción de `aporía´ se vinculada a la de `tesis filosófica´, siendo recomendable formular las tesis filosóficas como problemas. No obstante, es evidente que no sólo se formulan como problemas, tesis filosóficas. 


� Respecto al ámbito del método dialéctico vinculado a los conocimientos filosóficos, ya hemos tenido ocasión de referirnos al texto de Tópicos I, 2 101ª35- 101bss. En efecto, como destacamos en el marco teórico de esta investigación, sobre esta dimensión, Paván ha mostrado la necesidad y la pertinencia de la dialéctica como método de la filosofía entendida como ontoprotología, pues, por un lado, subraya el limitado alcance reflexivo de la apodíctica en lo que atañe a los principios y, por el otro, declara a la intuición –en cuanto fuente de adquisición- de los principios- como el final de un recorrido. Es oportuno recordar que éstas son las tesis de las que partimos en esta investigación.  


� Tópicos I, 1, 100ass.


� Como puede apreciarse, `proposición´ y `problema´ son términos relacionados pero distintos. 


� Formalmente un problema es una proposición a la que se le da forma interrogativa y que además se plantea en forma disyuntiva para así permitir su desarrollo desde los dos lados del problema o, mejor dicho de la contradicción. Tal formulación aparece en Tópicos I, 4 101b30ss donde Aristóteles, efectivamente, explica qué entiende por la formulación de un `problema´, indicando lo siguiente; “Así, en efecto, al decir: ¿Acaso «animal pedestre bípedo» es la definición de hombre? y ¿Acaso «animal» es el género del hombre?, se forma una proposición; en cambio, si se dice: El animal pedestre bípedo ¿es la definición de hombre o no?, se forma un problema.” 


� En efecto, en Tópicos I, 11, 105ª3-5, Aristóteles explica; “no es preciso examinar todo problema ni toda tesis, sino aquella en la que encuentre dificultad alguien que precise de un argumento y no de una corrección o una sensación.” Asimismo, en Ética Eudemia I, 3, 1214b29ss, se haya el famoso pasaje donde Aristóteles señala respecto a las opiniones de los niños, de los locos, pero también sobre las opiniones que tiene la mayoría; “ningún hombre sensato se plantearía problemas, puesto que no tienen necesidad de argumentos.” Por lo tanto, un problema es dialéctico si la cuestión planteada en la proposición requiere argumentos para ser esclarecida, pues las hay en las que la clarificación se logra la vía de la sensación, de la corrección, de la persuasión o esperando cierto tiempo para comprenderlas. Sin embargo, no cabe duda, que una cuestión como la planteada en Metafísica IV, 3- 4ss, respecto a la proposición del negador del principio de no contradicción, requiere oponerle argumentos como los que se esgrimen, por ejemplo, en una refutación. A este respecto, véase (Aubenque, 1987, p. 95- 96).


� Tópicos I, 1, 100ª20ss. 


� A este respecto, en Tópicos I, 4 101b11 Aristóteles escribe lo siguiente: “son iguales en número e idénticas las cosas de las que constan los argumentos y aquéllas sobre las que versan los razonamientos.” Aristóteles se está refiriendo a los discursos (logoi) argumentales o dialécticos que, sin embargo, en cuanto razonamientos (silogismo) son formalmente idénticos a cualquier otro razonamiento.


� En Tópicos I, 1 la noción de plausibilidad es enunciada en dos lugares; en I, 1, 100ª20 y 100b23. Además, también aparece en Tópicos I, 10 104ª8ss y en Tópicos I, 14 105ª35ss. 


� Irwin nos dice que; “Aristóteles afirma que la dialéctica es una argumentación que parte de opiniones comunes (endoxa), y que estas son las cosas primeras y más conocidas para nosotros, a partir de las cuales toma su inicio la investigación.” (T. Irwin, I principi primi di Aristotele, Vita e Pensiero, trad. it, Largo A. Gemelli, Milano, 1996, p. 46.) El presupuesto implícito en esta opinión de Irwin es la identificación entre endoxa y primero para nosotros.


� «Opiniones generalmente aceptadas» es como se traduce endoxa en la edición del inglés de W. A Pickard, Cambridge, Oxford, 1928 y en la también inglesa de E. S. Forster, London, Cambridge, 1960. Véase (Zadro, 1959, p. 307, nota 3). 


� Según Zadro, como «opiniones probables» es entendido el término endoxa en la traducción y comentario a Tópicos de J. Tricot (Paris, 1950).


� Según Zadro, en la traducción y comentario que Brunschwig hace de Tópicos, éste autor prefiere utilizar idée admise o bien opiniones admitidas o admisibles. De este modo Brunschwig parece responder contra las traducciones vinculadas a probabilidad. Véase (Zadro, 1969, p. 310, nota 3). Irwin también comparte la traducción de Brunschwig. Véase (Irwin, 1996, p. 46, nota 42). La traducción y comentario de J. Brunschwig, editado en Paris, 1967, sólo abarca los primeros cuatro libros de Tópicos. Ahora bien, parece que la peculiaridad de la traducción en `endoxa´ por `ideas admitidas´ estriba en valorar la opinión en vista del reconociendo que otros le conceden, de tal manera que lo expresado en una opinión no es por si mismo plausible sino que viene a serlo en cuanto reconocida por otros. Sin embargo, también puede pensarse que las premisas dialécticas para ser tales, no sólo requieran del carácter compartido o admitido de la opinión sino también del valor epistémico de lo expresado en tal opinión, el cual se patentizaría en las razones que pueden brindarse para sostenerla. 


� Candel –el traductor de la versión al español de los Tópicos editada por Gredos- prefiere traducir el término griego endoxa por `opiniones plausibles´. 


� Según Irwin, Weil –entre otros, como J. Barnes- traducen el término endoxa como «opiniones dignas de estima», traducción que Irwin no considera justificada. Véase (Irwin, 1996, p. 46, nota 42). En este orden de ideas, es menester destacar que E. Weil –según nos informa Gambra- publicó, en 1951, en la Revue de metaphysique et de morale (56) un artículo que marcó una nueva vía de acceso hacia el pensamiento del Estagirita, se trata de “The place of Logic in Aristotle´s Thought”. Al respecto, Gambra comenta que en dicho artículo Weil ya señalaba que “no es la analítica sino la dialéctica la que, haciendo uso del silogismo, investiga los principios y desciende hasta los datos de la experiencia.” (J.M, Gambra, Dialéctica, Ciencia y Metafísica en Aristóteles, en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002 (35), 81- 125, p.82, nota 2) Gambra citando a Weil.


� En efecto, Zadro prefiere traducir el término en cuestión como «opiniones notables» pues, connota que se trata de opiniones generalmente admitidas por serlo de parte de quien sabe.    


� Esta manera de verter el término griego en comentario, al parecer es una traducción de las mas recientes propuesta por J. Brunschwig quien la expresa así; “opinions qui font autorité.” Véase al respecto, (E. Berti, Il valore epistemológico degli endoxa secondo Aristotele, Seminarios de Filosofía, Nº14- 15, 2001- 2002, Publicación del Instituto de Filosofía de la Pontificia Universidad Católica de Chile, p. 112, nota 4).  


� A este respecto, Paván analiza los aportes del ensayo de G.E.L Owen titulado; “Tithénai tá phainomena” aparecido por vez primera en el marco del Simposium Aristotelicum de Lovaina (1960) dedicado al tratamiento de los Problemas del Método en la Filosofía Aristotélica. Véase (Paván, 2004, p. 129ss); (M, Nussbaum, La Fragilidad del Bien, Ed. Visor, p.315-341). En general, phainomena no traduce sólo “apariencias”, “hechos observados” sino también `lo que suele decirse´ (legomena) y por ello mismo, también los endoxa y entre ellas las opiniones plausibles de los sophois más conocidos y reputados (tois málista gnorímois kai endoxois). 


� Cursivas añadidas. 


� Las opiniones de los sabios pueden entenderse, ya sea como las opiniones correspondientes a las diferentes técnicas, o como las opiniones de los filósofos.


� En efecto, como bien escribe Berti al tratar esta temática; “es digno de notar, en esta definición, el hecho de que las opiniones candidatas, por así decirlo, al título de endoxon, están dispuestas, como lo ha subrayado ya Brunschwig, en orden de autorización decreciente” por consiguiente, “si a propósito de un problema hay una opinión aceptada por todos, ésta es el endoxon; si no hay ésta, pero hay una opinión aceptada por la mayoría, el endoxon será esta otra, y así.” (Berti, 2001- 2002, p. 112). 


� Dicho de otra manera, la misma amplitud de la noción aristotélica de plausibilidad comprometería el reconocido alcance filosófico y protológico del método dialéctico, pero, es manifiesto que en el ámbito de lo teórico no toda opinión común –por el sólo hecho de serlo- es un endoxón. 


� Así pues, de lo dicho se infiere que el criterio implícito en la plausibilidad aristotélica está más ligado a las opiniones cuantitativamente minoritarias pero cualitativamente más calificadas que a la llana opinión de la mayoría, siempre y cuando la argumentación dialéctica verse sobre cuestiones teóricas. 


� Cursivas Añadidas. 


� Las opiniones plausibles son las premisas de las proposiciones dialécticas, así como éstas últimas son las premisas del razonamiento dialéctico.


� Respecto a la pregunta como expresión de un problema dialéctico en Tópicos I, 11 104b1ss. Aristóteles señala; “Un problema dialéctico es la consideración de una cuestión […] acerca de la cual, o no se opina ni de una manera ni de otra, o la mayoría opina de manera contraria a los sabios o los sabios de manera contraria a la mayoría, o bien cada uno de estos grupos tiene discrepancias en su seno.”


� Que la opinión no sea «paradójica» significa «que no sea contraria a las opiniones de la mayoría». Así traduce Zadro el término `paradójica´ en su versión y comentario de Tópicos I, 10. En efecto, por ejemplo, a lo largo de todo el capítulo de Refutaciones Sofísticas 12 este es el sentido que Aristóteles da al término `paradójico´. 


� Otra manera de formular este criterio es la que aparece en Tópicos I, 14 105ª39ss. donde Aristóteles señala; “las proposiciones de han de escoger […] asumiendo, bien las opiniones […] de los más conocidos, <con tal que> no sean contrarias a las apariencias.” Ahora bien, en el marco de la dialéctica enfocada en su función peirástica la enunciación de este criterio resulta menos problemática, pues lo que Aristóteles estaría señalando es que en la contienda, quien interroga –intentando vencer al otro- debe procurar que el que responde incurra en la paradoja, es decir, sostenga opiniones contrarias a las admite la mayoría. En efecto, esto nos los corrobora la siguiente opinión de Berti, quien refiriéndose a los encuentros dialécticos señala que en estos “cuenta sobretodo prevalecer sobre el interlocutor, obteniendo el reconocimiento de cuantos asisten a la discusión. Es evidente, para este propósito, la utilidad de la dialéctica, que enseña a argumentar sobre las base de las opiniones compartidas por muchos” (Berti, 1989, p. 34) Finalmente, sobre este mismo tema en Tópicos VIII, 9, 160b15-23, Aristóteles subraya que; “hay que guardarse de sostener una hipótesis no plausible. Y puede no ser plausible de dos maneras; lo es tanto aquello como consecuencia de lo cual se dicen cosas absurdas (v.g.: si alguien dijera que todo se mueve o nada se mueve), y como aquellas elegidas por alguna costumbre depravada y que son contrarias a la <sana> voluntad (v.g.: que el bien es el placer y que cometer una injusticia es mejor que padecerla): en efecto, se detesta, no al que sostiene estas cosas por mor de la una argumentación, sino al que las anuncia como plausibles.” Este pasaje es muy útil, pues, en el se destaca que aún cuando el criterio general de la plausibilidad dialéctica gire en torno a la coincidencia de opiniones, a su vez sobre esta misma concordancia privan ciertas restricciones, pues, como dice Aristóteles, la mayoría considerara inadmisibles, no sólo las opiniones absurdas, sino también aquellas moralmente reprochables. Por lo demás, en los ejemplos aportados por el filósofo en el pasaje citado, evidentemente, reconocemos tesis filosóficas de gran calibre, lo cual evidencia que el criterio del carácter no paradójico de la proposición dialéctica, evidentemente, no puede aplicarse tratándose de las opiniones de los sabios o, para ser más precisos, tal criterio no puede aplicarse si se discurre en torno a «tesis filosóficas».  


� Ya se sabe que, en Tópicos I, 2 101ª25ss., Aristóteles reconoce el alcance protológico de este método.


� A lo largo de Tópicos, Aristóteles, hace estas problemáticas referencias a la plausibilidad vinculándola al criterio de la opinión de la mayoría. Pero, conviene distinguir que lo que es aceptable en el marco del ejercitarse dialéctico en general, no lo es cuando la argumentación dialéctica tiene por objeto cuestiones teóricas y mucho menos filosóficas. Por consiguiente, al no hacer tal distinción puede generalizarse la siguiente concepción de plausibilidad expresada en estas palabras de Gambra; “[…] lo plausible es tal siempre por relación a las opiniones, es decir, a lo que consideran verdadero uno o varios, muchos o pocos, individuos […] el dialéctico parte de un enjambre incoherente de proposiciones de valor tan dispar como el conjunto de opiniones defendidas o conocidas en una comunidad.” (Gambra, 2002, p. 100). Gambra puede tener la razón en lo que atañe a la dialéctica en general (lo que, sin embargo, es discutible, teniendo en cuenta que la peirástica es sólo una parte de la dialéctica) pero, su concepción de lo plausible es desacertada si se la enfoca respecto al alcance filosófico y protológico del método dialéctico. Y es que, en tal ámbito el filósofo que argumenta dialécticamente no “parte de un enjambre incoherente de proposiciones de valor dispar”, sino que parte de premisas filosóficamente autorizadas, pues, de lo contrario –simplemente- no tendría ningún sentido establecer las opiniones de los sabios como posibles puntos de partida en el marco de la definición de plausibilidad.  


� Como ya se dijo, la determinación de la plausibilidad aristotélica se va apuntalando conforme a un criterio de reconocimiento cualitativo. 


� Y es que, ni desde una perspectiva valorativa de los endoxa, ni desde el enfoque metodológico puede aceptarse como criterio el que las opiniones de los sabios se supediten a las de mayorías no cualificadas. En efecto, desde el punto de vista metodológico, en situaciones de conflicto, es decir, cuando la mayoría no cualificada no está de acuerdo entre si, podrían asumirse como premisas las opiniones de los sabios y, obviamente, para asumir tales opiniones no es necesario que las mayorías no cualificadas las compartan, pues, la opinión autorizada es tomada como premisa al ser valorada como tal. A este respecto, Zadro puntualiza “la opinión del sabio no deja de ser notable (aunque ella se oponga a la opinión de la mayoría) y por ello mismo puede aceptársela como premisas de un discurso, aunque esta aceptación, evidentemente, sea menos pacífica.” (Véase, Zadro, 1977, p. 335)


� Ya hemos tenido ocasión de referirnos al artículo que Berti dedica al tema del “valor epistemológico de los endoxa” y precisamente, respecto a dicha temática el autor nos informa que este “ha devenido uno de los problemas más discutidos en la literatura aristotélica por cuanto la dialéctica ha sido considerado como un fuerte candidato para constituir el método de la filosofía de Aristóteles.” (Berti, 2001- 2002, p. 111) Y es que, aparentemente, Aristóteles, más ocupado en describir las opiniones que han de considerarse plausibles, es menos explícito en lo que respecta al asunto en cuestión; al menos así lo cree Berti al señalar que la definición de endoxa dada en Tópicos; “no dice nada acerca del valor epistemológico de éstas [es decir, de los endoxa]” aunque “hace algunas importantes indicaciones acerca de su naturaleza las cuales pueden ser útiles a los fines de determinar su valor epistemológico.” (ibídem, p. 112). Es innegable que la naturaleza de las `opiniones plausibles´ se expresa en su carácter compartido, pero también es propio de tal naturaleza poner de manifiesto el carácter selectivo vinculado a la noción aristotélica de plausibilidad, pues, sin tal determinación el criterio de plausibilidad pierde todo peso epistémico. Que su valor epistémico es manifiesto también lo cree Zadro quien, a propósito de la relación entre los términos “premisa” (protasis) y “plausible” (endoxon) comenta lo siguiente; “en la traducción hemos evitado poner sobre el mismo plano protasis y endoxon como hacen muchos (Brunschwig: «una premisa dialéctica es la misma forma interrogativa de una idea admitida») porque protasis es justamente un hecho formal lingüístico, como pregunta, mientras que endoxon se refiere a lo que verifica y, en este caso, obviamente, tiene una dimensión gnoseológica que también está ligada al hecho del reconocimiento de validez, general o por parte de los sapientes y, se entiende por esto que sigue, que estas son las proposiciones dialécticas por excelencia.” (Véase, Zadro, 1974, p. 336) Como puede apreciarse, para Zadro, endoxon no se define simplemente por su condición formal sino que, es premisa dada su distintiva naturaleza cualitativa. Sintetizando lo dicho pues, “acuerdo” pero también “cualificación” son los rasgos que distinguen a los endoxa respecto de “cualquier” opinión. 


� Candel acota que la expresión “toús polloús” en ocasiones la traducen como; “para la mayoría” y, en otras veces como; “para el vulgo” (Véase, Tópicos, trad. cast. Candel, Tópicos VIII, 1, nota 132, p. 281).


� Cursivas añadidas.


� Como destaca Irwin, “la persona educada para Aristóteles es el destinatario ideal de la mayor parte de sus obras filosóficas. Obras como la Fisica, Generación y Corrupción, De Anima y Analíticos Posteriores, no están dirigidas principalmente a los científicos de la naturaleza, sino a quienes reflexionan sobre la naturaleza y sobre las asunciones de las ciencias de la naturaleza.” (Irwin, 1996, p. 34) Así pues, siguiendo a Irwin, podría pensarse que cuando de cuestiones filosóficas se trata, la mayoría a la que se refiere Aristóteles, no es la mayoría no cualificada sino la mayoría de las personas educadas y son tales; las capaces de reconocer los diferentes grados de rigor que deben exigirse en cada investigación; las que distinguen entre lo que es preciso demostrar y lo que puede darse por descontado; las que saben cuando es oportuno reclamar una prueba y cuando no; las capaces de estimar el proceder de un investigador dependiendo de su particular búsqueda; las que reconocen la necesidad de una pluralidad de métodos; en síntesis, tales personas son las más apropiadas para atender a las cuestiones vinculadas a la investigación de los primeros principios, puesto que pueden examinar satisfactoriamente las condiciones de prioridad y autenticidad otorgadas a los principios propuestos. (Cfr. Irwin, 1996, p. 33).


� Para insistir en lo señalado, si las premisas dialécticas fuesen evidentes su conocimiento pertenecería a la apodíctica, pero, en el campo de la dialéctica, las premisas son plausibles por su carácter, eminentemente, doxástico, es decir, sigue siendo una opinión, aquella premisa que sólo los sabios comparten y, si dicha opinión dejara de serlo, entonces, significaría que se ha intuido su verdad en su total transparencia. 


� Cursivas Añadidas. Como puede verse, Tópicos I, 11, 104b25ss, evidentemente contrasta con aquel texto de Tópicos I, 10 104ª8ss, pues, mientras en el primero se revaloriza al juicio paradójico, solapando con ello el peso metodológico de la opinión de la mayoría y por ello mismo reconociendo el valor de las tesis filosóficas como materia de las proposiciones dialécticas, en el segundo texto (Tópicos I, 10 104ª8ss) priva el criterio de la mayoría que, evidentemente contrasta con las opiniones filosóficas colocadas ahora como centro del debate y, en esta medida, horizonte mismo de la búsqueda. Por consiguiente, teniendo presente –y estableciendo las necesarias distinciones- entre los diferentes ámbitos en los cuales es útil el método dialéctico, es manifiesto que las premisas más adecuadas para las argumentaciones orientadas al conocimiento son “opiniones” pero de alto vuelo filosófico, lo cual es una razón para desmentir el supuesto carácter sofístico de la dialéctica; su absoluta inclinación hacia la erística y su escaso alcance en el orden del objeto (simple peirástica) sobre todo en lo que respecta a «las cosas comunes y primeras» propias del saber. Ahora bien, sobre la diferencia que Aristóteles establece entre sofística y la erística respecto de la dialéctica, véase lo dicho en relación con las distintas especies de razonamiento en una nota anterior en este mismo capítulo. Asimismo, véase también Refutaciones Sofísticas 11. En todo caso, respecto a este tema podemos concluir citando, justamente, Refutaciones Sofísticas 11, 171b5- 172ª, texto donde leemos:  “[…] el que dirige su mirada a las cosas comunes con arreglo al objeto en cuestión es un dialéctico; el que hace esto de manera sólo aparente es un sofista […] y el erístico se comporta, de alguna manera, respecto al dialéctico como el que traza falsas figuras respecto al geómetra: pues razona falsamente a partir de las mismas cosas que el dialéctico.” (cursivas añadidas).  


� Las premisas del método dialéctico en lo que respecta a su alcance filosófico apuntan a las opiniones de los sabios reconocidos como tales, es decir, como dice Aubenque, apunta a “aquellos ante cuya autoridad, de común acuerdo, se inclinan los hombres; y entre los sabios, resultarán privilegiados no aquellos que conocen más cosas, sino aquellos más conocidos; por último, jugando con el doble sentido de la palabra endoxa, Aristóteles define la tesis probable como la aprobada por aquellos sabios más aprobados.” (Aubenque, 1987, p.251) Por lo tanto, siguiendo la opinión de Aubenque, debe descartarse que la plausibilidad de las opiniones se fundamente, crasamente, sobre el principio de autoridad, pues, que las opiniones sean admitidas no depende tanto de la autoridad del sabio, como de la aceptación de dichas opiniones por parte de una comunidad de expertos. Así pues, lo que legitima las opiniones autorizadas del sabio es el reconocimiento de su autoridad. En efecto, para Aubenque, Aristóteles “define la autoridad del sabio mediante el consentimiento universal, sustituyendo así la autoridad de la sabiduría por la sabiduría de la autoridad.” (idem.)


� Refiriéndose a la dialéctica, Aristóteles, escribe en Retórica I, 2 1356b35ss lo siguiente; “ésta [se refiere a la dialéctica] no concluye silogismos a partir de premisas tomadas al azar (algunas cosas, en efecto, sólo son evidentes para los que hablan a tontas y a locas), sino a partir de lo que requiere razonamiento.” Como se sabe, la expresión `a tontas y a locas´ se refiere al hablar desordenado, e improvisado y aquí se utiliza para referirnos a las meras opiniones, es decir, las que no son fruto de ningún tipo de preparación. 


� El criterio de selección de opiniones implícito en la misma definición de plausibilidad descarta que la determinación de lo plausible se refiera a mera probabilidad. En este sentido, una opinión no es plausible por ser admitida la mayoría de las veces, ni por tener posibilidades de ser verdadera. La plausibilidad no está ligada, pues, a la estadística de las probabilidades, ya que si así fuese, Aristóteles, en algún lugar de Tópicos, nos recomendaría hacer el censo de las mayorías. Dicho con otras palabras, la plausibilidad tiene que ver con la verdad de las opiniones que ya han sido admitidas sobre ciertos temas por fuentes autorizadas. Por lo tanto, la probabilidad es admisible sólo si descansa sobre el criterio de la plausibilidad de las opiniones. A este respecto, Irwin señala; “las opiniones de cualquiera no cuentan del mismo modo […] las opiniones relevantes son aquellas retenidas como verdaderas por aquellas personas que siguen una reflexión normal. Al suspender las opiniones claramente tontas o «arriesgadas» o desconsideradas, Aristóteles da muestras de no esperar que los datos relevantes estén constituidos por las reacciones inmediatas del tipo de aquellas que podrían ser inmediatamente recabadas por una indagación de la opinión pública […] los datos deben haber sido presentados por personas atentas y formar opiniones que lucen razonables a la luz de otras opiniones, personas cuyas opiniones parecen, en general, inicialmente plausibles.” (Irwin, 1996, p. 46-47)  


� Esta expresión le pertenece a Racionero quien la utiliza a propósito del sistema de convicciones (pisteis) o de opiniones establecidas que son fuente del razonamiento retórico. 


� Insistir en la selección de opiniones como proceso constitutivo de la misma plausibilidad dialéctica, significa enfatizar el necesario rigor de las premisas que son materia de las proposiciones dialécticas, pues, para Aristóteles, un razonamiento filosófico no concluyente es también aquel que se sirve de premisas pobres. En efecto, así lo corrobora el siguiente pasaje de Tópicos VIII, 11 162ª4, donde se lee: “[…] también podría haber un argumento, incluso concluyente, peor que otro no concluyente, cuando uno concluye a partir de <proposiciones> intrascendentes sin que el problema sea intrascendente.”  


� Aristóteles plantea su noción de “problema dialéctico” como conflicto de opiniones. A este respecto, el pasaje de Tópicos I, 11, 104b1ss. reza así; “un problema dialéctico es la consideración de una cuestión […] acerca de la cual, o no se opina ni de una manera de ni de otra, o la mayoría opina de manera contraria a los sabios, o los sabios de manera contraria a la mayoría.” Ahora bien, a la luz de esta definición, luce sensato pensar en la siguiente posibilidad; así como puede partirse de la opinión de los sabios –porque existe discrepancia de opiniones entre lo que todos opinan respecto a un cierto problema- de igual modo, también podría tomarse como premisa, no la opinión de los sabios, sino la de la mayoría; pues, no todos opinan de la misma manera. Es decir, como ya dijimos, las opiniones compartidas por los sabios, aunque pudieran ser compartidas por la mayoría no cualificada, generalmente, no lo son. En otras palabras, la plausibilidad de la dialéctica abre la posibilidad de que la opinión sapiente pueda ser asumida problemáticamente, no por otros sabios, sino por mayorías no cualificadas y estas posibilidades se dan porque nos encontramos en el universo argumentativo de las opiniones plausibles. Ahora bien, como hemos puesto de manifiesto, nuestro interés apunta, exclusivamente, a los conflictos que surgen cuando el grupo de los sabios tiene discrepancias en su seno (Tópicos I, 11 104b6) es decir, cuando las premisas son opiniones, estrictamente, autorizadas, esto es, opiniones de los sophoi.


� Dar cabida a los diversos tipos de opiniones significa poder argumentar sobre distintas clases de conflictos posibles, recordemos que Aristóteles define “problema dialéctico” como una articulación de especies de opiniones en conflicto de diversa índole. (Véase, Tópicos I, 11, 104b1ss). 


� La expresión en cursivas pertenece a Aubenque. En efecto, es él quien nos explica que; “cuando habla de dialéctica, Aristóteles no parece desear introducir una concepción nueva, ni referirse al uso platónico, sino sencillamente sistematizar una práctica, en cierto modo, popular, y que, en todo caso, juzga él conocida hasta el punto de ser superfluo definirla.” (Aubenque, 1987, p.245). Y es que, respecto a la raigambre de la dialéctica y su práctica, Aubenque nos ofrece un conciso pero profundo análisis del que vale la pena recoger aquí lo siguiente; según nos explica este autor “cuando la palabra dialéctica aparece, o semeja aparecer, por primera vez en la historia de la Filosofía, es ya heredera de toda una prehistoria.”(idem) que la vincula a su consabida condición dialógica. Precisamente, a propósito de la prehistoria del término dialéctica y de su constitutiva vinculación con el arte del diálogo, Aubenque nos brinda un rápido análisis de la etimología de dicha palabra. Pero, como él mismo destaca, “en la época de Platón se había hecho ya superfluo justificar el empleo de la voz dialéctica recurriendo a su etimología” (idem) razón por la cual, Aristóteles, cual heredero de una praxis dialéctica y de una noción ya familiar en el contexto filosófico, debía esclarecer cómo su concepción de la dialéctica asumía la función que ya le daba una cultura, distinguiendo además si su propia concepción coincidía o no con el rol que le habían dado otros filósofos. Y es que, como explica Aubenque, “las significaciones derivadas, «sabias», de la dialéctica, nunca son claramente deducidas de la significación primitiva: el arte de interrogar o responder.” (idem) En este sentido, Aubenque, reflexionando sobre las últimas palabras de Aristóteles en Refutaciones Sofísticas –aquellas en las que el estagirita se reconoce como iniciador de las reflexiones lógicas- destaca que el filósofo, lejos de proclamarse como fundador de la dialéctica, lo que se abroga es la titularidad de la teoría que la explica, es decir, se reconoce como el primero que reflexiona acerca de ella, sistematizando su practica a través de la creación de un método que detenta un claro sentido de lo requerido en el arte del diálogo filosófico.    


� Respecto a la amplia admisibilidad de opiniones que tiene lugar en el ejercitarse y en las conversaciones dialécticas. En Tópicos VIII, 5 159ª33- 159b5 el filósofo nos dice lo siguiente: “en los encuentros dialécticos, en que no se construyen los argumentos por mor de competición, sino de ensayo e investigación.” a los que responden les está permitido sostener el discurso; “exponiendo una tesis plausible, o no plausible, o ni lo uno ni lo otro […] pues, si la tesis es no plausible, es necesario que la conclusión llegue a ser plausible y viceversa; en efecto, el que pregunta siempre concluye lo opuesto a la tesis.” Como podemos apreciar, desde el propósito metodológico de la dialéctica, en cuanto orientada a la ejercitación y las conversaciones, es decir, al margen de su finalidad dirigida a los conocimientos en filosofía, la admisibilidad de opiniones es mucho más flexible, pues, se puede responder utilizando opiniones que no son plausibles en sí mismas, sino que apenas son plausibles para el interlocutor. Efectivamente, en Tópicos VIII, 5 159ª38- 159b, el estagirita señala que, el que responde puede “sostener  una tesis plausible, no plausible, o ni lo uno ni lo otro, bien absolutamente, bien según para quien, v.g.: para este individuo de aquí, ya sea él mismo, ya sea otro.” Aristóteles también teoriza sobre el modo de considerar las tesis no plausibles, pero nuestro propósito no es estudiar la dimensión ejercitativa y de ensayo de la metodología dialéctica, sino su aspecto teorético y especialmente el protológico. Por lo tanto, sirva esta referencia apenas a título enunciativo y como complemento de la explicación de la definición de razonamiento dialéctico, entendido como aquel que parte también de las opiniones de todos y de la mayoría.   


� En los apartados siguientes apuntaremos algunas de estos parámetros topicales. 


� Los predicables estructuran desde el segundo hasta el séptimo libro de los ocho que componen Tópicos. En efecto, Tópicos II y III versan sobre el accidente; Tópicos IV trata sobre el género; en Tópicos V se ocupa de lo propio y, por último, los  libros VI y VII están dedicados a la definición.   


� A este respecto, Serino indica; “como es sabido, la estructura de los libros centrales de los Tópicos viene marcada por la doctrina de los predicables: los libros II y IV, en efecto, están dedicados al accidente; el libro V al género; el libro VI al propio; los libros VII y VIII (hasta el capítulo 4) a la definición. Es una opinión extendida que la `presentación oficial´ de esta doctrina, que se encuentra en los capítulo 4,5 y 8 de Tópicos I, no corresponde exactamente al tratamiento que Aristóteles ofrece en los libros centrales.” (G. Serino. Para una Interpretación Unitaria de la Doctrina de los Predicables, Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, 2002 (35), p.183). 


� En el mencionado artículo «Para una Interpretación Unitaria de la Doctrina de los Predicables», Serino documenta algunos trabajos exegéticos orientados a explicar las incongruencias que se presentan entre el planteamiento inicial de los predicables y su desarrollo a lo largo de la obra. 


� En Tópicos I, 4 101b25 se lee: “Pero nadie suponga que nosotros decimos que cada una de estas cosas, enunciada por sí misma, es una proposición o un problema, sino que a partir de ellas, surgen las proposiciones y los problemas.” A este respecto, un poco antes en Tópicos I, 4 101b18, Aristóteles señala que: “toda proposición y todo problema indican, bien un género, bien un propio, bien un accidente (pues también la diferencia, al ser genérica, ha de ser colocada en el mismo lugar que el género).” 


� En Tópicos II, 108b34- 109ª3 se lee: “De entre los problemas, unos son universales y otros particulares. Universales, pues, como que todo placer es un bien y ningún placer es un bien; particulares, como que hay algún placer bueno y hay algún placer no bueno. Ahora bien, para ambos géneros de problemas son comunes las formas de establecer y refutar universales.” (cursivas añadidas). El filósofo evidentemente se refiere a la doctrina de los predicables.


� En efecto, como lo señala García Norro; “el elenco de los predicables no se obtiene sólo de modo inductivo, sino, según Aristóteles, también deductivamente –en la medida en que resulta de combinar entre sí dos criterios dicotómicos, como son: el predicarse o no recíprocamente del sujeto […] y el expresar o no la esencia.” (J. J García Norro, ¿Es Correcta la División Aristotélica de los Predicables? en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, Volumen XXXV/2. 2002. p. 166). Es del todo aceptable que Aristóteles haya alcanzado la clasificación de lo predicables a partir de un procedimiento en el cual la división tiene un rol importante. Ahora bien, este tema podría ser objeto de una investigación aparte. En efecto, la relación entre predicables y división es una cuestión que ha sido tratada desde las más diversas perspectivas, por ejemplo; desde el punto de vista de la herencia platónica que recibe Aristóteles en lo que respecta a la utilización del mencionado procedimiento lógico, el cual fundamentaría la clasificación de los predicables; desde el punto de vista de la justificación de su número; desde la perspectiva problemática según la cual la clasificación aristotélica estaría incompleta, entre otras aproximaciones. No obstante, en este contexto –precisamente por la naturaleza de tal relación- nos limitaremos a comentar los criterios predicativos sin preguntarnos, ni por su posible origen, ni por su justificación. 


� Al respecto, Garcia Norro, comenta; “el elenco de los predicables no se obtiene sólo de modo inductivo, sino según Aristóteles, también deductivamente –en la medida en que resulta de combinar entres sí dos criterios dicotómicos, como son el predicarse o no recíprocamente del sujeto y el expresar o no la esencia. (García Norro, 2002, p.166) 


� Reproducimos el esquema que aparece en la versión castellana de Tópicos de M. Candel Sanmartín en los comentarios preliminares del traductor. (Candel, 2000, p.86)  


� Recordemos que los libros VI y VII están dedicados a la definición (hóros, horismós)


� En Tópicos V, Aristóteles se ocupa del propio (ídion).


� Tópicos V, 3 131b1.


� Tópicos V, 3 131b3 y 131b7-9. 


� Aristóteles en un primer momento distingue dos grupos de predicados propios; los <por si> y los absolutamente relativos y temporales (Tópicos V, 1 128b15) pero, precisamente éstos últimos acaban por ser subsumidos bajo los predicados accidentales. 


� Tópicos V, 3 132ª7. 


� Tópicos V, 3 132b1-3. Resta señalar que hemos explicado el propio atendiendo a los criterios señalados, lo que no obsta al momento de reconocer que, para Aristóteles, dicho predicable admite dos sentidos, uno referido a su vinculación con la definición y, por ello mismo, a la esencia que en ella se expresa y otro sentido directamente relacionado a su condición predicativa. Al respecto, G. Serino señala; “siendo innegable que dentro de los Tópicos se encuentran efectivamente dos nociones distintas de propio […] ya que un tipo de propio indica la esencia, mientras que otro no la indica […] Las dos acepciones de propio corresponden de hecho a la noción inclusiva y a la exclusiva.” (Serino, 2002, p. 190- 191). 


� Recuérdese que en Tópicos IV Aristóteles estudia el género (génos).


� En Tópicos IV, 2 122b22- 24 se lee: En efecto, todo lo que participa del género, o es una especie, o es un individuo, en cambio, la diferencia no es ni especie ni individuo: Así pues, es evidente que la diferencia no participa del género.”


� Tópicos VI, 5 143ª17 y también Tópicos VI, 5 142b28-29. 


� Como acota Serino; “su no convertibilidad constituye una consecuencia del hecho de que éste se predica de muchas cosas diferentes en especie.” (Serino, 2002, p. 187). 


� En Tópicos II y III Aristóteles se dedica a estudiar el accidente (symbebekós).


� Tópicos IV, 1 120b35. Hemos asumido una descripción neutral de las notas generales del accidente atendiendo a los criterios establecidos. No obstante, es menester señalar que Aristóteles ofrece dos definiciones de accidentalidad que no son equivalentes entre si: en la primera, el accidente se define vía exclusión respecto de los tres restantes predicables; en la segunda, Aristóteles ya no define al accidente por exclusión de los demás predicables sino que se refiere al accidente como `lo que puede darse o no darse´. Al respecto, Serino nos dice que el accidente definido por exclusión de los restantes predicables alude a un predicado residual, mientras que definido por su pertenencia o pertenencia a algo significa a un predicado contingente. Además, considerando este tema, Serino, puntualiza que “desde la antigüedad, se ha observado que estas dos definiciones no son necesariamente equivalentes; en efecto, si bien ningún predicado contingente puede predicarse como definición, género y propio y, por lo tanto, todo lo que es accidente- según- la- segunda- definición debe necesariamente considerarse accidente- según- la primera, no se puede excluir a priori que existan predicados necesarios que no sean ni definición, ni propio, ni género.” (Serino, 2002, p.188)


� Véase Tópicos VI, 1 139ª37- 139b5 y Tópicos VI, 1 139b3-5.


� Respecto a la noción de elemento, en Retórica II, 26 1403ª14-15 se lee; “Llamo elemento a lo mismo que a lugar común.” Confróntense además Tópicos, VI, 5 143ª13 y VI, 9 147ª22, donde se corrobora el uso del término elemento en el sentido de topos.


� En efecto, como advierte Racionero –traductor de Retórica en la versión castellana de Gredos que utilizamos- “[…] el «lugar común» (tópos koinós) [es] uno de los conceptos más ambiguamente elaborados por Aristóteles.” (Racionero, 2000, p.190, nota. 67). 


� G. Reale, 1992, p. 154.


� Idem.


� Para bosquejar el tema de los topoi o lugares comunes nos apoyamos, grosso modo, en dos artículos, el primero es de De Pater y se titula La fonction du lieu et d´instrument dans les Topiques en Aristotle on Dialectic, Proceedings of the Third Symposium Aristotelicum, Edited by G. E. L Owen, Oxford at the Clarendon Press, 1968; la autora del segundo es S. Rubinelli quien escribe Problemas de Topoi en Aristóteles, publicado en Anuario Filosófico de la Universidad de Navarra, Volumen XXXV/2. 2002. Rubinelli dialoga con Patter reconociéndolo como uno de los pioneros que esclarece el tema en cuestión. Sin embargo, ella también discute la posición de aquel pero respecto a los llamados lugares propios. Y es que, Retórica, por ejemplo, desarrolla el doble método de los lugares comunes y de los lugares propios de la retórica especializada. Tópicos, trata de los lugares comunes.


� Los pasajes que citaremos a continuación corroboran el máximo alcance de los lugares comunes. Así pues, en Retórica I, 2 1358ª22-23, se lee: “Los <lugares comunes> no harán a nadie especialista en ningún género, puesto que no versan sobre ninguna materia determinada.” De igual forma, en Refutaciones Sofísticas 9, 170ª35- 40, se lee: “Así, pues, es evidente que los lugares no se han de tomar de todas las refutaciones, sino de las propias de la dialéctica: pues éstas son comunes a toda técnica y capacidad. Y es propio del que posee el conocimiento ver si la refutación correspondiente a cada conocimiento singular la parece sin serlo, y si lo es, por qué lo es; mientras que la <refutación> derivada de <principios> comunes y no subordinados a ninguna técnica, es cosa de los dialécticos.” Finalmente, también en Refutaciones Sofísticas 11, 171b7, el filósofo insiste: “Así, pues, el que dirige su mirada a las cosas comunes con arreglo al objeto en cuestión es un dialéctico.” Otros pasajes semejantes respecto a que los lugares comunes alcanzan a toda argumentación independientemente de la materia los tenemos; en Retórica I, 2 1358ª1013 y en Tópicos I, 14 105b20- 26.  


� A propósito de la tematización de los lugares comunes como recursos útiles para hacer aceptar las premisas, Patter señala que “la dialéctica y la retórica nos enseñan cómo hacer para que una proposición deseada sea aceptada” (Patter, 1968, p.169). Al respecto, refiriéndose a la inventio, cual instancia en la cual se procede a buscar proposiciones a partir de las cuales argumentar, destaca su semejanza con el rol de los lugares comunes, cual puntos de partida que contribuyen a formar distintas proposiciones para abordar un asunto tratado. De allí que afirme que “el lugar natural para un tratado de los lugares comunes es la inventio” (idem). No obstante, en la semejanza entre ambas categorías debe tenerse presente, que `inventio´ no es un término utilizado por Aristóteles (Cfr. ibidem, p. 170) y que su sentido tiene también otras connotaciones. No obstante, lo que Patter destaca es que la función de la inventio es similar a la de los lugares comunes, puesto que ambos proveen al expositor de recursos argumentativos que permiten articular las premisas de distintas maneras. Por consiguiente, como dice Patter; “se busca en la cosa en cuestión los aspectos que puedan servir para alcanzar la conclusión deseada, se explora el objeto, se lo consulta para conseguir de él una respuesta que permita arribar a la conclusión.” Sirve pues la semejanza establecida entre inventio y lugares comunes para evidenciar que estos últimos son recursos útiles para encontrar y hacer aceptar, premisas.


� Como señala Reinhardt, “se ha destacado que los topoi sirven sólo parcialmente para encontrar premisas reconocidas de las cuales  puedan ser inferidas algunas conclusiones, en el sentido de que ayudan a encontrar premisas pero no puede hacer nada para asegurar que estas premisas sean endoxa.” (Reinhardt, 2002, p. 345).


� Patter destaca que hay cierta vinculación entre las nociones de `elemento´ y `topoi´, en la medida en que `elemento´ puede entenderse como “una norma, un principio fundamental, en virtud del cual otra proposición (la conclusión) es aceptada o rechazada; el elemento es un punto de partida” (Patter, 1968, 175). Patter apuntala lo dicho, destacando el sentido que tiene `elemento´, por ejemplo, en sistemas metodológicos de corte científico como, por ejemplo, el teorizado por Euclides en Elementos. En efecto, en este marco referencial “el elemento es una presuposición, es decir, una proposición de la que se parte, de suerte que ella no es probada ni es considerada como probada […] por lo tanto, `elemento´ significa, en resumen, `principio´, `proposición probativa´, `premisa´ y esto debido a su lugar en el orden lógico, como punto de partida.” (ibidem, p. 176). Finalmente, que Aristóteles utiliza en ocasiones el término `elemento´ como sinónimo de `lugar común´ lo corrobora, por ejemplo, este pasaje de Retórica II, 26 1403ª16-19 donde se lee; “Y llamo aquí elemento a lo mismo que lugar común, porque elemento y lugar común son <nociones> en donde quedan  comprendidos muchos entimemas.”  


� Como explica Racionero; “los «tópicos» son, pues, reglas generales de relación, de las que se puede echar mano para demostrar la validez de todas las formas particulares de relación entre enunciados (sea cual sea su materia), como si tales formas estuviesen, en efecto, clasificadas y depositadas en determinados habitáculos o lugares lógicos. […] Para Aristóteles, la tópica expresa, más en propiedad, un «método de selección» de los argumentos pertinentes a un caso propuesto por medio de reglas lógicas que sirven de instrumentos de control.” (Racionero, 1999, p. 190).  


� La función regulativa de los topoi también se pone de manifiesto al considerarlos como «consejos prácticos».  


� Los `topoi´ también puede comprenderse en el sentido de `preceptos´, `reglas´ o como `ley´. Al respecto, Rubinelli, escribe; “sintetizando los términos del problema, en los Tópicos los topoi representan un método para constituir silogismos dialécticos desde el punto de vista formal y se presentan como instrucciones relativas a los aspectos lógico- linguísticos de la argumentación.” (Rubinelli, 2002, p. 368) Por su parte, Millán Puelles destaca; “las reglas de las técnicas valen como mandatos sólo hipotéticamente: en el supuesto o hipótesis de que se quiera algún fin para cuya consecución esas reglas dictan los medios que han de ser empleados.” (A, Millán Puelles, La Lógica de los Conceptos, 2002, p.23) Para Millán, los topoi son como un mandato, sólo en los casos específicos en que dictan la instrucción de la argumentación, pero hay casos en que los topoi no funcionan como reglas. Al respecto, Patter señala; “se llamaría `lugar´ a la regla únicamente en virtud de la ley que ella acompaña. Pero, en los Tópicos hay lugares (llamados explícitamente así) que no son reglas.” (Patter, 1968, p. 167). En síntesis, los lugares comunes no restringen su sentido al de reglas seguidas por parte de quien pregunta o responde para lograr cierto fin, ellos son también esquemas para tomar las premisas de diferentes maneras, haciendo de una, muchas, permitiendo así examinar el asunto a partir de proposiciones semejantes, contrarias o expresadas de diversas maneras.  


� La estructura metodológica de la dialéctica aristotélica evidencia su constitutivo alejamiento de toda concepción sistemática. Al respecto, véase, Tópicos I, 6 102b35ss, supra. p. 28. 


� A propósito del uso compartido de lugares comunes en los discursos dialécticos y en los retóricos es oportuno referir el siguiente pasaje de Retórica I, 2 1358a11-33, donde se lee: “digo, pues, que los silogismos dialécticos y retóricos son aquellos a propósito de los cuales decimos los lugares comunes. Y que éstos son los que se refieren en común lo mismo a cuestiones de justicia que de física, de política o de otras muchas materias que difieren por la especie, como ocurre, por ejemplo, con el lugar común del más y del menos […] por lo tanto, los <lugares comunes> no hará a nadie especialista en ningún género, puesto que no versan sobre ninguna materia determinada […] Por ello mismo, igual que en los Tópicos, hay que distinguir aquí […] entre las especies y los lugares comunes […] llamo especies a los enunciados propios que se refieren a cada uno de los géneros, y lugares comunes a los que se refieren en común a todos por igual.”  


� Es tema de discusión si Retórica inspira el esquema de sistematización de argumentos que encontramos en Tópicos o si sucede al contrario. Al respecto, Reale, refiriéndose a la dialéctica aristotélica en contraste con la concepción platónica y luego de reproducir el célebre texto topical que afirma que ella “orienta hacia los principios de todas las ciencias.” (Reale, 1992, p. 154) comenta; “en Aristóteles «la dialéctica» asume un significado muy distinto del que tenía en Platón (o, sí se quiere, conserva el significado más amplio y menos específico dado por Platón, puesto que, para éste, la dialéctica era especialmente la ciencia de las relaciones entre las ideas). Pero los Tópicos no ahondan en este segundo punto, sino que se limitan preferentemente al primero y, en consecuencia, desarrollan abundantemente los principios de la retórica.” (idem). Como puede verse, del pasaje citado se infiere que Tópicos hundiría sus raíces en los principios argumentativos que la Retórica provee. Sin embargo, Patter destaca –siguiendo la letra del estagirita- que “la retórica es –una parte de la dialéctica y como su ramificación, pues el silogismo del que se sirve la retórica es pedido a la dialéctica.” (Patter, 1968, p. 168). No obstante, sin entrar en la problemática de ponderar la influencia de Tópicos sobre Retórica o de ésta última sobre aquella, es menester reconocer su vinculación. Al respecto, Patter mismo destaca, por ejemplo, que “se sabe el lugar que ocupa la interrogación en la dialéctica, donde todo depende de la respuesta dado por el adversario. Pero esta misma interrogación también forma parte de la retórica.” (Patter, 1968, p. 169). Cfr. (Retórica, I, 2, 1356ª32). En síntesis, al margen de la distancia o de la cercanía que guarden entre si retórica y dialéctica, y sin entrar en la especificidad de tales relaciones, tiene sentido aproximarse al método de Tópicos a la luz del de Retórica. (Cfr. Patter, 1968, p. 168).  


� Es sensato explicar ciertos rasgos de un método a partir del otro, ya que retórica y dialéctica se asemejan por su carácter dialógico, máximamente universal y por no circunscribirse a la unidad del género. A este respecto, Patter sostiene; “nos parece legitimo interpretar el método de los Tópicos a la luz de la Retórica, por la condición de que los métodos expuestos tanto en un libro como en el otro sean idénticos según el mismo autor, y porque se pueda verificar las conclusiones atinentes en el mismo texto de los Tópicos. El peligro de las trasposiciones ilegítimas esta entonces suficientemente descartado como para no impedir este estudio comparativo. Existe, a pesar de sus diferencias, estrechas relaciones entre la retórica y la dialéctica (objeto de los Tópicos).” (Patter, 1968, p. 168) Siguiendo el hilo argumentativo de Patter, Rubinelli comenta; “ambas constituyen la versión técnica de una misma facultad natural, la de indagar sobre alguna tesis endoxástica o sostenerla, es decir, de defenderse o atacar, que encuentra su expresión en la misma forma argumentativa; el silogismo dialéctico o retórico.” (Rubinelli, 2002, p. 372). 


� En Retórica, el marco referencial de la esquemática de los lugares comunes se encuentra en Retórica II, 22, aquí Aristóteles se ocupa con profusión del enthymema o silogismo retórico y terminada su exposición, en Retórica II, 23, ofrece una clasificación de lugares comunes útiles para este razonamiento y cuya función es proveer de recursos para empezar a argumentar.


� Gadamer, en su libro El Inicio de la Filosofía Occidental, en el capítulo donde analiza el poema  parmenídico atendiendo especialmente a la segunda parte del mismo, dice encontrar una clave para entender las articulaciones más generales del pensamiento jónico y, al respecto, destaca que lo característico de la explicación cosmológica es ofrecer “una visión del universo según la cual este está constituido por opuestos interrelacionados e inseparables.” (H. G. Gadamer, “El Inicio de la Filosofía Occidental”, Paidos Studio, España, 1999, p. 123). Es decir, señala Gadamer “lo que está opuesto a otra cosa […] es eso lo que evidentemente se hallaba en los fundamentos del pensamiento jónico” (ibidem, p.121). Y es que, para los jónicos, esa forma explicativa que evidencia la relación de una cosa con su opuesta, según Gadamer, llego a ser “la verdadera unidad de la cosa tras la duplicidad” (idem), constituyéndose así en un paradigma explicativo fundamental con el que el mundo griego no sólo lograba evitar “el pensamiento de la nada” (ibidem. p. 123) sino que además establecían el principio según el cual; “para comprender algo correctamente, hay que entender todas sus implicaciones.” (ibidem. p. 122). En consecuencia, Aristóteles, como en tantas otras cosas, sistematiza en una teoría de la oposición dicho logos fundamental, que aplicado a las premisas permite construirlas de diferentes maneras entendiéndola así en todas sus implicaciones. 


� Algunos de los lugares ejemplares donde encontramos la exposición de la teoría aristotélica de la oposición son los siguientes: Categorías 10, 11b17- Categorías 11, 14ª25. Metafísica V, 10 1018ª20. Metafísica III, 1 995b20. Metafísica X.


� Tópicos I, 15. En general, la aplicación de esta estrategia argumentativa centrada en la teoría aristotélica de la oposición puede seguirse a lo largo de todos los libros dedicados a los diferentes predicables.


� En Tópicos II, 9 114ª40ss. define términos coordinados de la siguiente manera: “se llaman elementos coordinados las cosas correspondientes a la misma serie, v. g.: justicia, el justo, lo justo, justamente.” Un poco más arriba en 114ª 28ss los ejemplifica así; “[…] las cosas justas y el justo respecto a la justicia.”  


� En efecto, en Tópicos II, 9 Aristóteles establece esta división entre términos coordinados e inflexiones o casos. No obstante, las siguientes líneas evidencian que las inflexiones son un tipo de términos coordinados. En Tópicos II, 9 114ª38 se lee: “Parece, por otra parte, que también lo correspondiente a las inflexiones son elementos coordinados, v. g.: justamente respecto a la justicia. 


� Por ejemplo, hay correlación de términos entre las cosas justas, lo justo, el justo y la justicia, mientras que “justamente” es una flexión que significa actuar con justicia. Volveremos sobre tal  topos en los siguientes capítulos.


� Racionero, 1999, p. 433, nota. 329.


� Vinculado a los lugares de la definición estaría «el lugar común de la división» [Retórica II, 23 1398ª30- 34] Respecto al locus de la división es tema de debate el tipo de división que emplea Aristóteles, pues, tiene tanta fuerza la tesis que sostiene que el estagirita sigue empleando las tradicionales divisiones dicotómicas platónicas, como la que sostiene que emplea un nuevo esquema.


� En Retórica II, 23.1. 1398a27- 30 se lee : “Otro <lugar> es el de cuántas maneras, según <hemos tratado> en los Tópicos a propósito del uso recto <de los términos>” 


� El tema del sentido aristotélico de la epagogé, traducida por inducción o también por comprobación es confuso, pues, como suele suceder con una buena parte de la terminología filosófica y, según nos advierte W. K. C. Guthrie; “esta palabra sólo se hace técnica en Aristóteles, y es difícil estar seguros de la idea que hay detrás de ella.” (W. K. C Guthrie. Historia de la Filosofía. III v, Editorial Gredos, Madrid, 1994. p. 405) En general, la epagogé de Aristóteles ha sido traducida como inducción, es decir –explica Candel- “como un «ascenso de lo singular a lo universal.” (Aristóteles. Tratados de Lógica II (Organon). Traducción y notas de M. Candel, Gredos, Madrid, 1998, Analíticos Primeros. II, 21, nota 437, p. 282) 


� En Tópicos I, 12 105ª10 se lee: “[…] es necesario establecer en cuántas especies se dividen los argumentos dialécticos. Una es la comprobación, otra el razonamiento […] Una comprobación […] es el camino desde las cosas singulares hasta lo universal.”


� Por ejemplo, M. Candel es uno de los que traduce epagoge por comprobación.


� En efecto, hay procedimientos argumentativos de naturaleza dialéctica que dependen de la estructura de la epagoge y, al respecto, uno de estos casos más notables es el del «ejemplo». Y es que, en los Analíticos, en Retórica y en algunos otros tratados como Tópicos, Aristóteles sostiene que “[…] el ejemplo es una forma de comprobación.” (Analíticos Segundos I, 1 71ª10). Al respecto, en Retórica II, 20 1392b, 26 se lee: “El ejemplo es semejante a la inducción y la inducción es un principio del razonamiento.” Para Aristóteles, el carácter inductivo del ejemplo se pone de manifiesto en la propia relación de semejanzas que es característica en estas prácticas. Esto puede corroborarse en Retórica I, 2.7 1357b26-30 donde se lee: “Por lo que se refiere al ejemplo, también se ha dicho ya qué es una inducción y sobre qué elementos versa esta inducción. Pero no hay <aquí una relación> de la parte con el todo, ni del todo con la parte, ni del todo con el todo, sino de la parte con la parte y de lo semejante con lo semejante: cuando se dan dos <proposiciones> del mismo género, pero una es más conocida que la otra, entonces hay un ejemplo.” Por lo demás, respecto al valor epistémico del ejemplo en la metodología dialéctica ha sido puesto de manifiesto por autores de gran calibre. En efecto, como lo ha mostrado Düring con profusión, los ejemplos que articulan a los Tópicos de los distintos predicables son en su gran mayoría, tesis filosóficamente relevantes. En este sentido, muchos de los ejemplos remiten a opiniones que merecerían una especial atención filosófica, puesto que, no se trata de ejemplos inventados, sino que los ejemplos de Tópicos son opiniones autorizadas. Una aproximación a esta distinción, que permite fundamentar la afirmación de que el papel del “ejemplo” en Tópicos no se limita a referir y a establecer semejanzas entre hechos, ni tampoco consiste en simples casos inventados, la encontramos en el siguiente texto de Retórica II, 20 1392, 28 donde leemos: “hay dos especies de ejemplos: una especie consiste en referir un hecho que ha sucedido antes, y la otra, en inventarlo uno mismo.” Y es que, incluso desde el punto de vista retórico, los ejemplos filosóficamente relevantes empleados en Tópicos y que, desde luego, significan las opiniones plausibles de los más conocidos y reputados, bien pueden ser equiparados con el carácter de honradez o prestigio reconocido a los retóres. Efectivamente en Retórica I, 2.2  1356b5- 13 se lee: “Pues bien, <se persuade> por el talante, cuando el discurso es dicho de tal forma que hace al orador digno de crédito. Porque a las personas honradas las creemos más y con mayor rapidez, en general en todas las cosas, pero, desde luego, completamente en aquéllas en que no cabe la exactitud, sino que se prestan a duda; si bien es preciso que también esto acontezca por obra del discurso y no por tener prejuzgado cómo es el que habla. Por lo tanto, no <es cierto que>, en el arte, como afirman algunos tratadistas, la honradez del que habla no incorpore nada en orden a lo convincente, sino que, por así decirlo, casi es el talante personal quien constituye el más firme <medio de> persuasión.” En síntesis, respecto al rol de la epagogé en la dialéctica aristotélica puede concluirse, a partir de lo señalado respecto al “ejemplo”, que posiblemente muchos de los procedimientos dialécticos se remitan al razonamiento epagógico, lo que corrobora su importancia metodológica, admitiendo además su carácter primordial como una de las principales formas de razonamiento en general. Sin embargo, aceptar esta tesis no es igual a admitir que la dialéctica como método –y sus procedimientos- en última instancia tenga su fundamento en la epagogé. Pues, esto sería desconocer el alcance que Aristóteles otorga a este método restándole así especificidad a sus procedimientos e instrumentos y autonomía al método.  


� En la sección de este capítulo dedicada al tema de la universalidad de la dialéctica en el orden de los fines. 


� Recuérdese, Tópicos I, 10 104ª8; “una proposición dialéctica es una pregunta plausible.”


� Recordemos, Tópicos I, 11 104b1ss; “Un problema dialéctico es la consideración de una cuestión […] acerca de la cual, o no se opina ni de una manera ni de otra, o la mayoría opina de manera contraria a los sabios o los sabios de manera contraria a la mayoría, o bien cada uno de estos grupos tiene discrepancias en su seno.”


� En la concepción aristotélica del método dialéctico, el procedimiento aporético, en la medida en que parte de una cuestión problemática (carácter este que se pone de manifiesto ante las opiniones encontradas que se suscitan) se orienta a la indagación del nudo de la aporía, lo cual significa que el establecimiento de los principios, en cuanto sigue el procedimiento aporético, no es metodológicamente epagógico sino estrictamente dialéctico. En otras palabras, en cuanto al tema de la adquisición de las premisas discutidas dialécticamente podría hablarse de dos fases. En la primera, la epagóge selecciona los endoxa; en la segunda, la estructuración aporética procede a ordenar de manera opositiva las premisas obtenidas epagógicamente. 


� Véase (Paván, 2004, p. 244); (Berti, 1989, p. 78). 


� En cierto modo, Irwin, es uno de los autores que comparte la tesis de que la función de la epagogé –como decíamos- se restringe a la selección de opiniones; esta es su opinión al respecto; “en la argumentación dialéctica el paso sucesivo a la selección de los datos lo constituye el examen de las aporías. En este caso, contrariamente, a la búsqueda empírica, la consideración de las aporías parece ser claramente dis.tintas de la selección de los datos, y parece ser consecuente. Este es el orden que Aristóteles en general observa en la propia búsqueda dialéctica.” (Irwin, 1996, p. 49) 


� Refutaciones Sofísticas 9, 170ª23. 


� Como dice Racionero; “la remisión de un argumento cualquiera a un «lugar común» constituye un método por el que es posible sustituir las relaciones de inferencias espontáneas, que la razón realiza entre términos particulares, por las relaciones comunes y generales que son de aplicación a todos los casos. La fuerza del argumento reside entonces, no en la materia a que se refiere, sino en que tal materia es presentada como expresión de una inferencia universal que todos tienen que admitir.” (Racionero, 1999, p. 190, nota 66)


� En efecto, así se lee en Tópicos I, 4 101b25ss; “Pero nadie suponga que nosotros decimos cada una de estas cosas [Aristóteles se refiere a los cuatro predicables], enunciada por sí misma, es una proposición o un problema, sino que, a partir de ellas, surgen las proposiciones  y los problemas.” 


� Extraemos la línea entrecomillada de Tópicos I, 9 104ª cuyo texto vale la pena citar in extenso. He aquí el pasaje; “de modo que éstas son todas las cosas «por referencia a» y «a partir de» las cuales <se forman> los enunciados [predicables y categorías]: tras esto hay que decir cómo adoptaremos <las proposiciones> y a través de qué medios evitaremos las dificultades.”(Cursivas añadidas). Con este párrafo, Aristóteles, concluye el mencionado capítulo y, a propósito del pasaje de Tópicos I, 9 103b30- 104ª1-2, Zadro, comenta lo siguiente; “aquí concluye la primera parte de la búsqueda metodológica proyectada en Tópicos I, 4 101b11 […] El tratamiento de los predicables desarrollado en los capítulos 5- 9 […] Se pasa ahora a la respuesta a la pregunta de Tópicos I, 4 101b12-13, es decir, aquella sobre la localización de los materiales de las argumentaciones dialécticas.” (Zadro, 1969, p. 334) En efecto, en Tópicos I, capítulos 5 a 9 se estudia lo concerniente a las doctrinas predicativas fundamentales (teoría de los predicables y de las categorías). Ahora bien, los capítulos 10 y 11 (e incluso el 12) están dedicados al estudio de nociones formales tales como “proposición” (dialéctica); “pregunta” y “problema” entre otras. Así pues, es a partir de Tópicos I, 13 que empieza el análisis de los Instrumentos Dialécticos (ID). 


� En efecto, como ya se sabe, las premisas del razonamiento dialéctico son las proposiciones dialécticas. 


� Patter, al comienzo del artículo suyo que venimos utilizando destaca lo siguiente; “la exegesis de los Tópicos es una empresa delicada por más de una razón […] toda vez que la más fundamental de todas las dificultades consiste probablemente en el hecho de saber que es lo que Aristóteles ha supuesto con la noción de lugar, especialmente porque él no ha dicho claramente cuál es la relación entre los instrumentos dialécticos y los lugares.” (Patter, 1968, p.164). 


� Cursivas añadidas.


� Respecto a lo señalado, Patter apunta ; “las directrices dadas en Topiques VIII son para la discusión, estas directrices no son para los lugares. En efecto, Tópicos VII termina diciendo que todos los lugares ya han sido enumerados (155a37).” (Patter, 1968, p.174).   


� Al respecto, Patter sugiere que “tomemos como punto de partida para resolver la cuestión de la relación entre los lugares y los instrumentos, el hecho de unos y otros (los lugares en tanto que formas de búsqueda y los instrumentos) sirven para encontrar proposiciones. Entonces, dependiendo de la manera como este hecha la investigación y del caracter de las proposiciones se sabra si los lugares son idénticos o no a los instrumentos.” (Patter, 1968, p. 182).   


� Recordemos que en Tópicos I, 13 105ª22 leemos: “Los instrumentos a través de los cuales llevaremos a buen término los razonamientos son cuatro: primero; tomar las proposiciones.” (Cursivas añadidas). 


� El pasaje al que hacemos referencia reza así; en Tópicos I, 14 105ª35 se lee: “[…] las proposiciones se han de escoger de tantas cuantas maneras se ha precisado <al tratar> acerca de la proposición […] <con tal que> no sean contrarias a las apariencia, y todas las opiniones que corresponden a una técnica.” (Cursivas añadidas).


� Véase Tópicos I, 10 104ª13ss. Entre otros.


� Véase Tópicos I, 14, 105ª39ss.


� Al respecto, confróntese el conocido pasaje de Etica a Eudemo I, 3 1214b, 29ss. 


� Que las tesis dialécticas sean reconocidas, en primera instancia, por todos los hombres no debe llevarnos a pesar que se trata de las opiniones de cualquiera. En efecto, Paván (comentando el pasaje que hemos referido en la anterior nota a pie de página) señala: “[…] en la clase de las opiniones comunes no debe incluirse cualquier estrafalario juicio que a alguien se la haya ocurrido y Aristóteles es muy claro al respecto.” (Paván, 2001, p. 116)  


� Cursivas añadidas. Este criterio (Tópicos, VIII, 11) que se inserta en el marco de la teorización de la práctica dialéctica, pone de manifiesto el valor de las premisas en el silogismo en general y  en el razonar dialéctico en particular. 


� Obviamente y como ya dijimos, el criterio de plausibilidad referida al carácter no paradójico de la opinión puede vincularse a los contextos ejercitativos y de conversación que tiene la dialéctica. Este criterio aparece en Tópicos I, 10 104ª15/ 34-38 y en Tópicos I, 14 105b1.


� En cuanto al tomar las premisas de los razonamientos dialécticos, Aristóteles no sólo recomienda hacerlo de acuerdo con las técnicas conocidas, sino que también en concordancia con el “vocabulario técnico” esto es, de acuerdo con las formas establecidas y atribuyendo el predicado al sujeto conforme a lo establecido en la doctrina de los predicables. Efectivamente, a este respecto, en Tópicos II, 2 109bss leeemos lo siguiente: “Así, pues, cabe también que el que expone la tesis la precise de acuerdo con el vocabulario <técnico>, v.g.: que a la justicia le ocurre accidentalmente ser una virtud.” 


� Al respecto, en Tópicos I, 10, 104ª35, Aristóteles afirma claramente; “[…] cualquiera haría suyo lo que es plausible para los que han estudiado sobre estas cosas, v.g.: el médico acerca de las cuestiones de medicina, el geómetra acerca de las cuestiones de geometría; de manera semejante en los demás casos.” 








� Respecto, a lo aconsejable de tomar como referencia las opiniones de versados y especialistas, en Tópicos I, 12 105ª14- 16 se lee; “Si el más eficaz piloto es el versado en su oficio, así como el cochero, también en general el versado es el mejor en cada cosa.” Sobre este mismo tema, un poco mas adelante, en Tópicos I, 14, 105b13, Aristóteles destaca que en la argumentación dialéctica; “[…] es útil también escoger [las premisas] de entre los argumentos escritos, y confeccionar listas de cada clase” y “también, consignar al margen las opiniones de cada uno […] pues, cualquiera haría suyo lo dicho por alguien reputado.” Finalmente, en Tópicos VIII, 14, 163b20-23, Aristóteles vuelve a suscribir el criterio según el cual, es oportuno buscar premisas a partir de los argumentos escritos y “confeccionar listas de cada clase de tesis sostenidas.”. 


� Recordemos que el propósito de la dialéctica es cifrarse como un método útil para discurrir en torno a todo tipo de problema.


� Respecto a este nivel de plausibilidad mínimo en el cual se enmarca la admisión de las opiniones de todos y de la mayoría, otro de los modos de recabar premisas es asumir aquellas opiniones que expresan lo que sucede la mayoría de las veces. Al respecto, es un criterio de plausibilidad secundario el enunciado, en Tópicos I, 14, 105b10ss, donde leemos; “todo lo que parece darse en todos los casos, o en la mayoría de ellos, se ha de tomar como principio y tesis admitida: pues la establecen los que no perciben que en algún caso no sea así”. Sobre este procedimiento para fijar endoxa debe advertir que se trata de un topos útil para refutar. Sin embargo, no debe confundirse la noción de plausibilidad con la de probabilidad, pues no basta atenerse a los signos o indicios que señalan que una cosa sucede la mayoría de las veces, puesto que los endoxa no se constituyen a través de un proceso de generalización si no de selección de opiniones minimamente cualificadas. Finalmente, la expresión que se traduce por la “mayoría de las veces” es; «hôs epì tò polý», la cual es utilizada, por ejemplo, en Analíticos Primeros I, 8 29b13ss, I, 13 32ª5ss, así como es frecuente su uso en Retórica.


� Cuya naturaleza pretendemos confirmar al analizar la función y el alcance del segundo ID topical, esto es, el referido a la distinción de sentidos. 


� En Tópicos VIII, 8 160ª35 se lee: “Puesto que toda proposición del razonamiento, o bien es una de aquellas a partir de las cuales se hace el razonamiento, o bien se enuncia con vistas a <probar> alguna de aquéllas (y es evidente cuándo se toma por mor de otra cosa distinta; por el hecho de preguntar varias cosas semejantes: pues lo universal, la mayor parte de las veces, se capta por comprobación o por semejanza), hay, pues, que todas las cuestiones singulares, con tal que sean verdaderas y plausibles.” 


� Que epagogé y semejanza no guardan identidad, lo corrobora el siguiente pasaje de Tópicos VII, 156b14, donde leemos; “[…] se capta lo universal a partir de los singulares, mientras que, en el caso de los semejantes, lo que se capta no es lo universal bajo lo que están todos los semejantes.” 


� En Tópicos I, 18 108b20 se lee: “Para las definiciones e útil porque si somos capaces de percibir qué es idéntico en cada caso, no tropezaremos con la dificultad de en qué género es preciso que pongamos lo previamente establecido al definirlo: pues, de las cosas comunes, lo que en  mayor medida se predica dentro de qué es será el género.” 


� Al comienzo de Tópicos VI –libro dedicado a la definición- el filósofo establece cinco condiciones que la invalidarían, al respecto, señala; (1) que la definición no corresponda a lo que define; (2) que se yerre en el género; (3) que se de un propio; (4) que no se de la esencia de lo definido; (5) que no se defina bien; por ser la definición brindada oscura o metafórica, o porque se han añadido atributos superfluos. Véase, Tópicos VI, 1 139ª25ss. – VI, 2. – VI, 3.  Ahora bien, analizando este tema, Zagal destaca la vinculación entre el ID de la semejanza y el este plexo de Tópicos VI. Véase, (Zagal, 2002, 409- 431).


� Una forma de semejanza es la metáfora, sin embargo, tal recurso es considerado como uno de los vicios lógicos en los que se puede incurrir al definir dada la oscuridad verbal que produce (Tópicos VI, 2). Al respecto, Zagal apunta “en efecto, la metáfora hace de alguna manera cognoscible lo significado gracias a la semejanza (pues todos los que metaforizan lo hacen de acuerdo con alguna semejanza), esto último, en cambio, no hace cognoscible la cosa.” (Zagal. 2002. p.416). La semejanza pues, desde el punto de vista dialéctico tiene un valor epistémico y teorético que la aleja de los planteamientos verbales y vacíos. 


� En el caso del análisis de argumentar tomando como punto de partida proposiciones contrarias, el ID que podría corresponderle es el tercer ID relativo a encontrar las diferencias (siendo que el segundo ID se refiere a la distinción de sentidos). Sin embargo, la función del tercer ID relativo a encontrar las diferencias se circunscribe a establecer las diferencias entre géneros y, en este sentido, su función es similar a la del cuarto ID en lo que respecta a su vinculación con las definiciones en cuando trata de brindar los géneros más semejantes para lograrlas.  


� Supra, p. 26- 27.


� Véase, Tópicos VIII, 14.


� Las reglas de los encuentros constituyen el contenido de Tópicos VIII. En este libro, Aristóteles teoriza sobre las condiciones de ejercicio de los roles tanto del que pregunta como del que responde.  


� Algunos de los pasajes que reflejan tal concepción son los siguientes; Analíticos Primeros I, 1; Tópicos I, 2, 101ª35- 36; Tópicos VIII, 14, 163b9-12; Refutaciones Sofísticas XI, 172ª12-21. 


� Zanatta, por ejemplo, afirma que la aporetica es el método que consiste en ir “comparando la tesis con su contraria” (Zanatta, 2002, p. 35). Pues, “examinar los contrarios es lo mismo que examinar las consecuencias de las dos soluciones opuestas de una aporía: es lo que se hace aplicando el método diaporemático.” (Zanatta, 2002, p. 34).   


� En efecto, como explica Zanatta; “hace falta derivar todas las consecuencias de las dos proposiciones y asegurarse de si existe alguna que se oponga a las demás de la misma serie o a la proposición primitiva: lo cual permitirá afirmar que esta proposición es falsa.” (Zanatta, 2002, p. 29).


� Con razón, Zanatta, señala; “examinar los contrarios, es decir, examinar si las consecuencias que se derivan son compatibles entre sí y con la proposición primitiva, equivale a decidir la verdad de una de las dos proposiciones y llevar a cabo esta tarea es conocer. He aquí la fuerza y el poder de la nueva dialéctica y de su método diaporético.” (Zanatta, 2002, p. 35). Zanatta reitera no pocas veces que el método dialéctico y sus procedimientos producen conocimientos, lo cual nos parece sensato aceptar. 


� Paván ya ha mostrado la importancia que tiene la aporética en la Metafísica, destacando entre las quince aporías formuladas en el libro tercero, el valor que tienen las cuatro primeras aporías enunciadas respecto a la constitución de la «ciencia buscada». Y es que, la exegética aristotélica coincide en destacar el rol estructural de la aporética en general y, en especial, el de las primeras cuatro aporías. Al respecto, véase, (Paván, 2004, p. 151ss), (P. Natorp, Tema e disposizione della «Metafisica» di Aristotele, trad. it. de V. Cicero, Milano, 1995, p.53, en Paván, 2004, p.156), (W. Jaeger, Aristóteles, trad. cast. J. Gaos, FCE, México, 1984. p. 225), (G. Reale, Il concetto di filosofia prima e l´unità della Metafisica di Aristotele, Milano, 1994. p. 54, en Paván, 2004, p. 152). Otros intérpretes destacan que la aporética es un signo distintivo no sólo del planteamiento de los problemas en la Metafísica sino como característico del modo en que Aristóteles investiga en general. Al respecto, algunas referencias son las siguientes, (M. Nussbaum, La Fragilidad del Bien, trad. cast. de. A. Ballesteros, Ed. Visor, Madrid, 1995. Especialmente al capítulo titulado «la salvación de las apariencias de Aristóteles»), (J. L. Ackrill, La Filosofía de Aristóteles, trad. cast. de F. Bravo, Monte Avila Editores, Caracas, 1987, p. 200). Aubenque ha escrito; “Sur la Notion Aristotelicienne de Aporie” in Aristotle et les problèmes de méthode, communications présentées au Symposium Aristotelicum tenu a Louvain, Paris, 1960. En este artículo, Aubenque, después de cotejar el Index aristotelicum de Bonitz, señala que dicha noción es incidentalmente tratada por el estagirita; de allí la importancia del tercer libro de la Metafísica que, como destaca el exégeta, brinda el texto más largo dedicado al tema. En efecto, el esquema ternario: Aporía: es el embarazo inicial debido a más de una thesis posible. Diaporía: exploración de las diferentes posibilidades. Euporía: definida como la solución a las dificultades anteriores, es desarrollado en Metafísica beta. El esquema ternario es comentado por Paván, en el capítulo que dedica al tema. El pasaje más significativos de Tópicos al respecto a la definición de aporía se encuentra en Tópicos VI, 6, 145b18. (Paván, 2004, p. 248). En Etica a Nicómaco y en Etica a Eudemo son muchos los lugares útiles, a propósito de la metodología de la aporía, dos ellos son los siguientes: Etica a Nicómaco VII, 1 1145b2- 7, Etica Eudemia VII, 2 1235b14- 17. Y es que, suele afirmarse que la metodología dialéctica es propia de la filosofía práctica. Respecto, a la aplicación de tal proceder en relación con el concepto de felicidad, véase, H. Zagal & S. Aguilar- Álvarez, Límites de la Argumentación Ética en Aristóteles; Lógos, Physis y éthos, Publicaciones Cruz O., S.A,.35. Finalmente, en la Física, Aristóteles también utiliza procedimientos dialécticos y esquemas aporéticos. Al respecto, como destaca Paván –y es un lugar común en la exegética filosófica- suele destacarse el lugar que tiene La Fisica di Aristotele, trad. It. de C. Gentili, Bologna, 1993 escrito por W. Wieland. Irwin, por ejemplo, también destaca la utilización del procedimiento aporético, a propósito de la definición de `lugar´ en Física IV, 4 211ª7, (T. Irwin, 1996,  p.35- 39). No obstante, Irwin, al distinguir entre una aplicación ordinaria o natural de la dialéctica y el desarrollo de una dialéctica fuerte, pareciera vincular la aporética a la práctica de esa dialéctica débil. La dialéctica débil pareciera caracterizarse por el énfasis en la apreciación de las opiniones plausibles sostenidas por la tradición filosófica, mientras que al utilizar la dialéctica fuerte, Aristóteles partiría de sus concepciones fundamentales vinculadas a la noción de susbtancia y a los propios supuestos realistas de su filosofía. Así pues, utilizando la dialéctica débil, según sostiene Irwin, la fundamentación de principios objetivos sería ello misma débil. Al parecer, esta tarea se realiza mejor utilizando la llamada dialéctica fuerte, pero, el problema en este caso es que se parte de presupuestos ya vinculados a la médula de la ontología aristotélica. No obstante, aunque la interpretación de la dialéctica aristotélica que ofrece Irwin abunda en matices, este autor acepta que Aristóteles otorga competencia protológica a la dialéctica, por lo tanto, admite que la dialéctica tiene –como él la denomina- una dimensión constructiva y al respecto sostiene que la dialéctica avanza hacia los primeros principios, precisamente, a través de la aporética. Véase (Irwin, 1996, p. 64, 85-88), sobre su valoración de las aporías en Metafísica, véase, (Irwin, 1996, p. 203-207). En general, respecto a la utilización –y al valor que otorga Aristóteles- al proceder aporético en sus investigaciones físicas en general y biológicas en particular, el tema es tierra en exploración.     














� Como se recordará, en Tópicos I, 13 105ª22 Aristóteles señala que; “los instrumentos a través de los cuales llevaremos a buen término los razonamientos son cuatro” y el primero de ellos se refiere al modo en que se deben “tomar las proposiciones.” 


� Aristóteles, Categorías, Introducción, traducción y notas de Miguel Candel Sanmartín, Ed. Gredos, Madrid 2000.


� Es sabido que cuando Aristóteles se refiere a las relaciones en las cuales un término se predica de otro, para significar tal hecho lingüístico el filósofo suele emplear la palabra `cosa´ en lugar de referirse a la predicación de tal o cual término. Al respecto, por ejemplo, en Analíticos Primeros I, 27, 43ª25, leemos; “de todas las cosas que existen, unas son tales que no pueden predicarse universalmente […] v.g.: Cleón y Calias  […] pero de ellas se predican otras […] v.g.: hombre, de Calias, y animal, de hombre. Así, pues, está claro que algunas de las cosas que existen es natural que no se digan de nada.” (Aristóteles, Analíticos Primeros, Introducción, traducción y notas de Miguel Candel Sanmartín, Ed. Gredos, Madrid 1998). La misma situación se pone de manifiesto en Categorías y, al respecto, Guthrie nos informa sobre el “uso aparentemente indiferente de onta (1ª20) y legómena en las Categorías” (W. K. C. Guthrie, Historia de la Filosofía Griega, VI, Gredos, 1993, p. 153). Así pues, de lo dicho se sigue que, para Aristóteles, la predicación remite a las cosas y conforme a Analíticos Primeros I, 27, 43ª25 puede decirse que hay cosas (tà ónta) cuyo modo de ser es como el de Calias, esto es, que no se predican de ninguna cosa, aunque también hay cosas como `animal´ u `hombre´ cuya naturaleza es ser predicadas de otras como Calias. Es decir, para Aristóteles, la realidad, las cosas y el modo como estas se dan de hecho brinda la clave constitutiva de su discurso onto- lógico y de allí que el filósofo prefiera expresar las relaciones predicativas, lógicas o gramaticales utilizando, en lugar de la palabra `término´, `cosa´. Son pues, –para Aristóteles- las cosas las que pueden o no predicarse de otras. En este sentido, Aubenque destaca que “equivocidad y univocidad […] concierne inmediatamente a las cosas, y no a las palabras” y es que, “podría pensarse que se trata de una relación extrínseca y accidental; pero, en realidad, el propio ejemplo dado por Aristóteles (el hombre y el caballo son sinónimos en cuanto que ambos son animales) muestra que no es ése el caso […] la sinonimia expresa una relación plenamente real […] sinonimia y homonimia no son, pues, simples accidentes de las cosas, en cuanto que son nombradas, sino que pueden designar propiedades reales.” (Aubenque, 1987, p. 168). Ahora bien, respecto a este proceder aristotélico, como apunta Guthrie, una de las voces criticas es la de Lukasiewicz quien “acusa a Aristóteles de «inexactitud» por hablar de «cosas» (al usar las palabras ónta y aisthetá) que se predican de otras cosas.” (ibidem, p. 152). La observación es clara, para Lukasiewicz es impropio decir que hay cosas que se prediquen de otras cosas, puesto que sólo hay términos que se predican de otros. Esta critica, sin embargo, no es aceptable, pues, por un lado, reclama un rigor metalinguístico ajeno a la lógica de Aristóteles y, por otro lado, supone que, para el estagirita, la predicación deba ser sólo cuestión de lenguaje, aún cuando es sabido que el supuesto fundamental de la predicación en Aristóteles remite al concepto de susbtancia entendida como la realidad que no se predica de otra cosa. Finalmente –a propósito de `substancia´- es manifiesto que la doctrina aristotélica de las categorías es menester comprenderla desde la perspectiva realista bajo la cual se concibe dicha teoría. En efecto, refiriéndose al constitutivo realismo aristotélico Guthrie destaca: “A los ojos de Aristóteles, una palabra no puede usarse correctamente a no ser que se la pueda relacionar con la realidad que se desea expresar mediante ella. Si como acontece tan a menudo, una palabra se usa en sentido ambiguo, para expresar más de una cosa, sus sentidos diversos –es decir, las realidades a las que corresponde en contextos diferentes- deben distinguirse cuidadosamente. Las Categorías está dedicado a clarificar lo que es ser y rápidamente nos mete en una discusión sobre la naturaleza de la substancia.” (ibidem, p. 152) Esta opinión de Guthrie es muy valiosa respecto de la aplicación del IDDS en la Metafísica.





� El abordaje que a continuación presentamos de los topoi del IDDS es descriptivo. Hemos procurado poner de manifiesto el sentido general de los esquemas propuestos y para ello hemos atendido a la coherencia significativa de los ejemplos. Se trata de ofrecer una comprensión llana del sentido global de dichos topoi. En Tópicos, en general, la estructura de los lugares comunes teorizados, y en particular la de los topoi del IDDS, se caracteriza por mostrar tipos de relaciones que pueden darse entre proposiciones cuya característica fundamental es significar las implicaciones derivadas de las inclusiones entre clases que, o bien pueden ser complementarias entre e si o bien pueden resultar inversas. En este sentido, en las pautas inferenciales de los topoi del IDDS podemos reconocer dos dimensiones complementarias; por un lado, en cuanto esquemas formales, su misma construcción presupone, por ejemplo, la utilización de reglas vinculadas a las relaciones entre términos en virtud de su extensión. Pero, por otro lado, dichas pautas inferenciales no pueden considerarse solo como esquemas formales, pues, tratándose de relaciones de complementariedad o no entre clases, las proposiciones dependen de los contenidos significados en dichas proposiciones, lo que explica la utilización y el valor que Aristóteles da a los ejemplos. En síntesis, los topoi del IDDS presentan esquemas inferenciales que son lógico- linguísticos y ambas dimensiones están complejamente vinculadas. Sobre estos aspectos, cfr. (Zadro, p.34-35s).





� En Tópicos I, 15 106ª9-12 leemos: “Si una cosa se dice de muchas maneras o de una sola es algo que se ha de ver por los medios siguientes. Primero, mirar, en el caso del contrario, si se dice de muchas maneras, tanto si hay discordancia en la especie como si la hay en el nombre.” 


� La doctrina de la oposición también es estudiada en Categorías 10 y 11 y también en Metafísica  V, 10 y X, 4. 


� Otra definición del mismo tenor es la que encontramos en Categorías 11, 14ª15 donde se lee: “es evidente que los contrarios surgen por naturaleza en torno a una cosa idéntica, bien en especie, bien en género.” 


� En efecto, es en el proceso de cambio de un extremo al otro en donde tienen lugar los intermedios de la contrariedad. Sobre este particular en Metafísica X, 7, 1057ª20-32, Aristóteles nos dice lo siguiente; “puesto que entre los contrarios parece haber algún intermedio, y en ciertos caso lo hay, necesariamente, los intermedios son compuestos de los contrarios. En efecto, los intermedios y aquellos de que son intermedios pertenecen al mismo género” y “todos los intermedios lo son entre determinados opuestos, ya que sólo a partir de éstos, por sí, es posible el cambio.”


� Por lo tanto, si lo contrario de `lo agudo´ se dice de muchas maneras de ello se infiere que lo contrario de `grave´ también se predicará de muchas maneras. En efecto, así lo afirma Aristóteles, en Tópicos I, 15, 106ª17-20 al señalar que “lo contrario de lo grave en la voz es lo agudo; en cambio, en el cuerpo, lo leve; de modo que lo grave se dice de muchas maneras, puesto que también su contrario se dice así.” Dicho con otras palabras, si un término contrario se dice de muchas maneras, a su vez el contrario de dicho término también se dirá de muchas maneras. 


� Y es que, para Aristóteles, la homonimia no se refiere simplemente a los términos, ya que éstos apuntan a las cosas y este es el enfoque constante en el tratamiento aristotélico de los topoi de los homónimos. A este respecto, es decir, sobre la necesaria referencia de la distinción de sentidos de los términos a la realidad, las siguientes palabras de Irwin tienen mucho peso: “Aristóteles parece interesado en la correspondencia de los nombres con  las distinciones importantes de la realidad: Estos criterios de la homonimia implican el hecho de que la dialéctica sea más que una técnica para conducir argumentaciones: debe, en efecto, reflejar nuestras perspectivas relativas a las distinciones reales entre tipos de cosas. La practica correcta de la dialéctica requiere la conciencia de las distinciones reales.” (Irwin, 1996, p. 67).  


� Tópicos I, 15 106ª22- 35.





� Tópicos I, 15 106ª36- 106b4.


� (Zadro, 1974, p. 346).


� Ibídem.


� Aristóteles toma un caso límite al contrastar el sentido del gusto con la intelección, midiendo incluso la intelección en función del placer y el dolor –o apetencia- vinculado al gusto. Sobre casos como este se apuntalan las críticas dirigidas contra la real eficacia de los topoi del IDDS, al calificar sus ejemplos como casos ad hoc que hacen que los criterios del IDDS sean difíciles de confirmar –y aplicar- fuera de estrechos contextos, al extremo restringidos. Al respecto, confróntese, por ejemplo, el comentario de Zadro al topos de las inflexiones. (Zadro, 1974, p. 348).    


� Utilizamos `multivocidad´ como término sinónimo de `decirse de muchas maneras.´ 


� En efecto, recordemos que en Categorías 10, 12ª4-6 Aristóteles señala que; “la enfermedad y la salud son contrarias porque ambas se pueden dar en el cuerpo del animal, y es necesario que una u otra se dé.” Y, es evidente que no hay intermedio entre enfermedad- salud. 


� A propósito de la oposición entre contrarios que admiten términos intermedios, es oportuno volver a citar Categorías 10, 12b10-12 donde Aristóteles señala: “[…] en aquellos en que no es necesario que se dé uno u otro, hay un intermedio entre ellos, v.g.: lo negro y lo blanco.” 


� Ya dijimos, que la oposición por contrariedad en la que ninguno de los dos extremos tiene carácter necesario es la oposición donde tienen lugar los términos intermedios y ella remite al orden del cambio y de la generación de las cosas. 


� En este caso, el pasaje sigue así; “por ejemplo, en el caso de lo claro y lo oscuro: pues en el caso de los colores hay muchos intermedios.”   


� Tópicos I, 15, 106b13-20.


� En Tópicos, Aristóteles ofrece una presentación distinta de la teoría de la oposición al señalar seis tipos, en lugar de los cuatro comúnmente admitidos. A este respecto, en Tópicos II, 7, 112ª26 se lee: “dado que los opuestos se combinan entre sí de seis maneras, y que la contrariedad se puede combinar de cuatro, es preciso tomar los contrarios de manera que sea útil tanto para el que elimina como para el que establece.” Como puede verse, en este pasaje el filósofo señala que la oposición se articula de seis maneras y, en Metafísica V, 10, 1018ª20- 24, parecen encontrarse los seis tipos oposición a los que se refiere. He aquí sus palabras; “se llaman «opuestos» la contradicción, los contrarios, los relativos, la privación y la posesión, y los extremos desde los cuales y hasta los cuales tienen lugar las generaciones y las destrucciones. También aquellas cosas que no pueden estar a la vez presentes en el sujeto capaz de recibirlas se dice que son opuestas, ellas mismas o bien los elementos de que se componen: en efecto, el gris y el blanco no se dan a la vez en lo mismo, luego son opuestos los elementos de que derivan.” (Cursivas añadidas). En este texto, a los cuatro tipos de oposición más conocidas Aristóteles suma, por una parte, los extremos del generarse y del corromperse y, por otra parte, define como opuestas “las cosas que no pueden estar a la vez en un sujeto” completando así la presentación de los seis tipos. No obstante, a este respecto, Bartolomei –siguiendo a Tomás de Aquino- aclara que los dos tipos de oposición adicionados en realidad no son tales, sino que estos funcionan como criterios comunes a la contradicción, la contrariedad, la privación y los correlativos. He aquí lo que dice la autora; “S. Tomás interpreta […]  los dos casos añadidos de oposición como la indicación de dos criterios en base a los cuales se puede entender el ser en presencia de dos opuestos, el primero por comparación con el movimiento, el segundo por comparación con el sujeto” y es que “en lo que concierne al sumar dos ulteriores casos de oposición, el primero, es decir, los términos extremos del generarse y del disolverse, éstos pueden ser tanto contrarios como privaciones y posesión, pero en cambio considerados desde un punto de vista particular son los términos de un proceso. Intento explicativo que parece reclamarse por los atributos que no pueden predicarse juntos de un mismo sujeto.” (M. C. Bartolomei, Problema Concernenti l´Opposizione e la Contraddizione in Aristotele, en Verifiche, Anno X, N. 1-3 Gennaio- Luglio, 1981, p. 167) Esta explicación es razonable teniendo en cuenta que, por lo general, Aristóteles prefiere hablar de cuatro tipos de oposición en lugar de seis. 


� Esta observación la hace Zadro al comienzo de su comentario al topos de Tópicos I, 15, 106b13-20. Véase, Zadro, 1974, p. 347. 


� No tener vista también puede entenderse en el sentido de que teniéndola ésta no se actualice. 


� Tópicos I, 15, 106b20-29. 


� A este respecto, en Categorías 13ª9 leemos: “[…] es necesario que en toda cosa capaz de admitirlos, se dé, en un momento determinado, uno de ellos: en efecto, cuando haya algo dotado ya por naturaleza para tener vista, entonces, se le llamará, o bien ciego, o bien con vista.”


� El excluirse los extremos es una característica de la oposición por privación y posesión que la diferencia de la oposición por correlatividad, puesto que, en esta última puede darse simultaneidad, reversibilidad y reciprocidad, pero en la privativa esto es imposible. Al respecto, en Categorías 13ª, 33-36 se lee: “en el caso de la privación y la posesión es imposible que se produzca el cambio recíproco: en efecto, de la posesión a la privación se produce cambio, pero de la privación a la posesión es imposible, pues, ni uno que se hubiera quedado ciego volvería a ver, ni el que fuera calvo volvería a tener cabello, ni al desdentado le saldrían dientes.” 


� Aristóteles, Acerca del Alma, introducción, traducción y notas de T. C. Martínez, Ed. Gredos, Madrid, 1999 (Acerca del Alma, II, 413ª4). 


� En Acerca del Alma, II, 2, 414ª20ss dice Aristóteles; “[…] están en lo cierto cuantos opinan que el alma ni se da sin un cuerpo ni es en sí misma un cuerpo.” 


� Examinar el caso de la inflexión (ton ptóseon), es decir, el caso cuando hay inflexión en el nombre, o bien, el caso de las inflexiones. 


� Tópicos I, 15 106b30- 107ª2.


� Inflexiones, es el término (en plural) preferido por Candel, traductor de Tópicos por Gredos. Ahora bien, según nos informa Zadro, en la traducción inglesa realiza por Pickard se utiliza la expresión “inflected form” y, en la misma sintonía, en la traducción de Forster se utiliza “inflected form of word”. Asimismo en las ediciones francesas de Tricot y Brunschwig respectivamente, se traduce el término “ton ptóseon” como “inflexión des mots” y como “inflexion”, Al respecto, véase el comentario de Zadro a Tópicos I, 15, 106b29. (Zadro, 1974, p. 348).  


� En efecto, según destaca Zadro, es Pacius quien habla de “casus” es decir, de los casos de los nombres. No obstante, en Tópicos I, 15 106b30- 107ª2 Aristóteles no es explícito al señalar que con `flexiones´ se refiere a los que entendemos por `casos´ (nominativo, genitivo, etc.,) Por ende, y en virtud de lo señalado, conviene brindar ciertos elementos que corroboren el vínculo entre `flexiones´ –o `inflexiones´- y `casos´. A este respecto, en Sobre la Interpretación 2, 16ª35- 16b se lee; “[…] en cuanto a de Filón o para Filón y todas las <expresiones> por el estilo, no son nombres, sino inflexiones del nombre.” En este contexto, Aristóteles entiende que son inflexiones, lo que nosotros gramaticalmente denominamos “casos”. (Véase, al respecto, también Analíticos Primeros I, 36 48b40) Al respecto, Araos señala; “[…] hay otra clase expresiones, tales como de- Filón; para- Filón, las cuales Aristóteles considera que tampoco son nombres propiamente dichos, sino casos o declinaciones del nombre. A partir de los estoicos se acostumbra llamar casos también a los nombres y, entonces, se distingue el caso nominativo de los casos genitivo, dativo, ablativo, y vocativo. Pero, más correctamente quizás, Aristóteles no llama caso al nominativo, puesto que éste es precisamente el principio del cual “caen” el genitivo, el dativo y los otros.” (Araos, 1999, p.116). En síntesis, grosso modo, parece que tanto los casos del nombre como sus flexiones pueden catalogarse bajo el término `ptoma´ `ptosis´, pues, tanto los casos (cuyo término, sentido y uso, Aristóteles no emplea) como las flexiones, pudiera decirse que serían como especies de caídas de los nombres.


� Comentando este topos, Zadro destaca que se trata de un “caso lingüístico.” Véase, Zadro, 1974, 348. 


� Idem.


� En el segundo capítulo –dedicado al marco general de la dialéctica- a propósito de los lugares comunes o topoi de dicha argumentación, nos referimos a los “términos coordinados” y bajo ellos colocamos las flexiones. Y es que, las flexiones patentizan cierta coordinación de términos y algo similar sucede con la posterior teorización de los `casos´ de los nombres. Por lo tanto, hablamos de términos coordinados bien sea cuando ellos guardan relación morfológica (inflexiones o flexiones) o cuando tienen relación en el orden de la predicación (casos). Así pues, grosso modo, podría decirse que `inflexiones´, `flexiones´ y `casos´ son redes de términos “coordinados”, lo que significa que todas estas denominaciones significan relaciones entre términos, enfatizándose en algunas de ellas cierta derivación a partir de un término.


� Por lo tanto, enfatizando la perspectiva realista ofrecida en Tópicos I, 15, 107ª1ss, donde Aristóteles señala que: “siempre que la cosa se diga de varias maneras, también la inflexión a partir de ella se dirá de varias maneras, y si la inflexión, también la cosa.” (Cursivas añadidas) Es improcedente restringir éste topos al enunciado de caso lingüístico. 





� Nos referimos al tercer capítulo de esta investigación.


� Tópicos I, 15 107ª3-b20.


� Además del significativo ejemplo de `bien´ definido como homónimo; en este marco del topos categorial, Aristóteles utiliza otro par de ejemplos que son los siguientes. En Tópicos I, 15, 107ª12 leemos: “de igual manera también lo claro en el cuerpo es un color, en la voz, en cambio, lo que se oye bien. De forma muy parecida también lo agudo: pues la misma cosa se dice de la misma manera en todos los casos; en efecto, la voz aguda es la voz rápida, tal como dicen los entendidos en armonía según números, en cambio un ángulo agudo es el menor que el recto, y una espada aguda la tallada en ángulo agudo.” Como puede verse, Aristóteles retoma ejemplos en los que utiliza términos que ya ha empleado en los topoi anteriores, tal es el caso de `claro´ y `agudo´. A este respecto –y a diferencia de la ejemplificación con el término `bien´-  Aristóteles no patentiza ni el carácter homónimo de `claro´ ni el de `agudo´ acudiendo a su predicarse según la pluralidad categorial, sino que simplemente destaca como cambia el sentido de estos términos al predicarlos de especies diferentes. En efecto, señala que `claro´, predicado de la especie `voz´, se refiere a voz armoniosa, mientras que `claro´, predicado de la especie `cuerpo´, se refiere a su color. La misma situación se presenta con el uso del término `agudo´. Y es que, como dice Aristóteles, en Tópicos I, 15, 107ª13ss, “la misma cosa no se dice de la misma manera en todos los casos.” En efecto, `agudo´ puede predicarse de las especies; `voz´, `ángulo´ e `instrumentos´ (específicamente de una espada) y es evidente que en todos estos casos `agudo´ tiene significados diferentes.    


� Un término y “los predicados posibles de un término” (Zadro, 1974, p. 348) se calificaran como homónimos si se predican en más de una categoría, pues, al suceder esto, términos como `bien´, tendrán más de un significado. 


� Brentano, citando a Brandis, señala: “Las categorías constituyen los puntos de vista que deben tenerse en consideración para una discusión completa de los puntos de cuestión.” (F. Brentano, Sui molteplici significati dell´essere secondo Aristotele, trad. it. de. Stefano Tognoli, Vita e Pensiero, Milano, 1995, p. 93) Respecto al uso de la expresión “puntos de vista” es oportuno señalar que ésta también es empleada por Zadro, en el marco de su comentario al topos en cuestión. 


� (Brentano, 1995, p. 93). Según Brentano la señalada es la posición de Zeller respecto a la predicación categorial.


� La homonimia azarosa de `ónos´ obedece a que dicho término griego se refiere, tanto a burro o asno como a la piedra superior del molino. Por lo tanto, puede hacer referencia al animal o al utensilio. 


� Que hay distintas formas de homonimia lo corrobora, por ejemplo, el hecho de que la homonimia azarosa o extrema sea catalogada de primera en la tríada de tipos de homonimia presentada por Aristóteles en Refutaciones Sofísticas 4, 166ª15ss. He aquí el texto en cuestión; “Ahora bien, hay tres modos de <hablar> con homonimia y con ambigüedad: uno, cuando o bien el enunciado o bien el nombre significan con propiedad varias cosas, v.g.: águila y can; cuando estamos habituados a tal o cual modo de decir, el tercero, cuando lo compuesto significa varias cosas, mientras que lo separado significa algo de forma simple.” Como puede apreciarse, la homonimia extrema o radical es sólo uno de los posibles tipos de homonimia. 


� Efectivamente, estas aclaraciones las ofrece Candel al comentar el pasaje de Refutaciones Sofísticas 4, 166ª15ss., en la edición de Gredos que venimos utilizando. Véase, (Candel, 2000, p. 314. nota 14).


� El término griego `kleís´ traduce, además de clavícula, llave y cerrojo, paso, estrecho, banco de remero, entre otras. 


� Tópicos I, 15, 107ª35.


� Tópicos I, 15, 107b4-5.


� Nos referimos a los topoi que hemos llamado de la contrariedad (1ª; 1b; 1c; 1d; 1e), al topos de la contradicción (2), al de la privación y de la posesión (3), al de las inflexiones (4), a los topoi de los géneros de las predicaciones (5ª; 5b; 5c; 5d) y también al de la definición a partir de lo compuesto (6). 


� Véase, Zadro, 1974, p. 349.


� Este criterio no trata explícitamente de la distinción de sentidos, sino que se centra en la restricción de las posibles relaciones de comparación (aplicación del criterio de igualdad o semejanza, o del más y del menos) entre enunciados que utilizan términos homónimos y que además se refiere a especies diferentes especies. Por lo tanto, como dice Irwin, si “son incomparables (107b13-18), entonces son homónimos y será necesaria una definición diferente para cada tipo.” (Irwin, 1996, p.67). Finalmente, destaca que los términos usados como ejemplos ya han sido empleados, por ejemplo, en el topos catalogado 1b.


� Cursivas añadidas.


� Tópicos I, 15, 107b32.


� Las siguientes son observaciones de Candel y Zadro: “el chrôma («color»), en la música griega, corresponde a la modalidad, es decir, la secuencia de intervalos diatónicos y cromáticos (semitonos) propia de cada escala.” (Candel, 2000, p.117). “El término `color´ en la teoría musical griega tiene una definición más precisa que para nosotros; indica ciertas condiciones de los intervalos propio de cada modo (serie de notas)” (Zadro, 1974, p. 352) Ambas aclaraciones pertenecen a las notas y comentarios de los señalados autores al topos que nos ocupa. 


� Como se recordará, los tres ID restantes son; el de tomar las premisas; la consideración de lo semejante y el relacionado con considerar las diferencias. 


� En efecto, en la llamada teoría de los lugares comunes expuesta en Retórica, Aristóteles –muchas veces- remite a lo ya establecido en Tópicos; lo cual es una razón para pensar que Tópicos es la fuente para aquella clasificación que, por su carácter más claro y sistemático preferimos en un primer momento, a propósito de la exposición general de los lugares comunes en el primer capítulo de esta tesis. No obstante, es oportuno señalar que el tema de la vinculación entre retórica y dialéctica amerita por si mismo una investigación aparte, investigación que evitara tanto las fáciles contraposiciones como las cercanías excesivas, restituyendo a la retórica –como ahora intentamos hacer con la dialéctica aristotélica- sus competencias epistémicas.   


� M. Candel –como se sabe, el traductor de Tópicos editado por Gredos (2000)- titula este capítulo de Tópicos II, 3 de la siguiente manera; “Otros lugares con términos polisémicos” y en el lugar en comentario leemos; “además, si <algo> se dice de muchas maneras […] hay que usarlo <este lugar> en los casos en que esto pasa desapercibido […] este lugar es válido en dos sentidos, para establecer y para refutar […] pero, si no pasa desapercibido lo que se dice de muchas maneras, eliminar y establecer distinguiendo de cuántas maneras se dice.” (Tópicos II, 3 110ª23- 110b8) 


� Es bien sabido que, desde el punto de vista semántico, el género y la especie son predicados sinónimos o cuya predicación es unívoca. Por consiguiente, stricto sensu, este predicable no puede admitir ningún tipo de homonimia. Por ende, la sola referencia al IDDS, no sólo corrobora el fundamental alcance de dicho ID, sino que también permite ver que, en este contexto, la aplicación de este procedimiento está dirigida a evitar toda clase de homonimia. Hecha esta aclaratoria, acudamos a Tópicos IV, 3 123ª27 donde se lee: “Se ha de mirar también si la especie es homónima con el género, sirviéndose de los elementos ya mencionados respecto de lo homónimo; pues el género y la especie son sinónimos.” Es evidente que Aristóteles está refiriendo a lo dicho en el contexto del instrumento de distinción de sentidos. En efecto, a pie de página el traductor invita a cotejar Tópicos I, 15, 106ª9- 107b37 donde leemos; “Se ha de mirar también si la especie es homónima con el género, sirviéndose de los elementos ya mencionados respecto a lo homónimo.”


� Respecto al “propio” el IDDS tiene un alcance fundamental al ser un criterio para poder establecer dicha predicación. Al respecto, en Tópicos V, 2 129b33- 130ª se lee: “No hay que emplear ni un nombre ni un enunciado que se digan de varias maneras al indicar lo propio, porque lo que se dice de varias maneras oscurece lo enunciado.” En el contexto del “propio” Aristóteles no evita emplear el IDDS pues, su utilización es garantía para su correcta predicación, tratándose de términos que se dicen de muchas maneras. No obstante, en la predicación del propio parecen deseables los términos no polisémicos y sólo desde esta perspectiva podría prescindirse del IDDS. Un pasaje que corrobora el alcance del IDDS respecto del propio es el siguiente, en Tópicos V, 2 130ª15- 24 se lee: “el que refuta <ha de ver> si se dice de varias maneras aquello a lo que se aplica lo propio, y no se distingue para cuál de ellas se sostiene lo propio; pues entonces lo propio no estará bien aplicado […] V.g.: si conocer esto significa muchas cosas (en efecto, <puede significar> que esto tiene un conocimiento, que esto emplea un conocimiento, que se tiene un conocimiento de esto, que se emplea un conocimiento de esto) no se habrá aplicado bien lo propio de conocer esto, al no distinguir de cuál de aquellas <acepciones> se sostiene lo propio.” Como podemos apreciar en este pasaje no se distingue si se emplea conocimiento como “posesión” o como “uso” y, adicional a la indeterminación de la homonimia al no distinguirla categorialmente, también hay ambigüedad en el referente. 


� El pasaje de Tópicos V, 5 134ª26 ss corrobora lo que venimos diciendo, en el se lee: “En algunos de los propios sucede que la mayoría de las veces surge un error por no distinguir cómo y acerca de qué cosas se sostiene lo propio.” 


� Cabe señalar que, en este mismo capítulo del cuarto libro de los Tópicos, también se argumenta a partir de la oposición privativa, específicamente en Tópicos IV, 4, 124ª35ss; a partir de la oposición contradictoria en Tópicos IV, 4 124b7 y según la oposición relativa en Tópicos IV, 4 124b15).





� El IDDS disuelve la homonimia al brindar los topoi que permiten distinguir los sentidos de los términos y de los enunciados contribuyendo así a evitar el sin- sentido.


� En efecto, tal posición la suscribe, por ejemplo, Reinhardt cuando refiriéndose a Tópicos señala, “el libro es su conjunto es elaborado según el proceso de formación y reconocimiento de definiciones.” En este sentido, el tratamiento de los restantes predicables, según continúa diciéndonos este autor, “es más de una vez descrito como auxiliar para el proceso de verificación de definiciones […] eso significa que los topoi correspondientes a los otros predicables pueden ser utilizados para refutar definiciones propuestas o para mostrar que las definiciones propuestas cumplen una condición necesaria para la predicación.” (Reinhard, 2002, p.344). 


� Como se sabe, de los ocho libros que componen Tópicos, el sexto está dedicado al predicable de la definición.


� Aristóteles considera que hay al menos cinco vicios frecuentes al definir. A este respecto, la primera línea de Tópicos VI, 1 139ª25 señala: “El estudio sobre la definición tiene cinco partes.” A continuación las enumeramos: (1) En Tópicos VI, 1 139ª26-27 se lee: “en efecto, bien puede <resultar> que la definición no sea verdad en absoluto de aquello de lo que se dice el nombre (en efecto, es preciso que la definición de hombre sea verdad acerca de todo hombre)”. Respecto a este primer vicio lógico Zagal comenta que este es el caso cuando una “descripción no corresponde en absoluto a la realidad definida.” (Zagal, 2002, p.410) Y es que, como es sabido, la definición debe corresponder a todo lo definido. Por lo tanto, a fin de prevenir la no identidad entre el nombre y el enunciado definicional, Aristóteles aconseja atenerse a lo establecido en los lugares comunes del tópico del accidente. (2) Respecto al segundo vicio en el orden de la definición, en Tópicos VI, 1 139ª27- se lee: “[…] bien puede resultar […] que habiendo un género, no se haya incluido en el género, o bien que no se haya incluido en el género apropiado.” Este topos se refiere a los casos en que se da un género equivocado, es decir, que no corresponde a lo definido. Para corregir esto, Aristóteles recomienda acudir a los respectivos topoi del género y, grosso modo, la indicación se refiere a que el género sea verdad respecto de lo que se predica y una manera de comprobar esto es verificar si el género logra coordinarse con otros géneros. (3) En Tópicos VI, 1 139ª 32ss, Aristóteles precisa que es un tercer vicio lógico el “que la definición no sea propia (en efecto, es preciso que la definición sea un propio, tal como se ha dicho anteriormente).” Las palabras del estagirita pueden causar dudas, pues, pareciera que el predicable “definición” se confunde con el predicable “propio”. Pero, justamente, lo que Aristóteles quiere subrayar es que decir que lo predicado en la definición es un “propio”, patentiza el vicio que se produce cuando la definición no se predica respecto de lo definido o, mejor dicho, cuando no se aplica sólo y exclusivamente a lo definido. Por consiguiente, como en los lugares anteriores, aquí se pone de manifiesto que para corregir o verificar que la definición sea apropiada, la referencia es a los topoi de la definición. Y es que, a este respecto, incluso muchos de los topoi del “propio” advierten que no debe confundirse predicados propios con predicados definicionales. (4) En relación al cuarto error que se comete al definir, en Tópicos VI, 1 139ª33, el estagirita nos dice que también se incurre en un vicio lógico si “aún habiendo hecho todo lo dicho, no se ha definido ni expresado el qué es ser de lo definido.” En este caso, la incorrección atañe a que la cosa no quede definida, al no delimitarla según el género próximo y la diferencia específica. A este respecto, Tópicos VI, 4 141b25, es elocuente; “[…] es preciso que la definición bien hecha se haga mediante el género y las diferencias, y estas cosas son más conocidas y anteriores a la especie. En efecto, el género y la diferencia suprimen con ellos a la especie, de modo que son anteriores a la especie. Pero también son más conocidos: pues al conocer la especie es necesario que se conozcan también el género y la diferencia.” Finalmente, (5) respecto al quinto vicio en el orden de la definición, en Tópicos VI, 1 139ª35, Aristóteles señala; “al margen de lo mencionado, queda la posibilidad de que, aunque la cosa esté definida, no se haya definido bien.”  


� Analizamos el quinto error entre los expuestos en Tópicos VI, 1, como dijimos, en virtud de su carácter más general. 


� En general, puede decirse que la oscuridad se produce por cuatro causas: primero, por la homonimia de los términos; segundo, al utilizarse metáforas; tercero, por usar nombre no habituales y, cuarto, porque en ocasiones hay oscuridad, aún cuando los términos ni se dicen homónimamente, ni se expresan en forma de metáfora, ni son extraños a los usos acostumbrados.   


� Respecto a la dificultad que pueden causar los términos en la definición, en Tópicos VIII, 3 158b8ss, se lee: “pero las más difíciles de atacar, entre todas las definiciones, son aquellas que emplean unos nombres tales que, en primer lugar, no dejan claro si se dicen de una manera simple o de muchas maneras.”    


� Desde el punto de vista dialógico –característico del método dialéctico- otro pasaje vinculado a la necesidad de hacer las distinciones necesarias para obtener definiciones correctas, se encuentra, en Tópicos 139b23ss, donde Aristóteles señala: “de manera semejante también si, diciendo lo definido de varias maneras, se enunciara la definición sin haber hecho distinción alguna: pues no estará claro de qué cosa se ha dado la definición, y cabe la posibilidad de que el adversario desacredite lo que <se ha definido> al no ajustarse el enunciado <de la definición> a todas aquellas cosas de las que se ha dado la definición. Tal cabe hacerlo, sobre todo, si pasa desapercibida la homonimia. Ya también cabe, una vez que se ha distinguido de cuántas maneras se dice lo dado en la definición, construir uno mismo un razonamiento: pues, si no se ha enunciado adecuadamente en ninguno de los modos, es evidente que no se habrá definido según el modo <conveniente>.” 


� Y, siguiendo el enfoque dialógico topical, en Tópicos VI, 14 151b3-18, Aristóteles advierte: “todas las definiciones que sean oscuras, hay que examinarlas tras haberlas rectificado y reformado, para aclarar algún aspecto y tener así por dónde abordarlas: pues es necesario que el que responde, o bien acepte lo asumido por el que pregunta, o bien exponga claramente qué pueda ser lo indicado por el enunciado. Además, así como en las asambleas se suele introducir alguna nueva ley y, si resulta mejor que la precedente, abrogan ésta, así también hay que hacer en lo tocante a las definiciones, e introducir uno mismo otra definición: pues, si aparece como mejor y más clarificadora de lo definido, es evidente que la ya establecida quedará eliminada, puesto que no hay varias definiciones de la misma cosa.” (Cursivas añadidas).


� Situación ésta que, a su vez, está enmarcada el quinto vicio definicional, recogido en Tópicos VI, 1, 139b12- 16.


� En la ordenación que presentamos del IDDS el criterio referido es el numerado 7ª. 


� Respecto a la definición de salud en Física VII, 3 246b3 se lee: “Todas las virtudes del cuerpo tienen un modo de ser relacional. Así, a las virtudes corporales, tales como la salud y el buen estado del cuerpo, las consideramos una mezcla proporcionada de calor y frío, sea en su relación mutua dentro del cuerpo o del cuerpo con su entorno.” Aristóteles, Física, trad. cast. y comentarios, G. De Echandía, Ed. Gredos, Madrid, 1998, p. 196, nota 54). Y, en Tópicos III, 116b18 se reitera la definición, al señalar que a salud “estriba en lo húmedo, lo seco, lo caliente y lo frío, en una palabra, en todas aquellas cosas primarias de las que consta el ser vivo.”


� Cursivas añadidas. Más tarde referiremos nuevamente esta clasificación aristotélica de la homonimia.


� En nuestra nomenclatura 7ª.


� En el pasaje en comentario, Ref. Sof. 4, 166ª15ss.


� En síntesis, el caso que nos ocupa patentiza que los criterios del IDDS cumplen una función de reconocimiento y también de corrección de la homonimia, pues; en primer lugar, en Tópicos I, 15 107b6-12, el criterio es ilustrado a través de un ejemplo que pone de manifiesto la necesidad de corrección semántica y, en segundo lugar, Tópicos IV, 2 139b20, la posible estrategia para superar la homonimia denunciada remite a Tópicos I, 15, 107b6-12. Además, así como el particular caso de homonimia de Tópicos IV, 2 139b20, remite a uno de los tipos catalogados en Refutaciones Sofísticas 4, 166ª15ss, puede pensarse que algunos de los diferentes topoi del IDDS, en última instancia también podrían remitirse a dicha catalogación.  


� La esencia de lo definido debe expresarse con claridad, pues, en ello estriba la correspondencia entre el nombre y el enunciado que lo define, al respecto, no esta demás recordar, que sólo puede darse una definición respecto de cada cosa.


� Como ya se dijo, Refutaciones Sofísticas es el auténtico último libro del corpus dialéctico. 


� En general, el capítulo tercero de Tópicos II esta dedicado al tema de los lugares polisémicos. 


� La vinculación del carácter verbal con su vacuidad recuerda la distinción que Aristóteles suele emplear, referida a la oposición entre argumentos `lógikoi´ y argumentos `physikói´. Como es sabido, grosso modo, el calificativo de `logikós´ indica que se trata de consideraciones que no superan el plano del lenguaje (es decir, que se quedan en el análisis conceptual o bien atendiendo llanamente a los modos de expresión) mientras que el segundo indica todo lo contrario, al tratarse de investigaciones referidas a la naturaleza misma de las cosas y, a este respecto, es corriente aceptar que Aristóteles privilegia las investigaciones `physikos´ en lugar de aquellas; de lo cual se sigue el carácter negativo atribuido al calificativo `lógikos´ en lo que respecta a la valoración de un argumento. La solvencia de esta lectura está atestiguada por los pasajes en los que el filósofo menciona tal distinción en los términos señalados. Dos de éstos lugares son los siguientes: en Metafísica I, 6 987b31ss, refiriéndose a la doctrina platónica, Aristóteles afirma “el situar […] lo Uno y los Números fuera de las cosas y la introducción de las Formas surgió como consecuencia de que su investigación se mantuvo en el nivel de los conceptos” y, a propósito del mencionado pasaje, Calvo comenta “«su investigación se mantuvo en el nivel de los conceptos» […] investigar en toîs lógois es investigar desde el punto de vista conceptual, lógikos: lo opuesto a investigar physikos, es decir, desde el punto de vista de la constitución física de las cosas.” (Metafísica, traducción y comentarios, T. Calvo., p. 97, nota 38). Sobre esta misma temática, otro pasaje que puede traerse a colación es el siguiente, en Metafísica VII, 4, 1029b13ss, a propósito de la introducción del estudio de la pluralidad semántica de la sustancia, Aristóteles escribe; “puesto que al comienzo hemos distinguido de cuántas maneras definimos entidad, y una de ellas parecía ser la esencia, debemos tratar de ella. Y, en primer lugar, digamos algunas cosas acerca de ella atendiendo a las expresiones.” Respecto a estas líneas, Calvo señala “Aristóteles contrapone usualmente al análisis de una cuestión lógikos a su análisis physikós. Mientras que este último se atiene a la naturaleza misma de las cosas, aquél atiende a las nociones y a los modos de expresión. (Esta forma de análisis no se halla, pues, muy alejada del «análisis conceptual».)” (Calvo, 1998. p. 287, nota 16) (cursivas añadidas). En conclusión, hay razones para que la crítica aristotélica acepte comúnmente que `logikós´ tiene un sentido negativo respecto de la investigación `physikos´. 


� Cursivas añadidas. Candel acota que el error producido por la homonimia en los enunciados se debe tanto a la construcción ambigua del enunciado como a la ambivalencia de los términos. 


� Cursivas añadidas. Aristóteles, en este mismo lugar de Refutaciones Sofísticas 7, señala que la refutación puede darse no sólo en función de la forma, sino también en función, por ejemplo, de la acentuación entre otras situaciones propias del lenguaje.  


� Respecto al error en el marco de la discusión dialéctica, en Tópicos VIII, 7 160ª18, Aristóteles establece lo siguiente: “Hay que salir al paso de las cosas que se dicen oscuramente y de varias maneras. En efecto, ya que el que responde, si no entiende, le está permitido decir: No entiendo, y que si la cosa se dice de varias maneras, no necesariamente hay que estar de acuerdo o rechazarla, es evidente que, en primer lugar, si lo dicho no está claro, no hay que privarse de decir que no se comprende: pues muchas veces se presenta una dificultad por dar audiencia a los que pregunta sin claridad.” El texto citado es elocuente; en la discusión el que responde está en el derecho de solicitar al que le pregunta que aclare su tesis. Dicho de otro modo, el que responde podrá requerir que se construyan correctamente los argumentos, lo que significa –entre otras  cosas- que el que pregunta deberá aplicar a sus mismos razonamientos el IDDS. De allí que el IDDS sea indispensable tanto para el que pregunta como para el que responde; para el segundo, a fin de defender su tesis, para el primero, para dar argumentos que patenticen porque cierta tesis no logra siquiera establecerse. 


� A propósito del error y respecto a la diferencia entre la discusión y la investigación, Aristóteles, en Refutaciones Sofísticas 7, 169ª38- 169b2, precisa lo siguiente; “El error se produce más cuando investigamos la cosa con otros que cuando lo hacemos para nosotros mismos (pues la investigación con otros <se hace> mediante enunciados, mientras que para uno mismo se hace poco menos a través del objeto mismo)”. Este pasaje debe ubicarse en el contexto de la justa dialéctica y, en consecuencia, es menester colocarlo bajo los fines dialécticos dirigidos, a la ejercitación y a los encuentros dialécticos. Así pues, en el marco de estos ámbitos, el pasaje destaca dos cosas; la primera, que el error es más frecuente en dichos contextos; la segunda; que dichos contextos no son apropiados para la investigación y que el investigador procede más ajustado a la naturaleza de su objeto cuando no es movido por el aguijón del discurso de otro. Ahora bien, respecto a las dos consideraciones señaladas es menester destacar, respectivamente, lo siguiente: en relación a la primera, Aristóteles ciertamente reconoce que el error es más frecuente en los contextos dialécticos de encuentro y discusión, sin embargo, no niega que el error también se produce en los contextos dialécticos orientados a los conocimientos filosóficos. Por lo tanto, cualquiera sea el contexto de que se trate, es menester evitar los errores –como, por ejemplo, la homonimia- y para ello deben aplicarse recursos topicales tales como el IDDS, lo cual equivale a reconocer la función metodológica que ellos tienen. En relación a la segunda cuestión señalada, el texto citado (Refutaciones Sofísticas 7, 169ª38- 169b2) parece sugerir que, para Aristóteles, la investigación no puede proceder por vía dialéctica, pues, “el error se produce más cuando investigamos la cosa con otros que cuando lo hacemos para nosotros mismos.” Sin embargo, una lectura de este tipo sólo es admisible, si la argumentación dialéctica se entiende exclusivamente, como encuentro en el que es menester vencer, pues, ciertamente, el contexto peirástico no es el más apropiado para la reflexión epistémica. Pero, como el mismo Aristóteles reconoce que la dialéctica no agota su argumentar en tal dimensión, sino que le reconoce otros fines (Tópicos I, 2), lo señalado en el pasaje en cuestión, ni significa que la dialéctica no sea útil en el orden del conocimiento, ni debe interpretarse como si la investigación sólo pudiera llevarse a cabo como tal en solitario.


� En varios lugares de Tópicos (y también en Metafísica) Aristóteles afirma que el `ser´ es atribuido a todo lo que es, por lo que no puede ser un género. En efecto, respecto a la predicación del género, el estagirita advierte (al respecto, véase, Tópicos IV, 6 127ª26- 40) que es un error colocar como género a un predicado que acompaña a todas las cosas. Por lo tanto, aunque `ser´ se defina como un predicado atribuible a todo lo que es, sin embargo, no puede ser el género de todas las cosas, pues, si así fuera, no lo sería de ninguna ya que la universalidad del género es limitada por sus especies. El `ser´ es un término transgénerico o, como dice Paván; “el ser y el uno son términos de máxima universalidad, es decir, son palabras que se predican de todos los seres y, por ende, son transcategoriales o, como los denominará la tradición medieval, son términos trascendentales.” (Paván, 2004, p. 95).  


� Metafísica IV, 2 1003ª33. Algunos otros lugares donde se menciona el célebre principio son los siguientes: En Metafísica VI, 2 1026ª33; “Pero puesto que `lo que es´, sin más precisiones, se dice en muchos sentidos.” (También VI, 2 1026b2 y VI, 4 1028ª5). En Metafísica VII, 1 1028ª10, donde Aristóteles recuerda su tratado Acerca de diversos sentidos, en el que tematiza la pluralidad de sentidos del ser (Metafísica V, 7- V, 10 1018ª35- V, 11 1019ª4). En Metafísica XI, 8 1046b15 texto paralelo a Metafísica IV, 2 1003ª33 (aunque muchos exegetas lo consideran como apócrifo) entre otros lugares.   


� (Brentano, 1995, p. 8) En efecto, como afirma Brentano; “Aristóteles […]  no está dispuesto a conceder ni siquiera una vez que se considere el ser un género. Por lo tanto, en este caso, busca otro tipo de manifestación y es aquella que él hacer distinguiendo los diversos significados comprendidos, según sus observaciones en el término ser, separando los auténticos de los inauténticos, y excluyendo los segundos del tratamiento de la Metafísica. Por esto, la discusión sobre los múltiples significados del ser constituye el umbral de la Metafísica de Aristóteles.” (Idem). 


� Si partimos de la base que en Metafísica IV, 2 Aristóteles reflexiona sobre el status semántico del ser desaparece el aparente problema respecto de la diferencia entre la clasificación de Metafísica IV, 2 y la relacionada con la distinción cuatripartita de los grupos de sentidos. Pero, si no se tiene presente esta diferencia contextual puede pensarse que se trata de dos esquemas de clasificación diferentes entre si que sería menester conciliar. Precisamente, así parece proceder Brentano al mostrar que aunque el elenco de Metafísica IV, 2 es aparentemente diverso respecto de la catalogación cuatripartita, sin embargo, ésta también puede explicarse desde el esquema de los cuatro grupos de sentidos. Desde tal perspectiva, Brentano, comentando el pasaje de Metafísica IV, 2 1003b6 sostiene que; “los diversos tipos de ser que son mencionados aquí se reconducen a cuatro”. (Brentano, 1995, p. 13) En efecto, siguiendo su análisis, las nociones presentadas se sintetizan de la siguiente manera: 1º) “Un ser al cual no corresponde ninguna forma de existencia fuera del intelecto.” (idem) y, en este grupo Brentano coloca a las privaciones y a las negaciones; 2º) “El ser del movimiento, de las generaciones y de las corrupciones.” (idem) evidentemente, en este contexto el erudito ubica lo indicado en el pasaje de Metafísica IV, 2 1003b como camino, proceso o vía hacia la substancia y las corrupciones, respecto de los cuales, comenta; “(…) estas cosas, en efecto, son ciertamente fuera de la mente, pero no tienen ninguna existencia determinada y completa.” (idem); 3º) “Un ser que tiene una existencia determinada y completa, pero no autosubsistente.” (idem) en este renglón se ubican las afecciones de la substancia, los agentes o causas productivas, así como también los agentes y causas generadores de ella. 4º) “El ser de la substancia.” (idem) sentido éste que es claro por sí mismo, pues, como dice el propio Aristóteles, las cosas se dicen que son por ser entidad. Como podemos apreciar, el análisis de este autor determina claramente la relación entre el elenco de Metafísica IV y los cuatro grupos de sentido del ser, en la medida en que el primer sentido en su análisis de Metafísica IV, 2 corresponde al ser tomado como verdad y falsedad; el segundo de ellos se explica según el ser como potencia y acto; mientras que el tercero y el cuarto de Metafísica IV, 2 es vinculado al sentido categorial del ser. (Op. Cit. p.14) Pero, aunque puede aceptarse la lectura que ofrece Brentano, no obstante, si admitimos –y de hecho no puede negarse- que en el contexto de Metafísica IV, 2 Aristóteles está discutiendo si el término ser es equivoco, resulta evidente que el mismo contexto autoriza a afirmar que el estagirita no está determinando qué significa decir que el ser se dice de muchas maneras; de allí que identificar el contexto referencial de Metafísica IV, 2 con el de Metafísica V, 7 o Metafísica V, 2 quizá sea un enfoque un tanto desacertado. Sin embargo, es menester reconocer que otros estudiosos de la obra aristotélica parecen tender al mismo enfoque, a propósito del tema de los cuatro grupos de sentido, y en efecto tal es el caso, por ejemplo, de Araos quien señala que; “Aristóteles ofrece otras divisiones más parciales que se pueden subordinar a algunas de las rúbricas mencionadas [se refiere a Metafísica VI, 2 1026ª33- b2] por ejemplo, en IV, 2 1003b 5- 10.” (Araos, 1999, p.247, nota. 63) Como dijimos, la perspectiva de Araos es similar a la de Brentano, puesto que ambos coinciden al señalar que la clasificación de Metafísica IV, 2 es menos general y, por ello mismo, susceptible de ser incluida en el elenco más completo de los cuatro grupos de sentidos del ser. 


� También, por supuesto, Metafísica VII, 4, 1030ª30ss. 


� Al comienzo de Metafísica VII, Aristóteles, refiriéndose a la pluralidad de sentidos en que se predica lo que es nos recuerda que esta multivocidad ya ha sido considerada en el tratado Acerca de cuántos sentidos. A decir verdad; no hay tal tratado pero es comúnmente admitido que Aristóteles se está refiriendo a Metafísica V, es decir, al libro lexicográfico del corpus metafísico. En efecto, no hay problemas para corroborarlo si se compara el tratamiento dado a la expresión lo que es, tanto en Metafísica V como en Metafísica VI, pues, en ambos casos el análisis de lo que es nos lleva a reconocer que esta expresión se predica en orden a cuatro grupos de sentido, por lo tanto, en Metafísica VII, 1 Aristóteles no está dejando de lado su clasificación cuatripartita de los sentidos del ser.


� La expresión griega «to ón» conformada gramaticalmente por el artículo neutro singular y por el participio presente (ón) del verbo ser (einai) ha sido traducida al castellano por expresiones tales como; `el ser´, `el ente´ o `lo que es´, no obstante, en líneas generales todas estas expresiones tienen el mismo alcance, pues, como señala Paván; “`el ser´ ha indicado el ôn griego y el ens latino; en tal sentido, la fórmula clásica sobre el objeto de la metafísica, to ôn a ôn o ens qua ens, que ha sido traducida por el `ser en cuanto ser´.” (C. Paván, Existencia, razón y moral en Étienne Gilson, CEP-FHE-UCV, Caracas, 2000, p. 83, nota 198). Por consiguiente, pueden utilizarse indistintamente las expresiones `ser´, `ente´ y `lo que es´; de allí que en momentos hagamos referencia a los distintos sentidos del `ser´, del `ente´(como traduce la expresión García Yebra en su versión de la Metafísica para la editorial Gredos) o de `lo que es´ (como prefiere traducirla dicha expresión griega Calvo Martínez también para Gredos). No obstante, es menester destacar que la diversidad de traducciones de la expresión en cuestión responde a las diferentes orientaciones e intenciones doctrinales que a ellas subyacen, razón por la cual, para valorar dichas traducciones, es conveniente analizarlas atendiendo, no sólo a coordenadas gramaticales o semánticas, sino a las interpretaciones de la Metafísica aristotélica que ellas destacan y atendiendo también a las mismas interpretaciones de la lengua griega y latina tomadas como presupuestos en dichas traducciones. Al respecto, véase (M. Heidegger, Introducción a la Metafísica, Gedisa, 1997, p. 56).  


� Metafísica VI, 2-3.


� Metafísica IX, 10, 1051ª35 y similar en Metafísica V, 7, 1017ª23 (tà schémata tes kategorías).


� Metafísica VI, 4 y IX, 10.


� Metafísica VI, 2, 1026b y IX. 


� Al respecto, véase: G. Reale, 1999, p. 138-141; G. Reale, “Il significado e l´importanza teoretica e storico- ermeneutica de libro de Franz Brentano Sui molteplici significati dell´essere e alcune osservazioni critiche di complemento” en Brentano, 1995, p. XV- LXVI). Como lo destaca Reale en el ensayo introductoria a la obra de Brentano, la importancia de este libro reside, en general, en la justa revalorización operada respecto de la estructura de los cuatro significados del ser enunciados y teorizados en Metafísica VI, 2-4, pues, como explica Reale, con tal operación Brentano respondía a la declaración de Natorp quien en “Tema e disposizione della «Metafisica» di Aristotele” llegó a considerar la arquitectura en cuestión como no aristotélica, declarando el cuerpo de Metafísica VI, 2-4 como apócrifo, teniendo en cuenta que desde el punto de vista conceptual, Aristóteles deja de lado el análisis de los sentidos lógicos del ser, en cuanto predicado accidental y veritativamente, lo que significaría –a su modo de ver- que no siendo relevantes para la constitución de la reflexión en torno a la «ciencia del ser en cuanto ser» –puesto que no aportan conocimiento sobre su naturaleza- stricto sensu, no serían significados del ser. Sin embargo, lo que Reale enfatiza de la tesis de Brentano es que los llamados cuatro grupos de significados del ser guían el mismo desarrollo de la indagación en la Metafísica aristotélica. Finalmente, es Reale quien acuña las expresiones “tabla de los significados del ser” y “grupos de significado del ser”, sin duda, reconociendo su deuda con Brentano y señalando que “el primero que comprendió e ilustró adecuadamente esta lista de significados del ser fue F. Brentano en el escrito Von der mannigfachen des Seienden nach Aristóteles, Friburgo 1862 (Darmstadt, 1960), que no ha sido superado hasta la fecha.” (Reale, 1992, p.48); (Reale, 1999, p.139). 


� (Reale, 1995, p. XVIII- XIX). Véase también (Reale, 1999, p. 141). 


� La función de todo juicio es afirmar o negar. La afirmación y la negación se expresan en enunciados compuestos que significan lo falso, cuando no se da la combinación entre sujeto y predicado (Aristóteles utiliza verbos tales como “combinar” y “corresponder” para referirse al predicarse respecto de un determinado sujeto) y que significan la verdad, cuando tal unión se produce. A este respecto, en Metafísica VI, 4 1027b20 leemos: “La verdad comprende tanto la afirmación sobre lo que [realmente] se da unido, como la negación sobre lo que [realmente] se da separado; la falsedad, a su vez, comprende la contradicción  de estas dos partes.” 


� La pareja potencia/ acto remite a la constitución del ser real, pues, la potencia se refiere a la dimensión material de la substancia, así como el acto a la formal y, a este respecto, como bien apunta Reale; “toda sustancia sensible no implica potencia y acto sólo en cuanto sujeta a diversos tipos de movimiento (la relación dinámica entre potencia y acto explica justamente el movimiento) sino que implica potencia y acto también en la dimensión metafísica, en cuanto synolo de materia y forma: implica potencialidad en el componente material y actualidad en el componente formal.” (Reale, 1995, p. XXI). Que la potencia es a la materia lo que la forma al acto, lo corrobora el siguiente pasaje de, Acerca del Alma II, 1 412ª6 donde Aristóteles señala: “solemos decir que uno de los géneros de los entes es la entidad y que está puede ser entendida, en primer lugar, como materia –aquello que por sí no es algo determinado-, en segundo lugar, como estructura y forma en virtud de la cual puede decirse ya de la materia que es algo determinado, y en tercer lugar, como el compuesto de una y otra. Por lo demás, la materia es potencia, mientras que la forma es entelequia.” Queda claro, pues, porque tal pareja protológica logra explicar tanto lo sensible como lo no sometido a cambio. 


� (Reale, 1995, XVIII- XIX)





� En efecto, no es claro si hay un criterio que los unifique y en caso de haberlo de cual criterio se trata. Y es que, en general, los primeros tres remiten a la teoría de la oposición; el cuarto es de naturaleza gramatical (que no se trata de un topos gramatical, stricto sensu, por lo cual, no puede ser entendido en su sentido llanamente morfológico, ya lo hemos puesto de manifiesto); los agrupados en el quinto lugar versan sobre los géneros de la predicación, aunque en sí mismos son diversos, pues, mientras (5ª) se refiere a la pluralidad categorial; (5b) trata de los géneros no subordinados y de la homonimia azarosa y, (5c) y (5d) sigue con aspectos de predicación vinculada a géneros no subordinados ni subordinantes; por su parte, el sexto topos (6) clarifica qué debe entenderse por definición y, finalmente, los reunidos en el séptimo (7) en general, enfatizan la homonimia en los enunciados, ofreciendo también diversos criterios que giran en torno a los elementos de la teoría de la definición (género, especie y diferencia específica). 





� Zadro, 1974, p. 345. Así pues, el término `bueno´ se dice de muchas maneras como `justicia´ y `valentía´, y de otra manera como `vigoroso´ y `sano´, puesto que, `justicia´ y `valentía` <se llaman buenas> por ser ellas mismas tales o cuales, es decir, por tener la cualidad de ser buenas, mientras que `lo vigoroso´ es bueno y, asimismo `lo sano´ es bueno en la medida en que ejerce una acción o en que es actuar sobre algo.


� Nuestra enumeración de expresiones con las cuales Aristóteles se refiere a las categorías sigue de cerca lo señalado por Brentano y muestra de ello es el siguiente pasaje: “El las llama, por ejemplo, conceptos universales […] y también las categorías son denominadas géneros […] en otros lugares no se refiere a las categorías simplemente con el término géneros sino con la expresión, los géneros de las categorías, Bonitz explica este genitivo […] como un genitivo de aposición, así que este pasaje no se dice nada distinto de los anteriores, sin embargo, algunos lo interpretan como los géneros de los predicados […] y en particular debido a las expresiones sustitutivas de otros lugares como predicados, predicables, […] las cosas dichas […] divisiones […] y también son denominadas como modos.” (Brentano, 1995, p. 98- 99) 


� Reflexiones sobre el sentido del término `categoría´ las proporciona, S. Mansión, Notes sur la doctrine de las catégories dans les Topiques, en G. E. L. Owen (ed), Aristotle on dialectic, Oxford, Clarendon Press, 1968, artículo este que ha sido comentado por Paván (Paván, 2004, p. 184ss). Sobre este tema, véase también, C. Paván, En torno a las naturaleza ontológica de la doctrina aristotélica de las categorías”, en Apuntes Filosóficos, 12, Caracas, 1998. Paván examina ampliamente la temática del origen gramatical de las categorías en las dos referencias mencionadas en esta nota.  


� En la referencia a las categorías con el término `predicable´ no debe confundirse este término con el sentido de los cuatro predicables que Aristóteles reconoce. En consecuencia, suele diferenciarse la referencia a las categorías utilizando, posteriormente, el término `predicamenta´. No obstante, `kategoroymenon´ suele traducirse por `predicados´. En efecto, así se encuentra traducido en la edición trilingue de Garcia Yebra (1990) y también en la de edición de la Metafísica de Calvo (1998). Respecto al término `predicamenta´ es menester recordar que su utilización como traducción de `categoría´ se remonta a los antiguos comentadores y escoliastas aristotélicos, tales como, Alejandro de Afrodisia. Al respecto, véase (Brentano, 1995, p. 95). No obstante, la limitación de esta traducción estriba en que las categorías aristotélicas solo son comprendidas como “predicados”. Pero, para el estagirita, las categorías son predicados sólo en cuanto expresión de una pluralidad de modos o maneras de ser. Al respecto, véase (Brentano, 1995, 95ss); (Paván, 1998, p.89- 93).   


� Según Zadro, `kategoroymena´ es el término utilizado por Aristóteles para referirse a las categorías en Metafísica IV, 7, 1017ª25. Véase (Zadro, 1973, p. 330). 


� Evidentemente cada una de las diez categorías expresa un cierto concepto pero esto no significa que las categorías sólo sean conceptos, es decir, “determinaciones conceptuales dotadas de valor puramente subjetivo” pues, “esto sería absolutamente lejano al realismo de Aristóteles.” (Brentano, 1995, p. 93). Según Brentano, uno de los lugares donde Aristóteles llama a las categorías universales es en Física III, 1, 200b34. Al respecto, véase (Brentano, 1995, p. 98 y 197). 


� A efectos de determinar a qué género pertenece tal o cual cosa, en Sobre el Alma I, 1 402ª25, el Filósofo se refiere a la teoría de las categorías, más adelante citaremos, in corpore, este pasaje. Véase, (Brentano, 1995, p. 98-99 y 197).


� Según Brentano, Aristóteles se refiere a las categorías utilizando la expresión “los géneros de las categorías” (tà géne ton kategorion) en Tópicos I, 15, 107ª3, 9 y en Tópicos I, 9, 103b20, asimismo en Refutaciones Sofísticas 22, 178ª5 y en Analíticos Posteriores I, 22, 83b15. Al respecto, véase (Brentano, 1995, p. 99 y 197).


� Expresión similar a “los géneros de las categorías” es “géneros de las predicaciones” y  “géneros de los predicados”. En este sentido, dicha manera de referirse a las categorías aparece, al menos, en Analíticos Segundos I, 22 83b15 y en Refutaciones Sofísticas 22, 178ª5. 


� Esta conocida expresión pertenece a Metafísica V, 7, 1017ª22-23ss.  


� Las categorías son llamadas “clases de predicaciones” en Tópicos I, 9 103b21ss.


� Respecto al uso del término `divisiones´ (diairéseis) referido a las categorías, véase, Tópicos IV, 1, 120b36). Asimismo, en Analíticos Primeros I, 37, 49ª7, Aristóteles señala: “El darse tal cosa en tal otra y el ser verdad tal cosa de tal otra se ha de tomar de tantas maneras como aquellas en que se dividen las predicaciones, y éstas, tomadas según cómo o sin más, y aún, como simples o como compuestas: de manera semejante también el no darse. Pero se ha de estudiar y distinguir mejor.” Algunos otros lugares donde se emplea el término `división´ (diaíresis) son Analíticos Primeros I, 31 y Analíticos Segundos, II, 13, 96b25. Al respecto, véase (Brentano, 1995, p. 197). 


� Como señala Brentano “no hay duda que la Etica Eudemia utiliza el término modo (ptosis), pero solo, con el mismo significado de categoría (kategoría) […]” (Brentano, 1995, p. 99). Véase, Etica a Eudemo, I, 8, 1217b29. En este mismo orden de ideas, Brentano también se refiere a la expresión “el ser según los modos” (tò katà tàs ptóseis òn) la cual también es utilizada por Aristóteles para referirse a las categorías.


� Según Brentano, para Bonitz, las categorías son concebidas por Aristóteles en inmediata referencia al término ser; de allí la locución categorías del ser a la que Bonitz da tanto peso. (Brentano, 1995, p. 95ss). Para Bonitz “el término kategoría no significa, por lo tanto, únicamente y exclusivamente, que un concepto acompañe como predicado a otros conceptos. Este significa, en general, también y sobretodo que un concepto es enunciado o expresado en un determinado significado, sin que esto implique pensar ninguna relación que el pueda tener con otro concepto. El plural kategoríai podrá, por lo tanto, designar las diversas modalidades en la cuales un concepto viene expresado, los diversos significados que se conectan con su expresión” pero “la locución categorías del ser (kategoríai tou óntos) indicará ahora los diversos significados que se conectan con la expresión del concepto ser; y este es justamente, el sentido de la fórmula el ser se dice de muchas maneras (pollachos légetai tò óv), el ser tiene muchos significados (polanchos légetai tò ón). La expresión categorías del ser (kategoríai tou óntos) es claramente la auténtica designación y la más completa para las categorías en cuanto géneros supremos del ser.” (Brentano, 1995, p. 96).  Como podemos apreciar, al contrastarse el sentido del término `categoría´ con el de la expresión `categorías del ser´ se destaca el aspecto ontológico de dicha concepción. 


� A este respecto, véase (Paván, 2004, p. 185 y también p. 190).  


� Cursivas añadidas.


� Tema aparte es el referido a la justificación de la propia pluralidad categorial, teniendo en cuenta que el estagirita no se preocupó en hacer una deducción que permitiera fijar el número definitivo del elenco categorial. Al respecto, según Brentano, Prantl (1820- 1888) en su monumental “Historia de la Lógica en Occidente” (Leipzig 1927, 4 voll) destaca el hecho de que Aristóteles enuncia el elenco categorial mencionando, a veces sólo tres categorías (Metafísica XIV, 2, 1089b20ss), otras veces ocho y algunas veces diez (Categorías 4, 1b25; Tópicos, I, 9, 103b21); a partir de esta inspección –entre otros elementos- Prantl sugiere que el elenco categorial es susceptible de incrementarse a un número cualquiera de categorías. Por lo tanto, una posible consecuencia de esta lectura es la afirmación de la ilimitación categorial. Contra semejante conjetura –continua explicando Brentano- la posición asumida por Brandis (1790- 1867) en su “Compendio del sistema aristotélico” o por Zeller (1814- 1908) en su también monumental historia de “La Filosofía de los griegos” (Tübingen- Leipzig, 1859- 68, 5 voll) 1859-68), es demostrar que el problema de “tal reducción o extensión no corresponde en ningún modo al auténtico pensamiento de Aristóteles.” (Brentano, 1995, 92). Y es que, tan cierto como que Aristóteles no se preocupó en hacer una deducción del número de las categorías es que, para el estagirita, su número no puede ser ilimitado. En efecto, el filósofo no duda al señalar que los géneros de las categorías son limitados. Al respecto, en Analíticos Segundos I, 22 83b15ss leemos: “pero tampoco serán infinitos <los términos> hacia arriba: pues de cada cosa se predicará, o bien lo que significa cual, o cuanto, o cualquiera de las cosas, o bien lo <que hay> en la entidad; y éstas cosas están limitadas, como están limitados los géneros de las predicaciones: pues son cual, o cuanto, o respecto a algo, o que hace, o que  padece, o donde, o cuando.” (cursivas añadidas). En síntesis, el pasaje citado es claro al señalar que los géneros de las categorías son limitados; de tal manera que, como dice Brentano, “Aristóteles estaba persuadido de la validez y de la completitud de sus categorías (…) aún cuando parezca vacilar en lo respecta a su número exacto.” (Brentano, 1995, p. 93). Otro tema es el relacionado con el interés de la exegética aristotélica de mediados del siglo pasado ocupada en formular hipótesis respecto de la posible génesis de la teoría de las categorías y, a este respecto, como es sabido, el punto de partida de estas investigaciones se encuentra en la propuesta de Trendelenburg, partidario el origen gramatical de dicha teoría y cuya línea investigativa de preferencia aristotélica estimulara filosóficamente la más temprana obra de Brentano, esto es, su disertación sobre los múltiples sentidos del ser.


� Entendemos por concepto de máxima extensión, alcance o universalidad aquel que es atribuible a cualquier realidad sin excepción. Tales conceptos, según Millán Puelles, son también denominados; “conceptos extensionalmente ilimitados” y en terminología escolástica son los llamados “conceptos trascendentales”. Respecto a la primera denominación Puelles considera que, en sí misma; “la extensión de cada uno de estos conceptos es esencialmente limitada (limitación extensional) en cuanto a su aplicación a las realidades posibles y en cuanto a su aplicación a las posibles realidades finitas que, en cuanto tales, son limitadas.” Véase, (A. Millán, La Lógica de los Conceptos Metafísicos, tomo I, La lógica de los Conceptos Trascendentales, Ed. Rialp, S. A. Madrid, 2002, p. 98) Respecto a la segunda denominación nos explica; “«Conceptos Trascendentales» significa desde el punto de vista extensional: conceptos tales que la extensión de cada uno de ellos abarca, sin excepción de ningún tipo, cualquier realidad posible (y por tanto, todas las realidades efectivas) [...] La extensión de los Conceptos Trascendentales es ilimitada en el sentido de incluir todo objeto apto para ser transobjetual.” (Idem).


� Ya señalábamos que, respecto de las categorías entendidas como “conceptos” debe descartarse que se trate exclusivamente del resultado de una aprehensión intelectiva y, por lo tanto, de una operación mental, pues, desde esta perspectiva es fácil hacer depender la realidad del concepto del sujeto que la piensa. Las categorías, pues, no son simples conceptos sino que, en todo caso, son “conceptos reales.” Ahora bien, respecto a esta manera de comprender el elenco categorial es útil destacar lo siguiente; Reale, sintetizando el análisis realizado por Brentano respecto a las mas importantes lecturas sobre el tema de las categorías, recoge tres posiciones fundamentales; la primera es la Zeller (las categorías son estructuras para conceptos); la segunda corresponde a la hipótesis de Trendelenburg respecto a la proveniencia gramatical de las categorías (Véase, Paván, 2004, p. 184- 192) y como comenta Reale; “un tercer grupo de intérpretes retiene en cambio que las categorías son conceptos reales. Hermann Bonitz, por ejemplo, ha demostrado que las categorías aristotélicas indican «los diversos significados en los cuales nosotros exponemos el concepto de ser»; éstas son «los supremos géneros del ser.»” Y, respecto a este posición, como sigue comentando Reale; “Brentano está convenido de que la tercera interpretación [es decir, la ontológica] es la preferible, pero reconoce también en las otras dos «elementos fundamentales que parecen del todo compatibles con la tercera»” (Reale, 1995, p. XXIV). 


� Que Aristóteles entiende las categorías como géneros (de la predicación) lo corrobora el siguiente pasaje. En Tópicos I, 5 102ª30ss se lee: “[…] el género es lo que se predica, dentro de qué es […] y se dirá que se predican dentro de qué es todas las cosas que corresponde dar como explicación cuando alguien ha preguntado qué es la cosa en cuestión; como, por ejemplo, en el caso del hombre, cuando alguien ha preguntado qué es la cosa en cuestión, corresponde decir que animal.” (Asimismo en Tópicos IV, 1 120b18). Así pues, del pasaje citado puede inferirse que todas las categorías son consideradas como géneros y que, en cuanto géneros, todas ellas responden de diferente manera a la pregunta ¿qué es? En efecto, en la exegética aristotélica no son pocos los que reconocen el carácter de `géneros´ que tienen las categorías, así como también reconocen su función al momento de responder por el ¿qué es? Uno de ellos es, por ejemplo, Irwin, quien a este respecto, señala: “las diferentes categorías corresponden a las diferentes respuestas a la pregunta ¿Qué es? puesta respecto de diferentes cosas. Aristóteles persigue esta pregunta socrática a un nivel más general que en todos los diálogos platónicos (Tópicos I, 103b27- 35). Sugiere que las categorías hacen las respuestas más informativas en general que la pregunta socrática por la definición […] Aristóteles rechaza dar una respuesta singular a esta pregunta, porque piensa que no hay ninguna propiedad para identificar. Conecta, en consecuencia, la propia doctrina de las categorías con la […] multivocidad del ser.” (Irwin, 1996, p. 66)  


� Que las categorías son los conceptos a los cuales se remiten otros conceptos en cuanto predicados, es una posición que puede remitirse a la interpretación de Zeller. A este respecto, Reale nos comenta “Brentano distingue tres posiciones asumidas por los intérpretes acerca de la esencia y el significado de las categorías […] la primera entiende las categorías no como conceptos, sino como estructuras o esquemas en los cuales se colocan los varios conceptos. En otros términos, se trataría de estructuras de clasificación que ordenan los diversos conceptos y que, por lo tanto, no son simples predicados sino que se ponen por encima de estos. Eduard Zeller, quien ha dado una amplia resonancia a esta tesis en su “Filosofía de los Griegos”, escribe; «Las categorías no son ellas mismas, inmediatamente, predicados; sino que sólo indican el lugar para ciertos predicados». Por lo tanto, según esta primera interpretación, éstas representarían “Formas de Predicaciones”, más que simplemente predicaciones.” (Reale, 1995, p XXIV) Ahora bien, según Brentano, Ch. Brandis (quien contribuyera en la llamada edición bekkeriana de la obra de Aristóteles) también habría compartido el enfoque que Zeller da al problema, puesto que ambos sostienen la tesis de que las categorías son estructuras para conceptos. Ahora bien, esta lectura tiene plena vigencia, siempre que no se limite el sentido de la teoría aristotélica de las categorías a este único aspecto, tal como sucede –según Brentano- en las interpretaciones de los mencionados exegetas. Y es que, Brentano –y, por citar otro caso, también Reale- no pierden de vista que, como sostiene Bonitz, para Aristóteles las categorías deben entenderse ontológicamente. (Véase, Reale, 1995, p.XXV).    


� Una manera de referirnos a los géneros es llamarlos; las clases más generales, lo que significa que las categorías son los géneros de las predicaciones.


� (Guthrie, tomo IV, 1993, p. 154). 


� Es decir, a partir del texto citado (Tópicos I, 15, 107ª3- 5) parece inferirse que el topos categorial del IDDS no es una estrategia para superar la homonimia de los términos y los enunciados sino apenas un criterio para reconocerla. Esta objeción fundamental está presente en las siguientes palabras de Aubenque; “Hay –dice- diversos métodos para comprobar si un término es homónimo o sinónimo (póteron pollanjos e monajos to eídei légetai) (Tóp., I, 15, 106ª9); uno de ellos consiste en preguntarse si un mismo término puede emplearse dentro de varias categorías del ser: si así es, dice Aristóteles, dicho término, o más bien la cosa que expresa, puede ser considerada como homónima. Como se ve, el método consiste aquí en extender a términos distintos del término ser la homonimia, aquí presupuesta, manifestada en el hecho de que el ser se dice según una pluralidad de categorías.” (Aubenque, 1987, p. 170). Como se sabe, la interpretación de Aubenque declara la imposibilidad epistémica de la ontología pluralista aristotélica y, precisamente, en este marco referencial, patentizar la homonimia que acecha al término `ser´ es un argumento de peso. Pero, ¿hasta qué punto es justificada la interpretación que hace Aubenque de Tópicos I, 15? O bien ¿hasta qué punto puede sostenerse la afirmación de la homonimia de `ser´ apoyada en Tópicos? En este segundo capítulo, estamos intentando trazar las coordenadas desde las que, a nuestro modo de ver, es menester abordar el texto en cuestión y, en especial, el topos categorial del IDDS; no obstante, prestaremos la debida atención a las cuestiones problemáticas antes señaladas en el tercer capítulo de esta investigación. 


� Metafísica V, 7, 1017ª32ss.


� Metafísica VI, 2, 1026ª35.


� Metafísica V, 7, 1017ª22ss.


� Metafísica VI, 2, 102ª, 36.


� Véase, Metafísica V, 7, 1017ª7ss. 


� Véase, Metafísica VI, 2, 1026ª32ss.


� Al respecto, puede verse el tratamiento que Llano da al tema es su Metafísica y Lenguaje.


� Como es sabido, en Metafísica V, 7, 1017ª5ss Aristóteles estudia el significado accidental del ser mediante el análisis de tres casos ejemplares que son los siguientes; `el justo es músico´, `el hombre es músico´ y `el músico es hombre`. A lo largo de su análisis, el filósofo explica en qué sentido cada uno de estos tres predicados es accidental respecto del sujeto. A efectos, del perfil general que trazamos respecto del significado de `ser´ predicado como accidente, basta considerar uno de estos modelos de casos. Para un examen reciente de ellos puede verse (Llano, 1997, p. 122ss).   


� Véase, Metafísica VI, 2, 1026b27-33. 


� A este respecto, Paván destaca; “Ahora bien, es de suyo evidente que el ser accidental se dirá según las categorías, dejando de lado, obviamente, al sustancia.” (Paván, 2004, p. 177).


� Véase, Metafísica VI, 2, 1026b7. Al respecto, también puede verse Física II, 5, 196bss.  


� Véase, Metafísica VI, 2, 1026b4ss, 1027ª20ss. 


� Véase, Metafísica VI, 2- 3, Metafísica V, 7, Metafísica V, 30. Sin mencionar el alcance del accidente en su relación con la problemática del azar como causa, tal y como es examinado en Física II. Al respecto, véase, por ejemplo el tratamiento de Aubenque, en La prudencia en Aristóteles, trad. cast de Ma. José Torres Gomez- Pallette, Crítica/ Grijalbo Mondadori, Barcelona, 1999. p. 79ss. No obstante, tiene razón Reale al señalar –y ello en lo que concierne a los propios intereses perseguidos en Metafísica- que “nadie ha puesto atención en el significado del ser como accidente” (Reale, 1999, p. 141) aún cuando, precisamente por ser un significado de `ser´, Aristóteles afirme que es necesario que exista el accidente.


� Como ya sabemos, el significado accidental aparece en las dos principales listas de significados del ser, nos referimos a la de Metafísica V, 7, y a la de Metafísica VI, 2, 1026ª32ss. 


� Llano, 1997, p. 125.


� Como es sabido, Aristóteles concibe el sentido veritativo de `ser´ bajo dos enfoques aparentemente diferentes. En efecto, en Metafísica V, 7 y en Metafísica VI, 4 (también en Metafísica XI, 8) el filósofo lo aborda bajo una perspectiva predicativa o si se quiere gnoseológica mientras que en Metafísica encontramos la llamada concepción ontológica de la verdad. A este respecto –y en otro registro- Reale, por ejemplo, destaca que la concepción ontológica de la verdad –propiamente dicha- se encontraría ya desde Metafísica II, 1, 993b19- 20, puesto que allí, Aristóteles califica la metafísica como ciencia de la verdad. Véase, (Reale, 1995, p. XIX). No obstante, la concepción según la cual hay una verdad ontológica que precede y fundamenta a la verdad lógica o predicativa, al punto de hacer de este significado, el significado central de `ser´ se remonta a polémica abierta por Brentano quien, según Aubenque, “privilegia aquellos textos en que Aristóteles ve en la proposición el lugar de la verdad.” (Aubenque, 1987, p. 161) y cuya lectura contraria ha sido sostenida con vigor por un filósofo de la talla de Heidegger y también por el mismo Aubenque, aunque con sus matices propios. Al respecto, véase; (Aubenque, 1987, p.160ss), (Llano, 1997, p. 132). No obstante, al margen de los nexos que puedan establecerse entre ambas perspectivas, la situación es propicia para el debate, pues, el punto central en que parecieran diferenciarse ambas lecturas estriba en la valoración de este significado de `ser´, pues mientras que en la presentación cuatripartita (Metafísica V, 7 y VI, 4) dicho significado es dejado de lado en cuanto objeto de la ontología, en Metafísica IX, 10 la situación es muy diferente, puesto que Aristóteles declara que el significado veritativo es el preeminente. Sin embargo, las confusiones que sobrevienen a este planteamiento podrían obedecer al supuesto de que se trata de dos concepciones diferentes. 





 


� Véase, Metafísica VI, 4, 1027b20.


� Respecto a la función judicativa del lenguaje, véase (Aubenque, 1987, p.105- 110)


� Como nos explica Araos; “en virtud de los actos de afirmación y de negación el discurso sobrepasa el ámbito estrictamente lingüístico, se extiende más allá de la pura significación hasta alcanzar el ser. La apóphansis el género de la afirmación y de la negación, se muestra así como la perfección de la significación, como la extensión de las posibilidades del lenguaje hasta el extremo del que es capaz: su propia superación y trascendencia.” (Araos, 1999, p. 134).


� A este respecto, son conocidas las siguientes líneas de Sobre la Interpretación, 4, 17ª1ss, “todo enunciado (logos) es significativo, pero no como un instrumento <natural>, sino por convención […] ahora bien, no toda enunciado es asertivo (apophantikós, declarativo, asertivo), sino sólo aquel en que se da la verdad o la falsedad.” Aristóteles, Tratados de Lógica, (Órganon) II, Sobre la Interpretación, trad. cast. M. Candel Sanmartín, Ed. Gredos, Madrid, 1995). 


� Véase (Aubenque, 1987, p. 159)


� Que el `ser´ veritativo se predica categorialmente, lo afirma expresamente Aristóteles en Metafísica VI, 4, 1027b32ss, cuando señala; “[…] pues, el pensamiento junta o separa bien el qué- es de una cosa, bien la cualidad, bien la cantidad, bien alguna otra determinación suya.” Refiriéndose a este pasaje, Aubenque comenta; “el ser en cuanto verdadero no hace sino reiterar en el pensamiento lo que ya está contenido en <el otro género del ser>, o sea, lo que se expresa en las categorías.” (Aubenque, 1987, p. 160)


� Como dice Aristóteles, en Metafísica V, 7, 1017ª18- 19; “los accidentes son como las negaciones” y, a este respecto es menester recordar que la accidentalidad y el sentido veritativo del ser son dejados de lado en cuanto objetos de la ontoprotología. Los predicados accidentales debido a que, desde el punto de vista lógico,  hay ausencia de nexo esencial entre el predicado y el sujeto. La verdad y la falsedad por no ser atributos de las cosas en cuanto tales, sino producto de composiciones de conceptos por parte del intelecto. A este respecto, es ilustrativo el siguiente pasaje de Acerca del Alma III, 6 430ª26 donde se lee: “en cuanto a los objetos en que cabe tanto el error como la verdad (lo falso y lo verdadero) tiene lugar ya una composición (síntesis) de conceptos (nociones) que viene a constituir como una unidad (…) quien compone llevando a cabo cada unión es el intelecto.” Y, un poco más adelante, en Acerca del Alma III, 8 432ª11, Aristóteles –desde otra óptica- repite: “la imaginación es, por lo demás, algo distinto de la afirmación y la negación, ya que la verdad y la falsedad consisten en una composición de conceptos (del intelecto).” Finalmente, en sintonía con esta concepción, en Metafísica IV, 4 1027b20, reitera; “Lo que es en el sentido de «es verdadero» y lo que no es en el sentido de falsedad, están referidos a la unión y a la división.” En definitiva, para Aristóteles, las cosas son reales porque evidentemente lo son y su realidad no gana nada porque la afirmemos como real y, por ende, como verdadera. La realidad de las cosas no se modifica porque afirmemos su falsedad o porque la neguemos, o porque prediquemos que es verdadera. Una afirmación o una negación pueden constatar la realidad, pero no puede crearla, pues –e insistimos en ello- las cosas no son reales porque afirmemos que son verdaderas, así como no dejan de ser lo que son porque afirmemos que son falsas. De igual modo, no hay cosas que, en si mismas, sean erradas, así como no las hay que sean verdaderas y, al este respecto, el siguiente ejemplo de Aristóteles, en Metafísica IX, 10 1051b17, es elocuente; “desde luego, tú no eres blanco porque sea verdadero nuestro juicio de que tú eres blanco, sino, al contrario, porque tú eres blanco, nosotros decimos que algo verdadero al afirmarlo.”


� Algunos lugares de Física donde Aristóteles menciona que potencia/ acto constituyen uno de los cuatro significados de `ser´ son los siguientes; Física I, 2, 186ª1ss, Física II, 1, 193b8ss, Física III, 1, 200b33- 201ass, Física III, 6, 206ª15.


� Véase, Metafísica V, 7, 1017ª35- 1017bss.


� Véase, Metafísica VI, 2, 1026b1ss.


� La teorización de la doctrina propiamente aristotélica de potencia y acto surge al calor de las aporías contra el movimiento. Así pues, empleando estos principios Aristóteles refuta en Física tales endoxa, desarrollando su fundamentación del movimiento.  


� Como ya sabemos, en Metafísica V, 7, Aristóteles presenta los cuatro significados de `ser´, parte del significado según potencia/ acto, en Metafísica V, 7, 1017ª35- 1017bss, reza así: `ser´ y `lo que es´ significan tanto lo que se dice que es en potencia como lo que se dice que es ya plenamente realizado (entelechía)” Como puede verse, en este pasaje Aristóteles se refiere a la noción de `acto´ utilizado el término `entelechía´ en lugar de `energeia´; probablemente este sea uno de los tantos pasajes en que Aristóteles utiliza los términos sinónimamente. No obstante, el filósofo distingue matices respecto a ambos. En efecto, el sentido de energeia está más vinculado a los procesos de cambio, es decir, a la “relación de actualización” de una cierta potencia y no tanto a la perfección producida por la posesión del fin propio plenamente realizado que, grosso modo, es el caso de la entelecheía. Al respecto, véase, (R. Yepes Stork, La Doctrina del Acto en Aristóteles, Eunsa, 1993, p.115) 


� `Entelechia´ es un término técnico, estrictamente filosófico, creado por Aristóteles y cuya composición significa un nuevo concepto fundamental en su pensamiento. Ahora bien, aunque en el corpus aristotelicum hay sinonimia conceptual entre entelechia´ `energeia´ esto no oscurece sus distintas connotaciones. Respecto a entelechía es muy útil la explicación de Bignone; “convenía un término que indicase, no la physis, la ousía abstracta, ni el eidos, separado de la dýnamis, sino la forma y el acto como conquista y extinción de la potencia. No el lógos, indeterminado, no la enérgeia que puede ser considerada en su proceso de actualización, cuando es atelés, sino la enérgeia plenamente actualizada, entelés […] la formación de la palabra enteléchia expresa rigurosamente la conquista del fin (télos, entelés): junto a la actividad de estar en posesión (echein) de esta actividad, realizada y llegada a su término. Esta expresión era útil […] para expresar egregiamente la inmovilidad el primer principio motor, al enérgeia akinesías.” (E. Bignone, L´Aristotele perduto e la formazione di Epicuro, La Nuova Italia, Fiorenze, 2ª. Ed. 1973, 2 vol, vol 1, p. 247) Texto citado y traducido por Yepes, 1993, p.81. 


� Dynamis o potencia, además de definirse como principio de movimiento también puede definirse en su relación con materia. Al respecto, véase (Yepes, 1993, p. 51). 


� La traducción de la palabra “kinesis” por movimiento es tierra fértil para la discusión de la exegética aristotélica. Al respecto, grosso modo, hay de dos lecturas fundamentales: la primera, identifica kinesis con movimiento en su acepción más general mientras que la segunda restringe el término, stricto sensu, al movimiento de traslación. Por consiguiente, bajo el primer enfoque, es recomendable no traducir kinesis por `movimiento´ sino por el término `proceso´, ya que no todo tipo de cambio es movimiento.


� Véase, la misma definición en Metafísica IX, 1, 1046ª8ss. 


� Cursivas añadidas.


� Como puede apreciarse, en este pasaje Aristóteles prefiere el término entelechia en lugar de energeia. Lo cual no sorprende tratándose del tratado Sobre el Alma.


� Esta es la definición de acto o energeia que brinda Aristóteles en Metafísica IX. 6, 1048ª24ss. 


� Es sabido que Aristóteles utiliza diferentes tipos de ejemplos (poiéticos, cognoscitivos, en el orden de la generación, en el orden de las facultades geométricos, entre otros) para explicar su principio de potencia/ acto. En efecto, el filósofo se refiere al “Hermes en la madera” Metafísica IX, 6, 1048ª32ss. o a “que en la piedra es(tá) la estatua de Hermes” Metafísica V, 7, 1017b6ss, entre otro semejantes.


� Véase, Física II, 8, 199b17- 25.


� Véase también el pasaje paralelo, Metafísica XI, 9, 1065b5ss. 


� (Reale, Guía, p. 96)


� Supra. p. 131.


� Según Jaeger, el libro XIV de Metafísica –al que pertenecería el referido pasaje- forma parte de la llamada Metafísica temprana. Inscrito en el marco referencial de la crítica a la ontología platónica, en dicho contexto Aristóteles reflexiona sobre los motivos de la desviación hacia aquel tipo de causas atribuyéndolas a una manera anticuada de plantear el problema del monismo y la univocidad parménidica. Al respecto, la salida del estagirita (en plena sintonía con el enfoque de Física I) consiste en enfatizar que <lo que es> es de muchos modos, expresando tal pluralidad a través de la categorialidad de `ser´.


� Ya nos hemos referido al pasaje citado en el cuerpo de esta investigación, sólo queda pues enfatizar su elocuente afirmación respecto a la categorialidad de `ser´, cual despliegue del pollanchós legomenón aristotélico. Por lo tanto, y siguiendo el esquema de la cronología jaegeriana, es manifiesto que tanto en las especulaciones tempranas del estagirita (Metafísica XIV) como en su reflexión metafísica madura (Metafísica VIIss), que `ser´ se diga de muchas maneras significa proyectarlo categorialmente. 


� En la traducción de la Metafísica que venimos utilizando, Calvo Martínez, comentando las primeras líneas del último capítulo de Metafísica IX, 10, el cual está dedicado a la verdad y el error, puntualiza, –respecto a aquella línea en la cual Aristóteles pareciera calificar a la verdad/ falsedad como el sentido más fundamental entre los cuatro grupos de sentidos de `ser´- lo siguiente; “entendida de este modo, la afirmación resulta ciertamente extraña ya que Aristóteles, de una parte, considera que el sentido primero y fundamental de `ser´ y `lo que es´ (ón, eînai) es el correspondiente a la entidad, a la primera categoría (cf. supra, VII, 1, 1028ª14- 30. 31), o bien a las categorías en general (cf. supra, VI, 4, 1027b31).” Como podemos apreciar, Calvo Martínez escoge el pasaje que hemos citado en el cuerpo de esta investigación para ilustrar que la categorialidad es el grupo de sentido fundamental de `ser´. Por consiguiente, esto justifica el señalar «que el otro género –que queda- de lo que es» es el categorial. 





� Es oportuno recordar que asumimos la ciencia que estudia al ser en cuanto ser desde la perspectiva epistémica de su máxima universalidad o universalidad totalizante y no en el sentido de la interpretación clásica que la asume desde la perspectiva de la prioridad o primacía ontológica de la substancia. A este respecto, junto a Paván, suscribimos las interpretaciones de Natorp (véase, Paván, 2004, p.152) Irwin (véase, Paván, 2004, p.169) y Oggioni (Véase, Paván, 2004, p.168) quienes analizando el `tò ón e ón´ leen el `en cuanto´ en clave epistemológica. 


� Respecto a la máxima universalidad de `ser´ el siguiente pasaje de Metafísica III, 3, 998b20ss es elocuente: “[…] «lo que es» y lo «uno» […] se predica máximamente de todas las cosas que son. Pero, sin embargo, no es posible que «uno» y «lo que es» sean géneros de las cosas que son. En efecto […] es necesario que las diferencias de cada género sean y que cada una de ellas sea una.”


� Refiriéndose al tema de la universalidad de la episteme, Aubenque, precisa “afirmar que toda ciencia se refiere a un género es recordar que toda ciencia lo es de lo universal. Pero decir que cada ciencia se refiere sólo a un género es recordar […] que, si bien es preciso alcanzar el universal para constituir un discurso científico […] no hay que sobrepasar ese universal definido que es el género, so pena de caer en la vacuidad de los discursos demasiado generales.” (Aubenque, 1987, p. 216). Es pues, a la generalidad de los discursos «verbales y vacíos» a la que Aubenque estaría acercando la ontología aristotélica, en vista de su carácter no genérico. No obstante, aunque es verdad que “la unidad genérica es el último término, más allá del cual la búsqueda de la unidad se convertiría en «verbal y vacía».” (Aubenque, 1987, p. 215). Sin embargo, no es menos cierto que, en Metafísica, el mismo Aristóteles reconoce que la ontología no es como las ciencias particulares y, precisamente, es esto lo que perfila el carácter originario de la reflexión en torno a las condiciones de posibilidad de un discurso cuya universalidad, aunque no es la del género, sin embargo, no se identifica con la generalidad del vano parloteo por la cual Aristóteles descalificó a la sofística.  


� Para Aristóteles, como sabemos, la ciencia en cuanto demostrativa debe cumplir, por lo menos, con tres requisitos fundamentales: en primer lugar, debe ser causal y para lograrlo, en segundo lugar, debe versar sobre principios propios, a este respecto, en tercer lugar, dichos principios para constituirse como tales deben serlo respecto de un determinado género. Ahora bien, aunque la sophia es concebida como saber de las primeras causas, la causalidad no es el único requisito de la apodeixis. Además, es evidente que la ciencia del ser en cuanto ser, no es apodíctica porque aunque la sophia es protológica, los principios en torno a los cuales versa, no son propios de un género sino comunes a todo saber, razón suficiente para comprender que no sean llanamente asumidos sino discutidos y buscados como tales. De allí que Aristóteles reconozca, en Metafisica, IV, 1 1003ª20, que esta es “una ciencia que no se identifica con ninguna de las que llamamos particulares”; lo que significa que, paradójicamente, la ontología es un saber por no circunscribirse a la universalidad de un género. En suma, como señala Paván “[…] Aristóteles opone claramente su onto- protología, es decir, su concepto fuerte de filosofía a las ciencias particulares.” (Paván, 2004, p. 208). Sobre el criterio según el cual toda ciencia versa sobre un género, véase, Analíticos Segundos I, 7; I, 28. Sobre la deducción a partir de «principios propios» cual rasgo distintivo de la apodeixis, véase, Analíticos Segundos I, 9. Respecto al criterio según el cual los principios propios se asumen como tales y a partir de ellos se demuestra, véase Analíticos Segundos I, 10, Finalmente, respecto a que el científico no reflexiona sobre el género que es su objeto, véase Analíticos Segundos I, 12, 77b5- 15, perspectiva esta plenamente asumida en Metafísica VI, 1.


� La expresión es de Aristóteles. Al respecto, véase Analíticos Segundos, II, 13, 97b30.


� (Brentano, 1995, p. 8). 


� En las primeras páginas del segundo capítulo de esta investigación, el cual dedicamos al estudio del IDDS, al comienzo del apartado dedicado al esbozo de los topoi del IDDS, tuvimos ocasión de hacer referencia a las definiciones de “sinonimia” y “homonimia” que Aristóteles brinda en Categorías 1.  


� Preguntarse si `ser´ se predica sinónimamente, a nuestro modo de ver, es un cuestionamiento un tanto artificioso por dos razones: la primera, `ser´ se caracteriza por predicarse universalmente sin hacer abstracción de las diferencias, puesto que `ser´ no es un género. La segunda, `ser´ aunque es un término universal que obviamente significa muchas cosas, sin embargo, no se predica de ellas de la misma manera, puesto que no es un término unívoco. En consecuencia, no hay ninguna dificultad para reconocer que `ser´ no posee la misma condición semántica de `vivo´ o de `animal´ predicados de `hombre´ y `buey´. Sin embargo, el merito de la pregunta estriba en el peso que tiene la predicación sinónima, considerada por el estagirita como la predicación universal por excelencia. Como se sabe la definición aristotélica de sinonimia aparece en Categorías 1, 1ª6ss. y, por su parte, la definición aristotélica de predicación universal se encuentra en Sobre la Interpretación 7, 17ª37ss, donde se lee: “[…] llamo universal a lo que es natural que se predique sobre varias cosas.” Para un cotejo de ambas definiciones, véase (Araos, 1999, p. 233ss). Al respecto, Araos explicita la relación entre sinonimia, univocidad, universalidad y carácter genérico de la predicación. 


� En relación al carácter no genérico de `ser´, véase, Strycker, 1969, p. 151- 152; Berti, 1977, p. 192; Paván, 2004, p. 95- 96. Paván analiza tres argumentos topicales fundamentales: en primer lugar, se detiene en Tópicos IV, 1, 121b4 mostrando la imposibilidad de concebir un género de `ser´, en cuanto que; “ser y uno son términos de máxima universalidad, es decir, son palabras que se predican de todos los seres, y por ende, son transcategoriales o, como los denominará la tradición medieval, son términos trascendentales.” (Paván, 2004, p. 95). En segundo lugar, se refiere a Tópicos VI, 3, 140ª27 patentizando que “la función propia del género es diferenciar […] y si un término […] es transcategorial entonces no servirá para diferenciarlas.” (idem) Paván se refiere a la especie, a las diferencias y por ello mismo a la definición. En tercer lugar, analiza Tópicos VI, 6, 144ª26 recordando que `ser´ no puede considerarse un género porque también debe predicarse de sus diferencias. Y es que, si así no fuese, `ser´ no podría predicarse de sus diferencias, pero, obviamente, es necesario que las diferencias –para que sean tales- se prediquen de `ser´. Al respecto, véase,  Metafísica III, 3, 998b20- 27. Finalmente, desde otro punto de vista –si se quiere indirecto- agregamos que `ser´ tampoco puede considerarse como género, porque `ser´ es el presupuesto epistémico de las distintas ciencias particulares que se caracterizan, precisamente, por versar sobre un determinado género de la realidad. En consecuencia, y desde esta perspectiva, que `ser´ no sea género patentiza cuan lejos está Aristóteles de la concepción de la filosofía como ciencia única. 


� Algunos lugares de la Metafísica donde Aristóteles niega la homonimia del ser son los siguientes;  Metafísica IV, 2 1003ª35- 1003b9;  Metafísica IV, 4 1006b10ss; Metafísica VII, 4 1030ª23; Metafísica XI, 4 1060b30, entre otros.  


� Como se sabe, en paralelo al referido pasaje de Metafísica IV, 2 1003ª está el de Metafísica XI, 3 1060b32ss, más allá de las reservas de algunos estudiosos respecto a la autenticidad del último libro señalado. Cfr. infra, p. 209, n.49.


� Evidentemente, Aubenque lee Tópicos desde la perspectiva de dicha hipótesis disyuntiva. Al respecto señala; “a esta distinción entre la sinonimia, forma normal de la relación entre cosas y nombres, y una homonimia accidental y fácilmente corregible, parecen atenerse las Categorías, así como los Tópicos. ¿En cuál de las dos clasificaremos entonces la palabra ser? La respuesta no es quizá tan fácil como parece y, en ciertos escritos que –entre otras, por esta razón- podemos considerar como pertenecientes a un período antiguo de la especulación de Aristóteles, se advierte cierta vacilación. En los Tópicos, especialmente, el ser parece claramente considerado homónimo.” (Aubenque, 1987, p. 170) Como podemos apreciar, respecto a Tópicos, Aubenque razona privilegiando curiosamente cierto criterio cronológico. Y es que, al hacer esto el intérprete sugiere que en épocas tempranas el estagirita habría afirmado la homonimia de `ser´, tesis esta cuya hipoteca habría embargado la pluma del filósofo a lo largo de su vida intelectual. Aristóteles pues, atacando la lectura platónica de `bien´, habría mostrado que dicho término es un homónimo que, a su vez, supone cual fundamento de su homonimia, la afirmación de la homonimia de `ser´. Al respecto, Aubenque exhorta a medir tal afirmación en “todo su alcance, no sólo semántico, sino metafísico” y realizando tal evaluación, señala;  “nos percatamos entonces de la significación polémica de la tesis mantenida por los Tópicos” (Aubenque, 1987, p. 171). Ahora bien, por un lado, Tópicos es una obra temprana y, por el otro lado, es menester reconocer cuan deseable es que un pensador en cuanto tal, modifique sus pensamientos. No obstante, siendo este el panorama lo interesante no es recoger llanamente aquella supuesta afirmación sino, en todo caso, examinar en qué términos se plantea tal tesis de la homonimia de `ser´ en Tópicos –si es que realmente tal tesis se encuentra en dicha obra- teniendo en cuenta que, en Metafísica, Aristóteles sostiene su contradictoria.


� En efecto, en Metafísica XI, 3, 1060b33-34, se lee: “puesto que la ciencia del filósofo se ocupa de lo que es, en tanto que algo que es, universalmente y no parcialmente, y puesto que, por otra parte, «lo que es» se dice tal en muchos sentidos y no según un sentido único, ciertamente, si se trata de un caso de homonimia y nada hay de común a todos esos sentidos, no caerán bajo una única ciencia (al no haber un género único que los incluya); sin embargo, si hubiera algo común <a todos ellos>, caerían bajo una única ciencia.” (Véase, Paván, 1996, p. 122), (Véase, Aubenque, 1987, p.116). 


� La llamada teoría aristotélica de la analogía de atribución puede comprenderse desde dos enfoques; o se la interpreta en el marco estrictamente semántico, teniendo en cuenta que, como lo patentiza Metafísica IV, 2, su formulación nace en el orden de la superación de la equivocidad de los términos que, como es el caso de `ser´ se dicen de muchas maneras; o bien, se comprende la referencialidad de la substancia, utilizando como clave hermenéutica la doctrina de su anterioridad ontológica, interpretada a la luz de concepciones, tales como, potencia y acto. Explicando este enfoque, Moreau, señala “en el tomismo […] se delinea […] la analogía, correspondiente no a la diversidad de las categorías, sino fundada sobre la distinción de la potencia y el acto, por lo tanto, sobre los grados de perfección en la categoría de ousia. Esta forma de analogía, correlativa a la jerarquía de la substancia, se desprende de la precedente, en cuanto la relación de los accidentes respecto de la subtancia (relación categorial) no se adecua a la dependencia de las substancias sensibles, de las cosas creadas respecto del ser absoluto y causa primera”. (J. Moreau, La Tradizione aristotelica e l´analogia entis, en Metafore dell´Invisibile, Editrice Morcelliana, Brescia, 1984, p. 93), Cfr. infra, p. 209, n. 49, 


� (Aubenque, 1987, p.170). La manera como Aubenque comprende Tópicos I, 15 y, en especial, el topos categorial, esto es, como simple lugar para la detección de los homónimos, no es un perspectiva aislada. Al respecto, Berti escribe; “Aristóteles, ilustrando aquello que el llama uno de los principales «instrumentos» de la dialéctica, es decir, la distinción de los múltiples sentidos que puede tener una misma palabra, no sólo declara explícitamente que un término dicho en muchos sentidos es un homónimo, sino que uno de los modos de escoger si un término es tal, es atender a sí las cosas de las cuales se predica pertenecen a la misma categoría, luego es claro que si entra en categorías diferentes, el término es homónimo.” (Berti, Dalla Dialettica a la Filosofia, Padova, 1977, p. 191). La posición de Berti –como la de Aubenque, o Brentano, entre otros- descansa en el supuesto según el cual; un término o se predica bajo un único género o categoría o se predica por homonimia, luego, uno de los topoi del IDDS que patentiza la homonimia es la categorialidad en virtud de su misma heterogeneidad. No obstante, aún aceptando que los términos que se dicen de muchas maneras son semánticamente homónimos, esta premisa no niega la función que, como vimos, desempeñan los topoi del IDDS más allá de la mera elencación. Con todo, siendo no pocos los que piensen, basándose en la disyunción sinonimia/ homonimia, que los topoi del IDDS –y es especial, el categorial- son sólo lugares para reconocer la homonimia, podemos concluir que, respecto a los topoi del IDDS, al no sopesarse la cuestión de su misma utilidad metodológica, los juicios emitidos sobre ellos son, cuando menos, apresurados. Esta es, pues, la importancia de la revisión que hicimos en la primera parte del capítulo anterior.  


� Por lo tanto, no compartimos la inferencia de la homonimia de `ser´ a partir de la homonimia de `bien´, como propone Aubenque al afirmar que; “en los Tópicos, especialmente, el ser parece claramente considerado como homónimo: Aristóteles no lo dice expresamente del ser, pero atribuye al Bien una homonimia que presupone la homonimia del ser.” (Aubenque, 1987, p. 170). Así pues, a nuestro modo de ver, la tesis según la cual la homonimia de `ser´ encuentra fundamento en Tópicos es cuestionable por dos razones; la primera, obviamente, destacando que la homonimia de `ser´ no es afirmada expresamente en Tópicos; la segunda, rechazando que uno de los procedimientos para reconocer la homonimia de un término es verificar si este se predica categorialmente, pues, afirmado así dicha tesis estaría desconociendo el real alcance metodológico del IDDS topical. Además, a estas razones de naturaleza textual y metodológico es menester sumar una tercera de carácter filosófico y semántico, que es la siguiente: sabemos, que la universidad de `bien´ no es como la del género predicado de sus especies, su universalidad –dice Aristóteles- consiste en su misma heterogeneidad, de allí que el estagirita puntualice que `bien´ se predica según la pluralidad categorial. No obstante, aunque `bien´ es como `ser´ en cuanto que ambos son transcategoriales; `ser´ no es como `bien´ pues, para Aristóteles, `ser´ no es solo un transcategorial sino que es un término cuya pluralidad semántica es unificable. Dicho de otra manera, para el estagirita, no hay una ciencia unitaria del bien –sino que hay una pluralidad de ciencias que lo tienen por objeto- pero, si hay una ciencia del `ser´ aún cuando `ser´ se diga de muchas maneras, esto es, categorialmente. Es decir, la ciencia del ser en cuanto ser, no se constituye como tal en virtud de la transcategorialidad de `ser´ sino, precisamente, en virtud de la organización de su pluralidad categorial mediante un tipo de predicación plural cuya unidad es referencial. Al respecto, Cfr. infra, p. 201- 202.  


� La afirmación según la cual de la homonimia de `bien´ se colige la de `ser´ la utiliza Aubenque como un argumento subsidiario en respaldo de su interpretación acerca de la imposibilidad epistémica del saber ontoprotológico, razón por la cual ni analiza su supuesto en torno al IDDS, ni se detiene a examinar la propia inferencia y sus consecuencias, conformándose con declarar que “en los Tópicos, especialmente, el ser parece claramente considerado como homónimo.” (Aubenque, 1987, p. 170) 


� Como ya dijimos, respecto al tema de la deducción del número de las categorías del ser, Brentano señala que este “no corresponde en ningún modo al auténtico pensamiento de Aristóteles” (Brentano, 1995, p. 92). No obstante, aún cuando el afán por demostrar la posible reducción de las categorías a un cierto número o la posible deducción de las admitidas, en ningún modo corresponde al auténtico pensamiento de Aristóteles, ya que tal asunto no afecta para nada la universalidad de los significados categoriales, los cuales son del todo indiferente a su número (véase, Brentano, 1995, p. 92ss), tal temática – fruto de las disquisiciones exegéticas- dio lugar a la problemática de la aparente ilimitación categorial la cual, como ya sabemos, puede remitirse, por citar un caso, a la posición de Prantl, quien destacando la imprecisión aristotélica al enunciar un único número de predicados categoriales, creyó autorizada la lectura que sostiene la infinitud de dicha predicación, interpretación esta ya objetada en el pasado por Brandis y Zeller. Y es que, como destaca Brentano, “no se encuentra entre los antiguos comentadores del Estagirita ninguno que las piense como Prantl, y no existe un investigador moderno que este dispuesto a adherirse a su opinión” (Brentano, 1999, p. 92). Ahora bien, la obra de Brentano es publicada por vez primera en 1862, cien años más tarde, Aubenque adopta la tesis de Prantl (Aubenque, 1987, p. 182, nota 316), convirtiéndose así en el investigador ausente a juicio de Brentano, y quien rebasando el decimonónico enfoque filológico, brinda una interpretación filosófica de dicha tesis, la cual es parte fundamental de su lectura problemática. 


� Como ya dijimos, en Analíticos Segundos I, 22, 83b12ss, Aristóteles señala que los géneros de las predicaciones son limitados. (Véase, supra, p. 130). No obstante, es menester volver al referido texto donde se lee; “[…] cada cosa se predicará, o bien de lo que significa cual, o cuanto, o cualquiera de las cosas, o bien lo <que hay> en la entidad; y éstas cosas están limitadas, como están limitados los géneros de las predicaciones.” Como podemos apreciar, Aristóteles no afirma que las categorías son “infinitas”, por el contrario señala que son “limitadas”. No obstante, en la interpretación de Aubenque, las categorías son indeterminadas, indefinidas y, por ello infinitas, pues “en lo tocante al ser, no hay «pluralidad definida de significaciones»” (Aubenque, 1987, p. 183) Al respecto, Paván comenta; “personalmente, no comparto esa lectura del intérprete francés. Acepto, desde luego, la tesis de que el número de los predicados del ser es indefinido, pero no me parece para nada evidente que, por ello, la pluralidad categorial se torne infinita […] Aristóteles, es verdad, no ha procedido a una deducción de las categorías pero, este hecho no nos autoriza a afirmar que el número de las categorías sea infinito.” (Paván, “Reflexiones en torno a la homonimia del ser en la Metafísica de Aristóteles”, en Apuntes Filosóficos 9- 10 (1996),  Escuela de Filosofía de la Universidad Central de Venezuela, p. 126- 127). Por nuestra parte, compartimos la opinión de Paván por, al menos, tres razones: en primer lugar, porque es evidente que, para Aristóteles, el hecho de que las categorías no sean limitadas en número no significa que son infinitas; en segundo lugar, porque las interpretaciones que denuncian la ausencia de una deducción número de las categorías, aunque reputadas, no preservan en su interés especulativo el espíritu de la reflexión aristotélica, por lo cual podría decirse que incurren en cierto anacronismo; por último y, en tercer lugar, si `ser´ es el predicado más universal y si la pluralidad categorial expresa la universalidad de `ser´ (pues, `ser´ no sólo se predica de una pluralidad de cosas sino que se atribuye a ellas de diferentes maneras y, precisamente, esta es la función de la pluralidad categorial) si tal pluralidad se cerrara, sería imposible seguir pensando la realidad y las categorías que la significan.   


� Refutaciones Sofísticas, 9, 170ª20ss. Véase (Aubenque, 1987, p. 128). 


� Aubenque, desde luego que analiza el tema de la indeterminación numérica y predicativa de la categorialidad. Al respecto, Véase, (Aubenque, 1987, 131ss, 179ss).


� Como se sabe, el texto paralelo de Metafísica IV, 2 1003ª está en Metafísica XI, 3 1060b32ss.


� (E. De Strycker, Concept- clés et terminologie dans les livres ii à vii des Topiques, en G. E. L Owen (ed.), Aristotle on Dialectic. The Topics, Oxford, 1968, p. 152). 


� Como es sabido, G. E. L Owen es quien acuña la expresión `focal meaning´, en un artículo suyo titulado; «Logic and Metaphysics in some Earlier Works of Aristotle”, recogido en “Aristotle and Plato in the Mid- Fourth Century”, presentado en el Symposium Aristotelicum hold at Oxford, en Agosto de 1957. El `focal meaning´ de Owen ha tenido tal fortuna en la exegética filosófica, que se ha convertido contemporáneamente en la fórmula explicativa del «pròs hén» aristotélico. Otra de las contribuciones de este autor que ha tenido la misma repercusión, es su revisión y ajuste respecto a la concepción aristotélica del término `phainomena´, plasmada en su artículo; «Tithenai ta Phainomena», en “Aristote et les problèmes de méthode”, presentado en el marco del Symposium Aristotelicum, Louvain- La- Neuve, 1960. Al respecto, Cfr. (Paván, 2004, p.128- 134). 





� Aristóteles se refiere al justo o recto medio.


� Aristóteles se refiere al kairós o tiempo oportuno.


� Sobre la critica aristotélica a la noción de bien universal, el profesor F. Bravo ha escrito un artículo titulado;“¿Es el bien indefinible? El punto de vista de Aristóteles en su crítica a la forma platónica del bien.” (F. Bravo, Estudios de filosofía griega, Ed. Comisión de Estudios de Postgrado, Facultad de Humanidades y Educación, CEP. FHE. UCV, Venezuela, 2001) En este trabajo el autor analiza con detenimiento los “cuatro argumentos contra la forma platónica del bien.” (Bravo, 2001, p. 182) que el estagirita plantea en Etica a Nicómaco I, 4 1096ªss (paralelamente en Etica a Eudemo I, 8 1217b25- 1218ª15). Ahora bien, siguiendo su comentario puede decirse que tales argumentos, a su vez, se clasifican en dos grupos, puesto que tres de ellos giran en torno al aspecto lógico- predicativo de `bien´ en cuanto que término universal y sólo uno atañe a la dimensión ontológica, cuestionando la “separación” de dicha entidad eidética respecto de lo sensible. En el grupo de los tres argumentos correspondientes a la dimensión predicativa se ubica la crítica aristotélica a la tesis platónica según la cual `bien´ es una noción universal, la cual apela al carácter predicativo- categorial de `bien´. Este es el argumento al que haremos referencia.    


� La categorialidad es la propiedad semántica que Aristóteles atribuye a los términos comunes, de tal manera que su critica fundamental contra la concepción platónica de la universalidad de `bien´, consiste en afirmar que dicho término, si se predica de muchas maneras, puesto que son muchas –y diversas-  las cosas buenas, entonces `bien´ no es un género sino que es transcategorial. 


� Véase, Tópicos I, 15, 107ª11- 12. 


� Berti es uno de los autores que traza un panorama de los distintos tipos de homonimia reconocidos por Aristóteles, al señalar lo siguiente; “en efecto, hay homónimos muy lejanos entre si, es decir, que sólo tienen en común el nombre, llamados también homónimos totales o por azar; hay también homónimos que tienen una cierta semejanza, por él no ulteriormente ilustrados; y homónimos vecinos entre si, los cuales pueden ser tales por analogía o por comunidad de género.” (E. Berti, L´analogia dell´essere nella tradizione aristotelico- tomistica en «Metafore dell´Invisibile; Ricerche sull´analogia», Ed. Morcelliana, Brescia 1984, p. 16). Como puede verse, Berti, indica tres tipos de homonimia; la primera, es casual; en la segunda, se supone que habiendo pluralidad semántica, sin embargo, se da una cierta semejanza entre los significados; finalmente, la tercera corresponde, según explica Berti, a la pluralidad de especies predicadas de un mismo género, aunque “estas últimas, en rigor no son propiamente homónimas […] porque las especies diversas de un mismo género se definen por un término usado siempre con el mismo significado, aquel expuesto justamente por el género.” (Idem). No es difícil ver que, en esta clasificación se oponen homonimia radical y sinonimia, estando en medio la homonimia de los términos semejantes; interesante y problemático espacio intermedio teniendo en cuenta que Aristóteles no lo tematiza como tal. Ahora bien, Berti apoya una segunda clasificación de `homónimos´, tomando como referencia, Etica a Nicómaco I, 4, 1096bss, reconociendo allí, como tales, a la homonimia por azar, a la que se da por analogía y a “los homónimos relativos ad unum (pròs hén) y los homónimos derivados de uno (aph´enós).” (Idem). Desde esta perspectiva, se explica que Berti afirme que “para Aristóteles, como es evidente, la analogía es una caso particular de homonimia, es decir, de identidad de nombre al cual no corresponde una identidad de significados o de la esencia por ellos designada.” (ibidem, p. 15, cursivas añadidas). Ahora bien, aceptando que la tradición aristotélico- tomista equipara «analogía de atribución» a predicación prós hén; puede pensarse que la «analogía» a la que se refiere Berti es precisamente, la categorial, pues, es esta la que se predica por analogía de atribución o bien, según la predicación ad unun o pròs hén. No obstante, si nos colocamos desde el enfoque de Metafísica es menester destacar lo siguiente; si Aristóteles consideraba como homónima la predicación `pròs hén´ entonces; ¿por qué enfatiza que `ser´ se dice de muchas maneras pero no por homonimia? En otras palabras, en Metafísica, `prós hén´ cual estructura predicativa de `ser´, no indica homonimia. Pero, aún suponiendo que si así fuese, el control de la multivocidad de `ser´ (aplicado a través de la predicación referencial) la disuelve; siendo esto lo que persigue Aristóteles en el contexto de la fundamentación de la ciencia del ser en cuanto ser. 


� Respecto a algunos de los autores que consideran las alternativas presentadas en Ética a Nicómaco I, 6 como formas predicativas de naturaleza homónima. Véase (Berti, 1984, p.15), (C. Paván, 1996, p. 121). 


� En el pasaje de Etica a Nicómaco I, 5, 1096b27ss, Aristóteles, refiriéndose a la pluralidad de cosas que reciben la calificación de `bienes´, niega que estas se prediquen como tales azarosamente. Y es que, el filósofo rechaza tal tipo de homonimia por razones obvias. En este sentido, tiene razón Paván cuando señala que, Aristóteles descarta tal tipo de predicación en Ética a Nicómaco, porque “[…] se trata de un caso de homonimia cuya naturaleza impide cualquier intento de unificación semántica” pues “es una homonimia insuprimible, reacia a cualquier intento de ordenación.” (Paván, 1996, p. 122- 123). Al respecto, Paván apoya su comentario en los criterios de eliminación de equivocidad propuestos por Aristóteles en lugares como; Metafísica, IV, 4, 1006b18ss y Metafísica, VII, 4, 1030ª32- b34. No obstante, aunque este autor tiene razón en lo que señala, es menester destacar, según hemos puesto de manifiesto, que los esfuerzos aristotélicos por controlar la homonimia remiten ya a Tópicos. Es decir, la fuente del proceder argumentativo del filósofo, se encuentra en los criterios topicales de eliminación de equivocidad planteados ya en el marco del IDDS.  





� Véase, (Araos, 1999, p. 255).


� En la exegética aristotélica es comúnmente admitido que Aristóteles define analogía expresamente en su sentido matemático y que en la Escolástica ésta se denominará “analogía de proporcionalidad”. Sobre el tema, véase, por ejemplo, (Paván, 1996, p. 132) y (Bravo, 2001, p. 211- 212). Al respecto, en Ética a Nicómaco V, 3 1131a30- 1131b1ss, se encuentra la respectiva definición, la cual reza así; “La proporcionalidad es una igualdad de razones y requiere, por lo menos, cuatro términos. Claramente, la proporcionalidad discreta requiere cuatro términos; pero también la continua, porque se sirve de uno de ellos como de dos y lo menciona dos veces: por ejemplo, A es a B como B es a C. El término B se menciona dos veces, de ahí que si B se pone dos veces, los términos de la proporción son cuatro.” (Cursivas añadidas). La aplicación de la analogía (entendida en sentido proporcional) al caso del concepto de justicia (distributiva) se sigue renglones más abajo, reconociéndose su aplicación como tal, en Ética a Nicómaco V, 6 1134ª30ss. Otro caso de igualdad proporcional se encuentra al analizar el concepto de amistad, al respecto, véase, Ética a Nicómaco, VIII, 6, 1158ª35ss. Por su parte, en Metafísica algunos lugares donde Aristóteles define la analogía en términos de proporcionalidad son los siguientes: Metafísica V, 6 1016b33ss, Metafísica V, 9, 1018ª10- 15, Metafísica IX, 6 1048ª35- 1048b4- Metafísica XII, 4, 1070ª30ss (semejanza), Metafísica XIV, 6 1093b17. 


� Para un comentario al ejemplo utilizado por Aristóteles para explicar la predicación por analogía de proporcionalidad, mencionada en Etica a Nicómaco I, 6 1096ss, véase, (J. D. Garcia Bacca, “La Analogía del Ser y sus Relaciones con la Metafísica”, Episteme, en Anuario de Filosofía, 1959- 1960, Universidad Central de Venezuela, Facultad de Humanidades y Educación, Instituto de Filosofía, Caracas, 1962, p.17). 


� (Aubenque, 1987, p. 195).


� (Aubenque, 1987, p. 195).


� Aparentemente, la propia Ética a Nicómaco descartaría la alternativa predicativa de derivación o procedencia ab unum (aph´enós).


� C. Paván, en Reflexiones en torno a la homonimia del ser en la Metafísica de Aristóteles, sigue la tesis propuesta por J. Owens, en The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics, Ed. Pontificial Institute of Mediavel Studies, Toronto, Canada, 1963. Véase (Paván, 1996, p. 121-122). En efecto, la interpretación del padre Owens respecto al carácter menos técnico de la predicación «aph´enós» aristotélica suelen suscribirla los especialistas. Al respecto, Araos, por ejemplo, señala que “[…] la predicación «aph´enós» no parece ser una expresión técnica de Aristóteles, se la suele asimilar a la predicación «pròs hén» (ad unum, “por referencia”, “focal meaning”), y así se reduce la predicación a consilio a ésta y a la que kata analogiam  (“por analogía).” (Araos, 1999, p. 256). No obstante, Paván destaca que la operación de unificación de sentido del «aph´enós» en el «pròs hén, no es compartida por Aubenque. Al respecto, véase (Aubenque, 1987, p. 184); (Paván, 1996, p. 122). Finalmente, la propuesta interpretativa que comparten Owen, Araos y Paván, entre otros, tiene sentido teniendo en cuenta que, otros autores distinguen entre la unidad lograda por referencialidad (pròs hen) y la que proviene de la derivación de algo uno (aph´enós). Cfr. (infra, p. 205, nota, 43). Es decir, se trataría, por un lado, de un sentido inferencial (pròs hen), por el otro, de un sentido derivativo (aph´enós). A este respecto, cfr. (Melchiorre, V, L´analogia in Aristotele, en Aristotele, Perché la metafisica, Vita e Pensiero, Milano, 1994. p. 96).


� La “otra disciplina filosófica” es la filosofía primera. Al respecto, coinciden (Bravo, 2001, p. 214), (Aubenque, 1987, p.184) entre otros. No obstante, al utilizar la expresión `filosofía primera´ nos referimos a la filosofía entendida en sentido generalísimo y no en cuanto teología. 


� Al respecto, supra, p.212, 219.


� (Cursivas Añadidas). En cuanto a la restricción de la homonimia de `ser´, suele afirmarse que se trata de excluir la homonimia accidental respecto de la multivocidad de `ser´. No obstante, si admitimos –conforme a Tópicos y a Etica a Nicómaco- que la homonimia azarosa es la más fácil de superar (por lo cual es descartada sin problemas en la segunda obra mencionada); por obvias razones, sorprende que en Metafísica, Aristóteles se preocupe por aclarar que `ser´ no es un homónimo como `kleis´. Pero, entonces, si el estagirita no se está refiriendo a la presunta homonimia azarosa de `ser´; ¿a qué otro tipo de homonimia se refiere? Si aceptamos que «prós hèn»  designa cierta clase de `homónimos´, obviamente, no podremos afirmar que se pretenda descarta la homonimia «prós hèn»  de `ser´. Por lo tanto, a nuestro modo de ver, en Metafísica IV, 2, 1003ª, Aristóteles no se está refiriendo a ningún tipo de homonimia en particular, sino al hecho de hay términos que como `ser´ aunque son multívocos, sin embargo, no carecen de unidad semántica. Ahora bien, ¿es concebible una homonimia caracterizada por su unificabilidad semántica? Para Aristóteles, lo es siempre que tal unificación sea mediada, en el caso de `ser´, por la referencialidad de su multivocidad al concepto de substancia. En síntesis, en Metafísica IV, 2, Aristóteles no se refiere a una cierta clase de homonimia, sino que descarta que la homonimia sea la clase a la cual pertenecen todos los términos polisémicos. Por lo tanto, aún aceptando que `ser´ es un homónimo «prós hèn», lo que esto significa es que su homonimia es controlable, al punto que la multivocidad de `ser´, aún sin reducirlo a ninguno de sus significados categoriales, sin embargo, admite unificación semántica. Así pues, como escribe Paván, `ser´ “no es un homónimo accidental […] sino un homónimo «pròs hén» y «aph´enós»,  esto es, una palabra que ni puede ser reducida a la sinonimia (porque es un pollajos legomenon) ni a la homonimia porque se articula a partir de una unidad referencial. (Paván, 1996, p. 128). Finalmente, Irwin dedica un artículo al tema de la homonimia en Aristóteles y, en dicho trabajo no admite que, en Metafísica IV, 2, Aristóteles se este refiriendo a la homonimia en general. A su modo de ver, el estagirita estaría refiriéndose a los homónimos azarosos o inconexos. Cfr. (infra, p. 219, n. 67). 


� Como precisa Berti, “el término atribución es derivado por Tomás de la traslatio nova de la Metafísica de Aristóteles, aquella trasmitida por el comentario de Averroes, usada por Tomás en sus obras juveniles, donde la relación entre los accidentes y la sustancia es denominada attributio.” (Berti, 1984, p. 17). Ahora bien, a su vez el aquinatense designa también las relaciones predicativas enunciadas en Etica a Nicómaco I, 4, a saber; la predicación «prós hén», la «aph´enós» y la «kata analogiam» indistintamente con el término latino «proportio». Así lo confirma Berti al señalar que “la relación presente en todos los aequivoca a consilio [homónimo no azarosos] por idéntica o diversa que sea, es llamada con el latino proportio;  traducción del griego analogiam. Para distinguir, luego, la analogía verdadera y propia de las otras proporciones (proporciones) esta última es llamada proporcionalidad (proporcionalitas).” (Berti, 1984, p. 18). Así pues, como explica Araos, aún cuando el estagirita no se refiere a la predicación de `ser´ en términos de `analogía´ sino de predicación `prós en´; “en la terminología de Tomás de Aquino […] se denomina análogo no sólo a lo que según el léxico aristotélico, se dice kat´ analogíam, sino también a lo que se dice prós en (o aph´enós).” (Araos, 1999, p. 257). Y es que, como puntualiza Berti, “en los comentadores neoplatónicos de Aristóteles […] se verifica la identificación de la analogía con la homonimia relativa a uno (pròs hen) o derivante de uno (aph´enós). Esta es probablemente la razón por la cual, Tomás, que debió sufrir la influencia de tales comentadores […] considera todos los aequivoca a consilio como análogos (y lo mismo harán todos los autores medievales).” (idem). Ahora bien, de lo dicho se desprende la sinonimia que tienen las nociones de “analogía” y “proporción” en la nomenclatura que se remonta a Tomás de Aquino. Pero, la sinonimia de dichas nociones tiende a ser confusa, pues, en primer lugar, como dijimos, “analogía” designa; predicación «prós hén», «aph´enós» y «kata analogiam»; pero, la noción de “atributio” al referirse exclusivamente a la relación predicativa entre substancia y categorías, se refiere, stricto sensu, a la predicación «prós hén». Por lo tanto, aunque la analogía de atribución” también ha sido llamada por Tomás de Aquino “analogía de la proporción”, esta no debe confundirse con la predicación «kata analogiam» o según analogía de proporcionalidad, es decir, la que se da a cuatro términos. En síntesis, por estas razones terminológicas –y por otras de carácter filosófico- la noción de “proporción” o “atribución” retomada por Tomás de Aquino, no deja de ser problemática. Y es que, con la “analogía de proporción”, Tomás, apuntaría a establecer, como dice Berti, cierta “conmensurabilidad entre los múltiples significados y el primero.” (Berti, 1984, p. 15). En definitiva, la terminología de la analogía de atribución no deja de crear inconvenientes respecto de la comprensión y del sentido de la predicación referencial aristotélica.


� (García Bacca, 1959- 1960, p. 3).


� (Owen, 1957, 133-144). 


� Para García Bacca, “los conceptos análogos con analogía de atribución tienen extensión o universalidad centrada y desaparecido el centro dejan de poseer con sentido la denominación correspondiente al predicado que se les dada.” (Garcia Bacca, 1959-1960, p.4)


� En efecto, como explica Paván “la palabra «sano» puede ser referida a aquello que conserva la salud, a aquello que la produce, a aquel que es su portador, y a muchos otros referentes, sin que semejante multivocidad estalle en la irreparable homonimia gracias a la unificación que entre los distintos significados introduce el término «salud».” (Paván, 1996, p. 124).


� Es sabido, que las ejemplificaciones del tipo de predicación que corresponde el `ser´ en Metafísica IV remiten, por un lado, al término sano y, por el otro al término médico y,  al respecto, se destaca que pluralidad semántica de `sano´, como la de `ser´, garantiza su unidad de sentido al predicarse referencialmente. Sin embargo, la exegética no sólo advierte que la estructura predicativa utilizada en los ejemplos de `sano´ y `médico´ es diferente sino que también es diferente la de `sano´ respecto de la de `ser´. En efecto, comos señala Vigna (recogiendo el comentario de Santo Tomás) “en los ejemplos adoptados por Aristóteles, el pros hen vale una vez como causa final (la salud) y una vez como causa eficiente (la medicina), mientras que el ente como sustancia es sujeto de los predicados.” (C. Vigna, Sul libro Gamma della «Metafisica» di Aristotele in Perche la Metafisica, AA. VV, 1994, p. 70, Nota 20). Así pues, podría decirse que, en cuanto a `sano´, `salud´ es término referencial de su pluralidad semántica, en cuanto que puede considerarse `sano´ todo lo que tienda a la `salud´ como fin; en cuanto a `médico´, este término es polisémico porque, por ejemplo, se denominan instrumentos médicos a los que coadyuvan al ejercicio de la medicina y, en este sentido, ellos son causa eficiente de dicha ciencia; finalmente, en cuanto a `ser´, Vigna destaca que `substancia´ ya no es ni causa final ni eficiente sino que es término referencial por ser sujeto respecto de las predicaciones categoriales. Ahora bien, diferencias como las observadas han llevado a los especialistas a pensar que los ejemplos que Aristóteles utiliza para esclarecer el tipo de predicación que corresponden a `ser´ son poco explicativos, entre otras razones, por carecer de uniformidad. Sin embargo, tales apreciaciones descuidan el principal propósito de dichos ejemplos que no es exponer predicaciones estructuralmente idénticas sino, como dice Aristóteles, en Metafísica IV, 2, 1003 bss, “encontrar cosas que se dicen de modo semejante.”  


� A propósito del contexto y de los fines en el cual es aplicada la llamada analogía de atribución, es útil contrastar su utilización –en vista de la fundamentación de la polisemia no homónima y de la posibilidad epistémica de la ciencia buscada- con los presupuestos de la concepción de la analogía entis. (Cfr. supra, p. 188, nota 14). Al respecto, una manera de contextualizar dicha concepción es la siguiente: para Aristóteles, `ser´ es `substancia´; para un cristiano, el nombre de Dios es `ser´, luego, para un filósofo cristiano, Dios es substancia. Ahora bien, si para un filósofo cristiano, Dios es `ser´ por esencia, la sustancia divina será primer y único principio. Que esto es así, lo explica Paván en los siguientes términos “no hay otro ente que pueda ser Dios ya que, si lo hubiese, tendría su misma esencia” y “si Dios es el ser es, pues, único” y “si es único entonces se identificará con el ser porque no puede haber dos primeros principios” (Paván, 2000, p. 87). Ahora bien,  partiendo de esta concepción filosófica, la analogía entis puede formular como sigue; la analogía por atribución “se tiene cuando la perfección formal, significada en el concepto, existe intrínsecamente solo en un único individuo que, por lo tanto, es llamado princeps analogatum; en los otros individuos la perfección formal no existe, pero muestra mente descubre una relación, verdadera y real, entre estos y el princeps, por la cual atribuye también a estos el mismo término”. (A. Tognolo, L´analogia dell´ente in Tommaso d´Aquino, en Metafore dell´Invisibile, Editrice Morcelliana, Brescia, 1984. p, 113). En efecto, como continua explicando Tognolo “en el clásico ejemplo del término sano, atribuido al animal, a la medicina, a la orina, a la dieta, etc. Sano, en sentido verdadero y propio, es sólo el animal, porque la intentio sanitatis [la perfección formal significada por el término] existe intrínsecamente sólo en este” pero “sano, en sentido no verdadero y no propio, es también la medicina, la orina, la dieta, etc; estas no poseen intrínsecamente la intentio sanitatis, sino que se dicen sanas porque nuestra mente descubre en estas una relación, verdadera y real que las vincula con la salud del animal; son, en efecto, causa, manifestación, efecto, según los casos, de la salud del animal.” (ibidem, p. 108). Así pues, “en el caso de sano, la intentio sanitatis está presente intrínsecamente solo en el animal; mientras que en el caso del concepto de ente […] la intentio entis, esta presente en modo intrínseco en todo ente […] porque el concepto de ente, en su trascendentalidad, abraza todos los entes y también al todo de cada ente singular. Sin embargo, este concepto, como ya se ha visto, puede ser tomado en dos sentidos: o en sentido riguroso, para indicar esto que verdaderamente es ser, esto que verdaderamente existe en acto […] o en sentido universalísimo o comunísimo.” (ibidem, p. 113). La analogía entis consiste en interpretar `ser´ en términos de grados de perfección de la sustancia y desde este enfoque, para un filósofo cristiano, si Dios es substancia, Dios será el princeps analogatum. Como podemos apreciar, este panorama general de la analogía entis pone de manifiesto que, aplicándola no es difícil interpretar la ontología como usiología y a partir de tal restricción, identificar a la ciencia del ser en cuanto ser con la teología. Ahora bien, tal interpretación, y la misma la lectura de la llamada analogía por atribución en términos de trascendencia –o participación- no es arbitraria. En efecto, ellas encuentran fundamento en el enfoque de Metafísica XI. Al respecto, Berti señala que “desde el libro K de la Metafísica (donde efectivamente la ousia es concebida como un koinòn), esta se presenta como fundada sobre la escolástica analogía attributionis, entendida como «participación» de los varios significados en el primero.” (Berti, 1994, p.120). No obstante, para autores como Natorp y Mansión, dicho libro es apocrífico. Al respecto, Reale reconoce que, “según algunos, el libro no es auténtico, sino obra desmañada de un discípulo.” (Reale, 1999, p. 92). La autenticidad del libro en cuestión “fue impugnada  en el siglo XIX, especialmente por Spengel y Christ” (Aubenque, 1987, p.42) y un autor como Aubenque, al respecto, comparte la tesis del discípulo inhábil, autor de la unificación entre teología u ontología. No obstante, esta situación no ha sido obstáculo para que autores como Owens, Reale, entre otros, al leer la Metafísica bajo una perspectiva unitaria y teológica, nieguen que la tesis de la inautencidad Metafísica XI. En síntesis, y respecto a esta problemática, esto es lo que queremos destacar; aún cuando la letra de Aristóteles autorice cierta interpretación teológica de la llamada analogía de atribución; sin dejar de reconocer esta dimensión del asunto, es menester reconocer el contexto en el cual se plantea la teoría de la analogía, y por ello mismo, destacar el carácter semántico que tiene la teoría de la predicación referencial.  


� Al estudiar la definición aristotélica de analogía suele enfatizarse que el estagirita entiende dicha noción en términos de analogía de proporcionalidad y al respecto se destaca su vinculación con cierta concepción matemática. (Cfr. infra, p. 201, nota 34). Sin embargo, por ejemplo, en la Poética dicha concepción está directamente relacionada con la construcción de la metáfora. Por lo tanto, al referirnos a la analogía, así como la entiende Aristóteles, esto es, en términos de proporcionalidad, este concepto aparece bajo el registro matemático y bajo el metafórico. Al respecto, por ejemplo, Garcia Bacca –exponiendo el análisis de Cayetano sobre este tema- se refiere a la división clásica de la analogía de proporcionalidad, distinguiendo entre la proporcionalidad metafórica y la propia (que sería la formal o la de proporciones matemáticas); sobre esto, (cfr. Garcia Bacca, 1961. 62, p. 22). No obstante, aunque los mencionados sentidos parecieran ser dos registro diferentes de una misma concepción, Garcia Bacca recuerda que las proporciones a las que se refiere Aristóteles en la Poética no son precisamente cuantitativas y para mostrarlo refiere el siguiente ejemplo; “y así diría que la vejez es la tarde de la vida, como la tarde es la vejez del día, cabiendo la quasiproporción: vejez = tarde: vida = día.” (ibidem, p. 23). Al respecto, Garcia Bacca comenta; “es claro que la semejanza que sirve de base a esta metáfora es de estilo concreto, y no como la que existe entre ½, 2/4, 4/8, etc., que es semejanza formal, a saber: ser el numerador la mitad del denominador, o ser el denominador doble que el numerador” (idem). La conclusión que extraemos de lo señalado es pues, esta; aunque la concepción aristotélica de analogía se formule partiendo de la noción de proporción matemáticamente entendida, sin embargo, el concepto aristotélico de analogía de proporcionalidad no es llanamente cuantitativo, y es por ello que los escoláticos pudieron utilizarlo en términos de proporcionalidad cualitativa. (Cfr. supra, p. 205- 206, n. 43). Por lo tanto, así como los escolásticos –respecto a la teoría del `ser´- interpretaron dicho concepto más allá de las relaciones matemáticas (sin prestar demasiada importancia a su dimensión metafórica); a propósito de la explicación del tipo de predicación que le corresponde a `ser´ a partir de su semejanza con la predicación de `sano´, es sensato entender la analogía de proporcionalidad destacando, precisamente, la noción de semejanza de relaciones, manifiesta como tal en la misma estructura de dicha analogía. Así pues, como dijimos, aunque `ser´ no es `sano´ sin embargo, ambos términos se asemejan en cuanto al tipo de predicación que les compete, la cual se caracteriza porque, tanto en un caso como en el otro, hay un término que permite su multivocidad, y ya sabemos que dichos términos son `substancia´ y `salud´ respectivamente. De suerte que, no son los términos sino la relación que entre ellos se establece, la que es análoga. En conclusión, y esto lo que queremos poner de manifiesto, explicar la predicación de `ser´ a través de su comparación con la predicación de `sano´, no es escurrirse de la misma explicación a través de un ejemplo, pues dicha predicación es explicada a través de la aplicación de una analogía de proporcionalidad. Al respecto, véase (Aubenque, 1987, p. 188) citado infra, p. 215- 216. 


� La definición de analogía como relación a cuatro términos, como vimos, aparece también en Etica a Nicómaco V, 3, 1131b30ss, aplicada al término `justo´. (Cfr. infra, p. 201, nota 34).  


� (Aubenque, 1987, p. 195); (Paván, 1996, p. 132). 


� Nosotros evidenciamos que se produce una relación a cuatro términos entre las dos parejas; `ser´: `substancia´ = `sano´: `salud´. No obstante, esta posible lectura sería rechazada por Aubenque. Y es que, aunque este autor admite que pueda establecerse una analogía de proporcionalidad entre el término `bien´ y la pluralidad de sus significados respecto de `ser´ y su pluralidad categorial, al evaluar el ejemplo de `ser´: `substancia´ = `sano´: `salud´, su apreciación cambia, pues, lo que él intenta es aplicar la proporcionalidad a la relación substancia y categorías. No obstante, por obvias razones, no tiene sentido explicar tal relación desde el esquema de la analogía a cuatro términos. Respecto a la negación de la aplicación de la analogía de proporcionalidad a `ser´ y `sano´, véase (Aubenque, 1987, p. 195).


� Al respecto, véase, (García Bacca, 1962, p. 18).  


� Como es sabido, la semejanza a cuatro términos es utilizada por Platón, en República VI, en la conocida analogía del Bien o símil de la luz, según la cual el Bien es al mundo eidético lo que el sol es al mundo sensible, siendo este recurso argumentativo comúnmente utilizado por el ateniense.


� Como ya dijimos, (Cfr. infra, p. 205, nota 43) para referirse a la predicación de términos polisémicos, en general, el concepto utilizado por la escolástica es “proporción” (proportio). Pero, la escolástica diferenció la llamada analogía de atribución de la de proporcionalidad, al designar la primera con el término `atributio´ (común a las predicaciones «aph´enós» y «prós hén») mientras que, como señala Garcia Bacca, “los filósofos emplearon un concepto ampliado de proporción, que ellos llamaron proporcionalidad.” (Garcia Bacca, 1962, p. 19). Ahora bien, aunque la predicación utilizada en los ejemplos de `sano´ y `ser´ permite formar una analogía a cuatro términos, tal modulación de la predicación referencial en términos de semejanza proporcional, es posible porque previamente hay semejanza entre `ser´ y `sano´ en cuanto que polisémicos centrados.  


 





� La analogía de proporcionalidad se refiere a las relaciones entre dos tipos de predicaciones. Al respecto, tuvimos ocasión de referirnos a la analogía de proporcionalidad aplicada para explicar la pluralidad semántica de `bien´, pues, `bien´ es a `ser´, lo que la pluralidad de significados de `bien´ es a la categorialidad de `ser´; no obstante, `ser´ no es un análogo por proporcionalidad, no sólo porque no hay otra serie con la cual establecer dicha analogía (Cfr. infra, p. 201- 202) sino porque, Aristóteles, expresamente señala que `ser´ es un término que se predica en relación con una sola cosa y una sola naturaleza. Precisamente, es esta relación entre `ser´ y subtancia´, la asumida en la analogía por proporcionalidad establecida entre `ser´: subtancia´= `sano´: `salud´.   


� (Aubenque, 1987, p. 188) Cursivas añadidas. 


� Véase, (Aubenque, 1987, p. 189). 


� Tal contexto histórico y filosófico corresponde a la tradición aristotélico- tomística. Al respecto, hemos dicho que el término attributio correspondiente a la analogía de `ser´ designa la relación entre los accidentes y la sustancia. Cfr. (supra, p. 205, n. 43). No obstante, en las referidas coordenadas filosóficas, como explica Berti, tal relación supone que “un mismo nombre, en nuestro caso «ser» o también «ente», tiene muchos significados, los cuales están todos en relación con uno de ellos (multorum ad unum). Este es anterior a todos los otros, es decir, es causa, por la cual la relación en la que están los otros con este es una relación de dependencia o de derivación. Una relación similar puede suceder también sólo entre dos significados (unius ad alterum), de los cuales uno es primero y los otros derivados. En todo caso, se trata de una relación de prioridad, por lo tanto este tipo de analogía es dicha también per prius et posterius.” (Berti, 1984, p.14). Como vemos, respecto de la llamada analogía de atribución, Berti, destaca la relación de “prioridad” o “anterioridad”, esto es, de “dependencia”  y “derivación” ontológica causada por la substancia y, al respecto, este mismo autor, puntualiza, “el primado de la ousia sobre las otras categoría se basa sobre la «analogía de atribución», es decir, sobre la misma analogía empleada por Plotino para explicar la relación entre lo inteligible y lo sensible, o por la Escolástica para explicar la relación entre Dios y las criaturas. Pues, la analogía de atribución conciente […] el concebir a Dios mismo como la «suprema concreción de la ousia», por lo tanto, como el ser por esencia, es decir, «el ente en el cual el ser verdadero y propio se manifiesta de modo más puro». Por esto, la ontología se convierte en teología.” (E. Berti, “La «Metafisica» di Aristotele, en Perche la Metafisica, AA.VV, a cura de A. Bausola e di G. Reale. ed. Vita e Pensiero, Milano, 1994, p. 118- 119). Respecto a esta interpretación de las cosas –y ya para terminar su consideración- destacamos dos cosas; la primera es que, como diría Paván, si la Metafísica aristotélica es teología, lo es en cuanto ontoprotológica, pues, de otra manera desconoceríamos el sentido mismo de la ciencia de lo que es en cuanto que algo que es; la segunda cuestión es esta, enfatizando el carácter semántico de la teoría aristotélica de predicación referencial, es menester destacar que, así como los múltiples sentidos de `sano´ se predican del término `salud´ pero la pluralidad de significaciones de `sano´ no participan de `salud´, como si este término fuese causa del ser de las otras significaciones. De igual modo, los múltiples sentidos de `ser´, es decir, las categorías, aunque precisan predicarse necesariamente de `substancia´, no participan de `substancia´ como si esta fuese “causa” del ser de cada una de las categorías. Por lo tanto, entre `substancia´ y categorías no substanciales –así como entre `salud´ y la pluralidad de las significaciones de sano- no hay una relación de causalidad ontológica, sino de prioridad lógica o, si se quiere, de dependencia pero de índole predicativa. Dicho con otras palabras, el planteamiento aristotélico de la analogía por atribución explica las relaciones predicativas que se dan entre la substancia y las demás categorías. En consecuencia, desde el punto de vista puede decirse que, así como `salud´ no es superior a las predicaciones que atribuyen la condición de `ser sano` asimismo, `substancia´ no es jerárquicamente superior a las categorías no substanciales, de tal manera que `salud´ y `substancia´ son análogos, puesto que ambos términos se caracterizan por ser significados referenciales cuya función semántica es unificadora. Por último, sobre el tema de la analogía entis; (cfr. infra, p. 188; nota 14; p. 205, nota 43; p. 209, nota 49).  


� (Aubenque, 1987, p. 188).


� (Aubenque, 1987, p.188).


� (Brentano, 1999, p. 107).


� Esto es lo que sostiene Aubenque, “No hay un fundamento ontológico de la homonimia: o mejor dicho, toda homonimia remite a una homonimia más fundamental, que es la de ser mismo, y se traduce en su dispersión en una pluralidad de categorías.” (Aubenque, 1987, p. 171).


� (Strycker, 1968, p. 152) En este artículo, el autor los denomina  “homonymes focaux”.


� J. Owens, The Doctrine of Being in the Aristotelian «Metaphysics», Toronto, Pontificial Institute of Medieval Studies, 1963. En esta obra, el autor los denomina “equivocals by reference.” Al respecto, véase (Paván, 1996, p. 121).


� T. Irwin, Homonymy in Aristotle, en Review of Metaphysics, 34, 1981. En este artículo, Irwin distingue entre “homónimos conexos” (connected homonyms) y “homónimos inconexos” (unconnected homonyms). 


� A la postre, para Aubenque “el carácter disperso, arbitrario, indeterminado que a menudo se le reprocha a la tabla aristotélica de las categorías no es imputable tanto a Aristóteles como al propio ser.” (Aubenque, 1987, p. 179). Al decir esto el exégeta tiene la razón; aunque pretenda no ver, que es precisamente porque el `ser´ es homónimo que tiene sentido la ontología aristotélica en cuanto tal y, obviamente, la reflexión en torno a la predicación homónima pero referencial.  


� Sobre la importancia de los ejemplos en Tópicos, cfr. (Paván, 2004, p. 231- 232) respecto a I, During, Aristotle´s Use of Examples in the Topics, en Aristotle on Dialectic; The Topics, Proceedings of the Third Symposium Aristotelicum, Edited by G. E. L Owen, Oxford at The Clarendon Press, 1968. En general, en cuanto a la utilización del ejemplo como procedimiento argumentativo puede sostenerse que aquel es un recurso metodológico propio de la epagoge. Y es que, el estagirita destaca que en el método dialéctico se emplean dos tipos de recursos argumentativos, uno es el razonamiento y, el otro, la epagoge. Del ejemplo diremos que, stricto sensu, no es un razonamiento, luego, el ejemplo es un procedimiento epagógico. Ahora bien, si aceptamos, como dice Aristóteles en Tópicos I, 12, 105a16; que “la comprobación (epagoge) es un argumento más convincente y claro, más accesible a la sensación y común a la mayoría, mientras que el razonamiento es más fuerte y más efectivo frente a los contradictores.” (texto paralelo a Tópicos I, 12, 105a16 es Tópicos VIII, 1, 155b37ss), es menester concluir que, el ejemplo, en cuanto procedimiento epagogico, es un recurso menos riguroso que los razonamientos. Por consiguiente, en virtud de lo señalado no se comprende bien por qué Aristóteles modula, a través de un ejemplo, la exposición de una tesis protológica fundamental, como lo es la unidad de la pluralidad del ser. Y, el desconcierto aumenta considerando un pasaje como el siguiente, en Tópicos VIII, 14, 164a12, leemos: “hay que aplicar, contra un debutante, la ejercitación en argumentos de comprobación (epagoge) y, contra alguien experimentado, los de razonamientos. Y hay que hacer aceptar, a los unos, las proposiciones de los razonamientos, y a los otros, las comparaciones de las comprobaciones.” El texto reitera lo ya señalado, añadiendo que el ejemplo es el recurso cuyo uso es apropiado para vérselas con principiantes. Ahora bien, a propósito de la utilización del ejemplo de `sano´ en Metafísica, es menester reconocer que, la misma temática de dicha obra, niega que ella sea de carácter exhortativo, exotérico o dirigida a principiantes, tanto como exige desarrollarse mediante razonamiento rigurosos. Entonces ¿qué status es menester reconocerle al ejemplo de `sano´ en Metafísica? la importancia del célebre ejemplo es evidente, de tal manera que, por lo menos, es menester reconocer el justo valor que tiene la utilización de dicho recurso dialéctico, el cual pone de manifiesto una semejanza o analogía entre la predicación de `sano´ y `ser´. 


 


� (Strycker, 1968, p. 153).


� (Berti, 1977, p. 192).


� (Berti, 1977, p. 192- 193). 


� Como dijimos, Aristóteles, en Tópicos, no teoriza sobre la predicación referencial o focal meaning, sin embargo, nos proponemos enunciar algunos topoi del IDDS cuya estructura se asemeje a la predicación referencial o cuyos ejemplos sean similares a la predicación del término `sano´, todo ello a fin de establecer el posible parentesco entre tales tipos de predicación y la referencial de Metafísica. Ahora bien, reconocer que la predicación referencial no es estudiada como tal en Tópicos significa –respecto a las predicaciones topicales vinculables a la referencial de Metafísica- que es menester determinar el status de estas especies de predicaciones centradas, sin embargo, dicha tarea ameritaría, por lo menos, un pormenorizado examen de los topoi del IDDS, revisión que rebasa los fines de esta investigación. Ciertamente, esbozamos los topoi del IDDS en la primera parte del segundo capítulo de ese trabajo, pero es evidente que dicho tratamiento es el del bosquejo. 


� Como ya sabemos, el topos categorial del IDDS se distingue por proponer aquel ejemplo tan destacado por Aubenque, obviamente, nos referimos a la predicación categorial del término `bien´. En Tópicos I, 15, 107ª5, se lee; “lo bueno, en comida, es lo productor de placer, en la medicina lo productor de salud.” 


� Ya en la primera parte de este capítulo dedicamos un apartado a los topoi del IDDS y en tal contexto señalamos los aspectos generales del topos de las inflexiones. 





� (Zadro, 1973, p. 348).


� Quizás este tipo de serie sea a la que conviene llamar propiamente; términos coordinados. Sin embargo, como la dijimos (supra, p.222) también las inflexiones, esto es, los términos que tienen modificaciones adverbiales pueden considerarse como términos coordinados, en virtud de las series producidas por las flexiones y por su predicación a partir de “elementos coordinados”, es decir, lo productor, lo protector, lo indicador, entre otros. 


� Respecto a los tres esquemas argumentativos presentados, a saber; (1) las flexiones y (2) los términos coordinados del tipo (2.1) esto es, aquellos cuyas series son como; las cosas justas, el justo y lo justo, podría decirse que sus series son más cercanas a los hechos propios del lenguaje. Sin embargo, respecto a estos el esquema argumentativo (2.2) esto es, el de términos coordinados conformados por series de “coelementos” o “elementos coordinados” es un tanto diferente, se trata, por ejemplo, de cosas o de acciones que procuran un determinado estado, produciéndolo, protegiéndolo, indicándolo, entre otras determinaciones.


� Asimismo, lo bueno, aplicado al alma es, el ser de una cierta cualidad, esto es, moderado, valeroso, justo, entre otras cualificaciones. Al respecto, véase (Aubenque, 1987, p.170).


� Es manifiesto que, en este pasaje de Metafísica IV, 2, 1003ª35- 1003b, Aristóteles emplea las referidas expresiones predicativas utilizadas en el marco de los señalados topoi del IDDS. En efecto, no es difícil establecer lo siguiente; `lo que conserva´ (Metafísica IV, 2) es similar a `lo que es `protector´ (Tópicos, I, 15, 106b36, topos de las inflexiones); `lo que es signo´ (Metafísica IV, 2) es similar a `lo que es indicador” (Tópicos, I, 15, 106b37, topos de las inflexiones); `lo que se da en ello´ (Metafísica IV, 2) es similar a `lo productor´ (Tópicos, I, 15, 106b36, topos de las inflexiones). Por consiguiente, en Metafísica, `sano´ se dice de muchas maneras utilizando la misma estructura empleada, en Tópicos, en el topoi del IDDS citados. 


� Como ya dijimos (cfr. infra, p. 208) Aristóteles emplea la predicación de los términos `sano´ y `médico´ cual casos ilustrativos respecto de la predicación de `ser´. Al respecto, mencionamos algunas apreciaciones que destacaban las diferencias que se dan entre estas predicaciones, al analizarlas utilizando la doctrina aristotélica de la causalidad. No obstante, como ya dijimos, Aristóteles no pretende que dichos casos sean idénticos, sino que dirige su atención a evidenciar la semejanza que tienen desde el punto de vista de su estructura predicativa. Por lo tanto, como destaca Vigna, aunque “las dos partes [se refiere a los dos partes del ejemplo, es decir, a los términos `ser´ y `sano´ o `ser´ y médico´, y `sano y médico´ entre si] quizás no pueden sobreponerse completamente, sin embargo, no son nada discordantes. En efecto, en ambas se desea indicar una vía media entre la univocidad de la predicación, que nulificaría las diferencias, y la homonimia de la predicación, que nulificaría el pensar (pero, por otra parte, también el ser), porque le impediría la unificación. La solución obligada es encontrada genialmente en una suerte de punto de fuga prospectivo respecto de la serie de las predicaciones indirectas. El punto de fuga, si se quiere, no esta necesariamente fuera del horizonte del predicar, tanto que la búsqueda más insistente de Aristóteles es justamente el deseo de consignar o de restituir a las manifestaciones aquel punto de fuga.” (Vigna, 1994, p. 70- 71, cursivas añadidas).





� Al respecto, como se recordará, ya se puesto de manifiesto la importancia de la predicación de la serie de términos coordinados conformadas por “coelementos” o  “elementos coordinados”. (Cfr. infra, p.  224). 


� (Cursivas añadidas). Hay referencias a este pasaje en la primera parte del segundo capítulo de esta investigación, es decir, al ocuparnos del IDDS en Tópicos. 


� En torno al acercamiento entre el planteamiento topical vinculado al topos de las inflexiones y a la predicación de términos coordinados, respecto de la predicación pros hen de Metafísica, es menester reconocer lo siguiente: tanto la predicación de los términos coordinados como el topos de las inflexiones pueden enmarcarse en la predicación que Aristóteles denomina paronímica, la cual es defina, en los siguientes términos, en Categorías 1ª13ss: “se llaman parónimas todas las cosas que reciben su denominación a partir de algo, con una diferencia en la inflexión, vg.: el gramático a partir de la gramática, y el valiente a partir de la valentía.” Como puede verse, no es difícil ubicar a los coordinados y a las inflexiones en la predicación parónima. Por lo tanto, el parentesco entre coordinados, inflexiones y predicación pros hen puede modularse en términos de familiaridad entre paronimia y predicación pros hen. Al respecto, la pregunta es ¿qué tipo de vinculación se produce entre ambas formas predicativas? ¿hay identidad entre ellas? ¿acaso son sinónimas? o bien ¿una es especie de la otra? Si se pretendiera responder cuestiones de esta índole, lo primero sería traer a colocación lo siguiente; como lo destaca Aubenque, refiriéndose a la sinonimia y a la homonimia, la diferencia entre estos dos tipos de predicación “no debe buscarse […] ni en el nombre (que es único es ambos casos), ni en los significados (que son múltiples en ambos casos) sino en el plano de la significación […] que es única en el caso de la sinonimia, y doble, o más en general múltiples, en el caso de la homonimia” (Aubenque, 1987, p. 169). Lo que señala Aubenque es claro, en ambos instancias la estructura predicativa es similar, pues se trata de un único término predicado de muchos; en el caso de la sinonimia, unívocamente; en el caso de la homonimia, por multivocidad. Ahora bien, siguiendo el proceder aplicado por este exégeta, cabe contrastar la predicación pros hen a la parónima. Al respecto, el perfil resultante es este; a diferencia de lo que sucede entre homonimia y sinonimia, la estructura predicativa de la paronimia y de la predicación pros hen, no es similar. Sobre esto, es oportuno ejemplificar; `sano´ se predica del clima, de las manzanas, del ejercicio y, sin embargo, todos estos significados, a su vez, se predican de `salud´ que es el significado referencial, en virtud del cual tiene sentido afirmar que la manzana es sana, puesto que produce salud. Ahora bien, el caso de la paronimia es distinto, pues, ya no se trata de un término cuya pluralidad de significados se refiera, a su vez, a un cierto significado referencial que brinda unidad a su multivocidad; por lo tanto, stricto sensu, se trata de una pluralidad de significados diferentes. Por lo tanto, si inflexiones y coordinados son predicaciones parónimas y si la estructura predicativa de la paronimia no es similar a la de la predicación pros hen; ¿acaso tal constatación niega el parentesco sugerido entre inflexiones, coordinados y predicación pros hen? A nuestro modo de ver, la familiaridad se mantiene y ella estriba en la referencialidad que caracteriza a la paronimia, definida como aquella predicación en la que las cosas reciben su denominación a partir de algo, mientras que la predicación pros hen, como es sabido, puede definirse como aquella en la cual los significados proceden de un cierto significado referencial (recordemos que, en Etica Nicómaco I, 6, 1096b28, a propósito de la multivocidad de `bien´, Aristóteles se pregunta si esta se predica como tal, acaso por proceder de un solo bien o por tender al mismo fin). Además, no hemos afirmado la identidad, ni la sinonimia entre predicación pros hen y paronimia; en todo caso, al acercar el topos de la inflexiones y la predicación de términos coordinados a la predicación pros hen, lo que hemos sugerido en su filiación en cuanto que, paronimia y predicación pros hen se caracterizarían por modular cierta referencialidad, procurando ambas predicaciones esa cierta unidad de sentido, que es fundamental para que la polisemia se constituya como tal. No obstante, aunque en la paronimia la relación con cierto significado referencial es más directa, teniendo en cuenta su vinculación semántica y morfológica; no es menos cierto, que en la pluralidad semántica de los parónimos, el significado del término referencial, cambia, y es evidente que, la predicación pros hen, la multivocidad se remiten a un significado único que, por ello mismo, se mantiene. En síntesis, la predicación pros hen no es una especie de paronimia, lo cual no obsta para establecer entre ellas cierta familiaridad, la misma filiación que podríamos reconocerle a la predicación pros hen, en cuanto predicación multivoca, respecto de la homonimia. Sin embargo, así como la predicación pros hen no es una especie de paronimia tampoco es homónima. Reconocemos pues, a la predicación pros hen su especificidad en cuanto, predicación referencial. 





� Al respecto, en Analíticos Primeros II, 24, 69ª13ss, Aristóteles, después de analizar el razonamiento por ejemplificación, ofrece los siguientes rasgos generales del ejemplo; “es manifiesto, pues, que el ejemplo no es, ni como una parte respecto al todo [inducción], ni como un todo respecto a la parte [demostración], sino como una parte respecto a otra parte, cuando ambos casos están subordinados a lo mismo, y uno de los dos es conocido.” 


� G. Gadamer, Verdad y Método, Tomo II, Ed. Sígueme, Salamanca 1998, p. 19-20.


� Véase, up supra p. 11.


� Véase, Paván, 2004, p. 208. 


� Véase, up supra, p. 10.


� Véase, respecto a que la episteme no es sólo apodeixis, Analíticos Primeros I, 4, 25b30, citado up supra, p. 20.


� Véase, up supra, p. 5- 23. 


� Véase, up supra, p.6.


� Véase, Paván, 2004, p. 211ss.


� Véase, up supra, p. 13.


� Véase, up supra, p. 10, 15.


� La exégesis que se remonta a Tomás de Aquino y que contemporáneamente encuentra máximos expositores en las interpretaciones del padre Owen o de Reale. 


� La interpretación de Aubenque, cuya exégesis retoma la contraposición aristotélica entre Filosofía Primera (teología) y Filosofía Segunda (física). Y es que, declarada la imposibilidad discursiva de la primera, paradójicamente, sólo queda que la Filosofía Segunda sea Filosofía Primera, cuestión esta que expresada llanamente en estos términos produce un evidente contrasentido.


� Véase, up supra, p. 18.


� Véase, up supra, p. 17; (Paván, 2004, p.99).


� Véase, up supra, p. 19.


� Véase, Tópicos I, 2, 101a35- 101b, pasaje este citado muchas veces, por primera vez, up supra, p. 20. 


� Para Aristóteles, la filosofía versa –y busca- la verdad (Metafísica II, 1, 993ª30) pero, como él mismo filósofo reconoce “no es posible […] que alguien la alcance plenamente” luego, “cada uno logra decir algo acerca de la naturaleza” (993b). Ahora bien, si asumimos que el comienzo de la filosofía es el asombro y que son filósofos los que plantean respuestas sobre aquello que siendo asombro inicial, es luego problema y pregunta, podríamos aceptar que con sus teorías ellos piensan haber alcanzado una respuesta cuya verdad es entendida como última. Ahora bien, ¿comprendió Aristóteles su filosofar en estos términos? Es difícil responder a esto, pues, por un lado, aceptando cierta lectura de Metafísica puede pensarse, por ejemplo, que lo divino cual causa final sustraída al tiempo y al movimiento es entelequia tanto en el orden del objeto como del filosofar, de manera que la Filosofía Primera sería, en cuanto síntesis, culminación del filosofar, pues, en si mismo lo divino es actual y persiste y, en tanto principio su verdad es intemporal y, por ello mismo, absolutamente incuestionable. No obstante, por otro lado, como sabemos, Aristóteles asume las verdades filosóficas previas como respuestas plausibles y bajo esta misma concepción pudo haber comprendido el hallazgo de sus salidas a las cuestiones problemáticas, considerándolas entonces como formulaciones razonables sobre las cuales puede volver una y otra vez. Por consiguiente, desde este enfoque la verdad no sólo es lo ya encontrado sino también lo que seguirá poniéndose al descubierto, razón por la cual tiene sentido, no sólo volver sobre lo que otros han pensado (y de allí el carácter fundamental de la dimensión endoxástica en la metodológica filosófica de Aristóteles) sino también el dejar abierto el mismo ejercicio de fundamentación protológica, puesto que tal apertura es la misma del pensar.  


� (Paván, 2004, p. 81ss.) A propósito de un análisis del concepto mismo de filosofía, Tugendhat destaca la importancia del modelo aristotélico el cual reconoce como “el primer intento sistemático de introducir un concepto de filosofía” (E. Tugendhat, Introducción a la Filosofía Analítica, Gedisa, Barcelona, 2003, p. 29). Y es que, a lo largo de los primeros dos capítulos del mencionado libro, uno dedicado al método y el otro titulado «Un filósofo en busca de un concepto de filosofía», el autor analiza aspectos importantes del proceder de Aristóteles en Metafísica I, 2. Al respecto, las siguientes palabras que prologan dicho trabajo expresan lo que Tugendhat destaca respecto a la concepción aristotélica de la filosofía, esto es lo que señala; “una manera de filosofar sólo se puede establecer como posición filosófica mediante la confrontación con las concepciones anteriores de la filosofía. Esta reflexión sobre los fundamentos no es sólo un acto adicional de autocomprensión, sino una condición para que una filosofía pueda llevar a cabo la tarea que siempre ha sido la propiamente filosófica; examinar las preguntas, los métodos y los conceptos fundamentales dados y elaborar preguntas, métodos y conceptos fundamentalmente nuevos.” (ibidem, p. 13, cursivas añadidas). Este 


� Véase, (Paván, 2004, p. 77- 80). 


� Véase, (Paván, 2004, p. 112-121).


� Véase, (Paván, 2004, p. 251- 258).


� Véase, (Paván, 2004, p. 151-161). Cfr. up supra, p.84- 85, n. 163. En general, para una valoración de las opiniones filosóficas previas y el rol de las aporía, véase, (Jaeger, 1984, 420- 435), (Aubenque, 1987, p. 71-91). 


� (Paván, 2004, p.103).


� Véase, (Paván, 2004, p. 251ss).


� Véase, (Paván, 2004, p. 103- 104). 


� (Llano, 1997, p. 93). 


� (Paván, 2004, p. 103- 104).


� Cfr. supra, p. 21-22. En el marco teórico- referencial anunciamos este móvil de nuestra investigación.  


� Véase, (Paván, 2004, p. 225).


� Para lograr la identidad entre dialéctica y filosofía, Aubenque privilegia aquel conocido pasaje de Metafísica IV, 2, 1004b17- 26 en cuyas líneas se lee; “los dialécticos […] se revisten del mismo aspecto que el filósofo […] y los dialécticos discuten acerca de todas las cosas –y «lo que es» constituye lo común a todas las cosas- y discuten, evidentemente, acerca de tales cosas porque son el asunto propio de la filosofía. En efecto, […] la Sofística y la Dialéctica discuten acerca del mismo género que la Filosofía, pero <ésta> se distingue de la una por el alcance de su capacidad […] y es que la Dialéctica es tentativa y refutadora sobre aquellas cosas que la filosofía conoce realmente.” Respecto a este texto, Rossitto, después de un particularizado análisis de los lugares de Metafísica donde aparece el término `dialéctica´ o `dialéctico´, confirma su hipótesis inicial que consiste en afirmar que “cuando Aristóteles, en la Metafísica, nombra la «dialéctica» o los «dialécticos», no intenta referirse en modo directo a la propia dialéctica, es decir, a aquella teorizada por él en los Tópicos, o a los eventuales cultores de ésta. Sino, siempre a la dialéctica de Platón y de los Platónicos, es decir, exactamente, a la disciplina que Platón consideraba fuese la filosofía. (C. Rossitto, La dialettica nella «Metafisica» di Aristotele, en AA. VV, Aristotele, Perché la metafisica, Vita e Pensiero, Milano, 1994, p. 236.) Ahora bien, evidentemente seguimos esta interpretación de Rossito, que Paván expresamente comparte, (Paván, 2004, 236). Por consiguiente, por obvias razones, en el transcurso de esta investigación no hemos tenido que volver sobre Metafísica IV, 2, 1004b17- 26. Ahora bien, más allá del rigor que avala a la tesis Rossitto, a nuestro modo de ver, su propuesta interpretativa además es convincente por una razón muy clara, que es la siguiente; ya en Tópicos y Refutaciones Sofísticas –que como se saben son de los escritos más tempranos- Aristóteles afirma que la peirástica (es decir, la dimensión tentativa y refutadora que tiene la dialéctica) es sólo una parte de este método. Por consiguiente, ¿Por qué habría Aristóteles de reducir, en Metafísica, su teoría de la dialéctica a una de sus partes? Tal reducción se explica sin dificultad, aceptando la tesis de Rossitto.


� Véase (Aubenque, 1987, p. 276, nota 108). Aubenque mismo refiere; Refutaciones Sofísticas 8, 169b25; 11, 171b4, lugares donde Aristóteles expresamente señala que la crítica es sólo una parte de la dialéctica.


� En Metafísica IV, 2, 1004b17- 26, Aristóteles afirma que la dialéctica y la filosofía comparten el mismo dominio, pues, lo común a ambas es discutir sobre `lo que es´. Ahora bien, evidentemente, esta identidad de dominios se formula en un contexto problemático, pues, a renglón seguido el Filósofo separa dialéctica y filosofía, precisamente, al identificar a la primera con la peirástica. De allí que Aubenque, aunque reconozca el aporte de la concepción de la dialéctica presentada en Tópicos, en la cual se le reconoce a dicho método un alcance generalísimo, sin embargo, considera que tal carácter general no es comparable con el que es propio de la filosofía, porque la “universalidad” y la “apertura a la totalidad” que supuestamente las identifica, respecto a la dialéctica sólo se constituye como tal, dado el carácter formal y critico de esta última. De allí que concluya que, stricto sensu, la dialéctica sólo puede ser universal en cuanto critica, lo que significa que no es –ni tiene porque ser- un método competente –desde el punto de vista teórico y conceptual- para asir la totalidad como horizonte temático. No obstante, partiendo de la aproximación propuesta por Rossitto a Metafísica IV, 2, 1004b17- 26ª, puede decirse que, al no justificarse la identificación entre peirástica y dialéctica (entendida en sentido aristotélico), tampoco se justifica el cuestionamiento respecto a su identidad de dominios. 


� No obstante, es preciso reconocer que cuando Aubenque admite que la dialéctica se mueve en el mismo dominio que la filosofía, su intención –lejos de rehabilitar epistémicamente a la dialéctica cual método del filosofar- apunta a mostrar la disolución del saber ontoprotológico. En efecto, “si el ser en general […] no es un género, no hay más remedio que convenir en que sólo dialécticamente puede hablarse del ser en general.” (Aubenque, 1987, p. 288, nota 156). Si “la dialéctica es, en cada caso, una propedéutica a cada saber particular, así también, considerada en su conjunto, es la propedéutica al saber universal” (idem). Y, “hemos visto que el saber universal no alcanzaba a superar el nivel de una propedéutica, que la filosofía del ser es una ciencia «buscada» y que se agota ella misma en esa búsqueda.” (idem). Véase, up supra, p. 23. 


� (Aubenque, 1987, p. 289).


� Véase, (Etica a Eudemo I, 3 1214b28ss).


� Véase, (Tópicos I, 10, 104ss). Aristóteles utiliza aquí la expresión “sano juicio.”


� Véase, (Tópicos I, 10 104ª5ss).


� Véase, (Refutaciones Sofísticas 9, 160b15ss).


� Con el término sensatez, nos referimos a lo que Aristóteles llama; “sano juicio”,  “recta razón” y “sana voluntad”.


� Véase, (Tópicos I, 2).


� Véase, (Etica a Eudemo I, 3 1215ª1ss).


� Véase, (Refutaciones Sofísticas 12, 15-19).


� Véase, up supra, p. 45.


� Véase, (Tópicos I, 14 105b1).


� Véase, (Tópicos I, 10 104ª32ss).


� Véase, (Tópicos I, 12 105ª16).


� He aquí la importancia que el método dialéctico aristotélico concede al análisis conceptual mediante el cual se acuñan conceptos partiendo de usos habituales. Respecto a este práctica común del proceder aristotélico, Goméz Lobo, refiriéndose a la ontología aristotélica, escribe lo siguiente; “en muchos pasajes de su ontología lo que encontramos es un procedimiento que consiste en lo que hoy llamaríamos análisis lingüístico o conceptual: Aristóteles observa cuidadosamente cómo empleamos ciertos términos, pero no vacila en identificar nuevos conceptos acuñando para ellos ingeniosos neologismos.” (A. Goméz Lobo, Aristóteles y el Aristotelismo Antiguo, en Concepciones de la Metafísica, AA. VV, Ed. Trotta, Madrid, 1998, p. 54)  Desde esta misma perspectiva, Ackrill se ha referido a la “estrecha relación entre la dialéctica de Aristóteles y nuestra “filosofía analítica” –filosofía interesada en esclarecer y poner al descubierto el sistema de conceptos que usamos y que nuestra lengua expresa.” (J. L. Ackrill, 1987, p. 202). 


� Véase, (Tópicos I, 11  104b20).


� Véase, (Tópicos I, 13).


� Véase, en el capítulo dos el apartado II, 1. 1, titulado “Descripción de los Lugares Comunes del IDDS.”


� Véase, en el capítulo dos el apartado II, 1. 2 titulado “Alcance Metodológico del IDDS.”


� supra, p. 92-93. 


� Véase, en el capítulo dos el apartado titulado “los cuatro grupos de sentido del Ser en Metafísica y su articulación categorial.”


� Como sabemos, en Metafísica IV, Aristóteles responde algunas de las preguntas (como sabemos, el razonamiento dialéctico se caracteriza por utilizar proposiciones formuladas en forma de pregunta, con la condición de la reconocida plausibilidad de dicha proposición) formuladas aporéticamente en Metafísica III (al respecto, véase, primer capítulo, supra, p. 84, n. 163) lo que patentiza que ni es cierto que toda pregunta dialéctica es de carácter peirástico, ni que quien argumenta dialécticamente no este él mismo en capacidad de responder). Ahora bien, al respecto es difícil afirmar que las preguntas que dan lugar, por ejemplo, a la formulación del principio según el cual el ser se dice de muchas maneras o, al principio que señala que `ser´ se predica de muchas maneras pero en orden a una cierta y determinada naturaleza surjan del llano ejercicio intelectual o, que ellas sean formuladas para desenmascarar a los que han pensado diferente o cuyas respuestas se establezcan como tales a causa de la ignorancia de los otros. Es decir, en Metafísica, Aristóteles pregunta y responde pero no está utilizando la dialéctica para ejercitarse, ni para vencer, ni para criticar socráticamente. Aristóteles utiliza una dialéctica más fuerte. Se trata de un tipo de razonamiento cuya esencia es no encontrarse atado a ninguna suerte de previa asunción protológica pero, que tampoco parte de una tabula rasa; sus premisas son «tesis» que, sin embargo, no son asumidas como verdades; si así fuese, no tendría sentido la investigación. Partir de endoxa no es quedarse en la reflexión sobre dichas endoxa, es asumirlas como opiniones plausibles, cuyas aporías pueden ser puestas en discusión. Se trata pues, de colocarse in media res, en el centro del debate y por ello mismo, directamente ante el objeto de reflexión. 


� Es decir, en nuestra exposición de los criterios del IDDS, nos interesó mas destacar las condiciones de validez de dichos recursos, que sus limitaciones. Y es que, alguna literatura critica y especializada destaca las confusiones en que incurriría Aristóteles en dichos topoi, al no distinguir entre teorías lógicas o predicativas, instrumentos lingüísticos y ámbito semántico. Al respecto, nuestra intención no es negar tal dimensión del asunto, sino privilegiar la función metodológica y correctiva que da sentido a la reflexión en torno a los procedimientos dialéctico- topicales. Y es que, en Tópicos, parte de la idea de que puede haber una argumentación epistémica enraizada en el lenguaje natural. En Tópicos, el lenguaje objeto es el cotidiano, y es respecto a su utilización que Aristóteles brinda un conjunto de criterios metalinguísticos como los expresados en los topoi del IDDS que, como dijimos, podrían considerarse los topoi mas generales de la argumentación. Por consiguiente, en general, con la utilización de recursos dialécticos el filósofo no pretende construir otros lenguajes para articular los discursos teóricos, sino dar el rigor posible al lenguaje ordinario. En este sentido, es la reflexión en torno a las prácticas argumentativas cotidianas la que conduce a Aristóteles a esa dimensión metalinguística teorizada por el Filósofo a través de los recursos, procedimientos, instrumentos que él recomienda emplear para controlar el proceso argumentativo, y ello es razón suficiente para concederle a los criterios metodológicos dialécticos el peso que se merecen. 








PAGE  
73

