
 

 

 

 

 

U n i v e r s i d a d  C e n t r a l  d e  V e n e z u e l a  
FACULTAD DE ARQUITECTURA Y URBANISMO 

Comisión de Postgrado 
 

ESCUELA DE ARQUITECTURA CARLOS RAÚL VILLANUEVA 
Maestría en Diseño Arquitectónico 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

EN TRES PAISAJES, ¿TRES PROYECTOS? 
REFLEXIONES INTROSPECTIVAS ACERCA DEL CONCEPTO INVESTIGACIÓN PROYECTUAL EN ARQUITECTURA 

ESTUDIO DE TRES CASOS DE PROYECTOS ARQUITECTÓNICOS EN TRES LUGARES Y MOMENTOS, DE LA 

PRÁCTICA DE UN ARQUITECTO 

T r a b a j o  F i n a l  d e  G r a d o  
 

Tutor: 
Dr. Arq. Prof. Azier Calvo Albizu 

Co-tutor: 
MSc. Arq. Prof. José Humberto Gómez 

 
Aspirante: 

Arq. Hernán Zamora 
 

 

Ciudad Universitaria de Caracas; marzo, 2011 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      2 : 319 

 

 

 

 

Sinopsis (300 palabras) 

Es una exploración abierta sobre investigación proyectual arquitectónica (IPA) entendida como una 
modalidad de investigación en Arquitectura. Considera como problema una tensión entre procesos de 
investigación y procesos proyectuales en arquitectos, especialmente, en quienes hacen vida académica en la 
Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. Reconociéndose desde una 
epistemología construccionista, el autor asume una postura metodológica aproximada a la del investigador-
participante-activo, en la versión de una autoobservación o reflexión introspectiva para acometer el objetivo del 
trabajo: estudiar e interpretar sistemáticamente sus propias reflexiones acerca de las relaciones que 
construye entre las operaciones de la producción de conocimiento y las operaciones del diseño 
arquitectónico durante el proceso de proyectación arquitectónica, es decir, aproximarse a producir IPA. Las 
referencias principales se hallan en la propuesta metodológica de la investigadora Dyna Guitián, denominada 
biografía proyectual y en la versión que sobre IP ha desarrollado el investigador Jorge Sarquis. Las 
consideraciones que, a modo de conclusión, ofrece son: la IPA produce conocimientos durante el acto de 
proyectar-diseñar arquitectónico; se dirige al estudio de la construcción de sentidos durante el proyectar, 
devenidos en lugares arquitectónicos pensados; se funda en un razonamiento-espacial-discursivo; registra y 
reflexiona cómo emerge y se transforma, sincrónicamente, el proyecto (estado de abierto); reconoce al 
proyectar-diseñar arquitectónico como el medio característico y específico de la disciplina arquitectónica; 
tiene en el cuaderno de bocetos/estudios el instrumento primordial para su práctica investigativa; es una 
metodología que tiene como objetivo último dejar testimonio del discurrir del pensamiento que va 
construyendo lo arquitectónico para poder exponer al debate público las razones que lo sustentan. Los 
conocimientos que produce son construcciones teoréticas complejas, transformables, sujetas a unos 
actores, a un momento y a un entorno; concebidas y expresadas espacialmente, materialmente realizables y 
discursivamente significativas; originadas por y destinadas al habitar humano. 

 

Palabras claves 

Arquitectura, teoría de la arquitectura, proyecto arquitectónico, investigación proyectual 
arquitectónica, biografía proyectual, práctica reflexiva, epistemología, metodología, conocimiento, reflexión 
introspectiva, introspección, construccionismo, hermenéutica, fenomenología, espacio público, paisaje, 
ciudadanía, poesía. Ciudad Bolívar, Caracas, Barcelona. Plaza cancha, casa de la poesía, centro cultural, 
clínica oncológica, laberinto, parque de laberintos. 

 

 

 

 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      3 : 319 

 

 

 

 

Abstract (300 words) 

Three landscapes, three architectural projects? 
Introspective thoughts on the concept research design in architecture 
Three case studies of architectural projects in three places and times, regarding the practice of an 
architect 
 
It is an exploration of architectural design research (ADR), understood as a specific form of research 

in architecture. Tension between research processes and processes project, by architects (from the 
Architecture and Urbanism Faculty of the Central University of Venezuela), is regarded as a problem. From a 
social constructivist approach, the author assumes the methodological stance of an active-participant-
researcher, in the version of a self-observer or introspective-thoughtful-researcher to accomplish the objective 
of the work: to study and systematically interpret his own reflections on the relationships it builds between 
knowledge production and the operations of architectural design during the process of an architectural 
project, moving to produce ADR. The main references are found in the methodological proposal for Dr. Dyna 
Guitián, called biography about architectural design and in the version of DR (design research) Dr. Jorge 
Sarquis has developed. The considerations offered, by way of conclusion, are: ADR produces knowledge 
during the architectural project-design act; it is directed toward the study of the construction of senses during 
the project, transformed into thought architectural places; it is established in a reasoning-space-discourse; it 
records and reflects how the project (in open state) emerges and turns synchronously; it recognizes the 
architectural project-design act as a distinctive and specific means of architectural discipline; it has in the 
notebook of sketches/studies the primary instrument for its investigative practice; it is a methodology with the 
final aim of leaving a testimony of the work that emerges from the thought that constructs the architectural 
building in order to expose its underlying reasons to public debate. The knowledge it produces includes 
theoretical constructs that are complex, convertible, subject to a few actors, at a time and an environment; 
conceived and expressed spatially, physically realizable and discursively significant; originated by, and aimed 
at human habitation. 

 

Key words 

Architecture; architectural theory; architectural design; architectural design research; biography about 
architectural design, architectural reflective practice, epistemology, methodology, knowledge, introspective 
reflection, introspection, constructivism, hermeneutics, phenomenology, public space, landscape, citizenship, 
poetry. Ciudad Bolívar, Caracas, Barcelona. Plaza-Court; poetry house; cultural center; oncology clinic; maze; 
labyrinth park. 
 

 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      4 : 319 

Contenido 

 

TOMO I : EL INFORME 

 

INTRODUCCIÓN 10 

1. APUNTES NECESARIOS PARA CONSTRUIR ALGUNAS PREGUNTAS ................................................................ 32 

1.1.- Apuntes para delinear un problema .......................................................................................... 33 

1.1.1.- Intentando una justificación ................................................................................................... 34 

1.1.1.a.- Tengo ojos, no puntos de vista ............................................................................................................. 34 
1.1.1.b.- Opera prima y dos Rembrandt .............................................................................................................. 37 
1.1.1.c.- El desencuentro ................................................................................................................................... 43 
1.1.1.d.- Si tuviese que enseñar arquitectura ...................................................................................................... 44 
1.1.1.e.- ¿Quién es este aprendiz? ..................................................................................................................... 48 

1.1.2.- Reconociendo una línea y algunos antecedentes ................................................................. 50 

1.1.2.a.- La línea de investigación ...................................................................................................................... 51 
1.1.2.b.- ¿Diseñar o investigar? .......................................................................................................................... 52 

1.1.2.b.i. Una tensión genética ........................................................................................................................... 53 
1.1.2.b.ii. Las lecciones de Durand .................................................................................................................... 54 
1.1.2.b.iii. La tensión irresoluta .......................................................................................................................... 55 
1.1.2.b.iv. Volviendo al debate ........................................................................................................................... 58 
1.1.2.b.iv.a. La investigación científica en el proceso de Diseño Arquitectónico .................................................. 58 
1.1.2.b.iv.b. Investigación y Docencia ................................................................................................................ 60 
1.1.2.b.iv.c. La investigación científica y la investigación proyectual en arquitectura ........................................... 63 

1.1.2.c.- La Maestría de Diseño Arquitectónico .................................................................................................. 67 
1.1.2.d.- ¿Hacer arquitectura o investigar? ......................................................................................................... 72 
1.1.2.e.- Un programa de investigación en Arquitectura ...................................................................................... 75 
1.1.2.f.- La investigación proyectual hoy en la FAU-UCV .................................................................................... 76 

1.1.3.- El tema es el saber hacer de un arquitecto como investigación proyectual .......................... 78 
1.1.4.- El problema es saber cómo hago .......................................................................................... 79 
1.1.5.- Por intuiciones que pretenden mostrarse como hipótesis impertinentes .............................. 80 
1.1.6.- Declaración de los objetivos de este trabajo ......................................................................... 82 

1.2.- Apuntes para delinear una aproximación metodológica ........................................................... 83 

1.2.1.- Sobre algunas consideraciones epistemológicas determinantes para este trabajo ............. 86 

1.2.1.a.- Criterios epistemológicos de una nueva racionalidad ............................................................................ 87 
1.2.1.b.- Un paradigma emergente ..................................................................................................................... 88 
1.2.1.c.- Conocimiento personal ........................................................................................................................ 89 
1.2.1.d.- Autorreferencia .................................................................................................................................... 92 
1.2.1.e.- Investigación-acción-participativa y autoobservación ........................................................................... 94 
1.2.1.f.- Necesidad y sentido del discurso construccionista ................................................................................ 98 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      5 : 319 

1.2.2.- Sobre la metodología con la que he enfocado esta investigación ...................................... 101 
1.2.3.- Sobre los alcances y límites de esta investigación .............................................................. 102 
1.2.4.- Sobre el método de esta investigación ................................................................................ 107 

1.2.4.b.- El reconocimiento del contexto desde el cual he trabajado ................................................................. 110 
1.2.4.c.- La selección de casos de proyectos ................................................................................................... 111 
1.2.4.d.- La construcción de la información ..................................................................................................... 112 
1.2.4.e.- El análisis hermenéutico de la información (análisis del proyecto) ...................................................... 116 
1.2.4.f.- Las posibilidades para una evaluación ................................................................................................ 123 

2. APUNTES NECESARIOS PARA CONSTRUIR ALGUNAS PROPOSICIONES PROYECTUALES ................................. 125 

2.1.- Horizontes de pensamiento .................................................................................................... 126 

2.1.1.- ¿Qué decimos cuando digo conocer?................................................................................. 126 

2.1.1.a.- ¿Qué es esa cosa llamada conocimiento? ........................................................................................... 129 
2.1.1.b.- ¿Cuál es el concepto de paradigma? .................................................................................................. 130 
2.1.1.c.- ¿Qué es el conocimiento, en castellano? ............................................................................................ 131 
2.1.1.d.- ¿Qué es el conocimiento, en la “ciencia normal”? .............................................................................. 132 

2.1.1.d.i. Creer................................................................................................................................................. 132 
2.1.1.d.ii. Saber ............................................................................................................................................... 134 
2.1.1.d.iii. Conocer .......................................................................................................................................... 136 
2.1.1.d.iv. Gnoseología, teoría del conocimiento, filosofía de la ciencia, epistemología .................................... 137 
2.1.1.d.v. Una reflexión antes de continuar. ...................................................................................................... 142 

2.1.1.e.- ¿Qué es el conocimiento, en el construccionismo social? .................................................................. 143 
2.1.1.f.- Confrontación de valores .................................................................................................................... 148 
2.1.1.g.- ¿Qué puede conocer el arquitecto? .................................................................................................... 152 
2.1.1.h.- Conocer como proceso y método ...................................................................................................... 155 

2.1.1.h.i. Procesos que posibilitan la producción de conocimiento ................................................................... 156 
2.1.1.h.ii. Métodos de producción de conocimiento ......................................................................................... 158 

2.1.1.i.- Una provisoria (in)precisión: (mi) excentricidad epistemológica .......................................................... 164 

2.1.2.- ¿Qué decimos cuando digo soy lo que hago? .................................................................... 166 

2.1.2.a.- ¿Qué decimos cuando digo hacer? .................................................................................................... 168 

2.1.2.a.i. ¿Quién hace?..................................................................................................................................... 172 
2.1.2.a.ii. ¿Qué se hace? .................................................................................................................................. 176 
2.1.2.a.ii.a. La poesía ....................................................................................................................................... 179 
2.1.2.a.ii.b. La teoría ........................................................................................................................................ 185 
2.1.2.a.ii.c. La práctica ..................................................................................................................................... 191 
2.1.2.a.ii.d. La técnica ...................................................................................................................................... 195 
2.1.2.a.iii. ¿Cómo se piensa el hacer? .............................................................................................................. 197 

2.1.2.b.- Soy lo que hago ................................................................................................................................ 201 
2.1.2.c.- Consideraciones acerca de la relación Teoría-Práctica y el concepto Práctica reflexiva ....................... 203 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      6 : 319 

2.1.3.- Arquitectura es un modo de Cultura .................................................................................... 205 
2.1.4.- Me aproximo a conocer la realidad arquitectónicamente construida a través de lo 

edificable ............................................................................................................................... 208 

2.2.- Horizontes de experiencia ....................................................................................................... 210 

2.2.1.- La Teoría de la arquitectura como problema en Venezuela. ............................................... 211 
2.2.2.- ¿Qué hace un arquitecto en Caracas? ................................................................................ 216 

2.2.2.a.- Entre poemas, a través del paisaje, una caminata. .............................................................................. 216 
2.2.2.b.- Caracas, Venezuela: ¿moderna o hiperactiva? ..................................................................................... 218 

2.3.- Horizontes de estudio ............................................................................................................. 222 

2.3.1.- El paisaje: precarios apuntes para construir editopías. ........................................................ 222 

2.3.1.a.- Palabras sobre la mesa para construir un paisaje ................................................................................ 222 
2.3.1.b.- Paisajes entre líneas .......................................................................................................................... 225 
2.3.1.c.- Paisajes construidos desde el alféizar de una pregunta ....................................................................... 232 

2.3.2.- El Proyectar-Diseñar arquitectónico es un modo de investigar ........................................... 234 
2.3.3.- La investigación proyectual es un modo de producción y transformación de Teoría de la 

arquitectura. .......................................................................................................................... 237 

2.3.3.a.- La investigación proyectual, según interpreto al Prof. Edgar Aponte .................................................... 238 
2.3.3.b.- La investigación proyectual, según interpreto a la Prof. Dyna Guitián .................................................. 239 
2.3.3.c.- La investigación proyectual, según interpreto al Prof. Jorge Sarquis.................................................... 241 

2.3.3.c.i. Hacia una comprensión epistemológica de la Arquitectura ................................................................. 243 
2.3.3.c.ii. La ficción epistemológica de un itinerario hacia la Investigación Proyectual ...................................... 250 

3. ANÁLISIS DE ACTOS DE PROYECTO ARQUITECTÓNICO (PRODUCCIONES EDITOPOLÓGICAS) .......................... 257 

3.1.- En tres paisajes, tres momentos… ¿tres proyectos? .............................................................. 257 

3.1.1.- Ante mis ojos: tres lugares arquitectónicos edificables en tres paisajes ............................ 257 

3.1.1.a.- Año 1 a.MDA: Plaza-cancha en Angostura .......................................................................................... 258 
3.1.1.b.- Años de la MDA: Plaza de la poesía en Caracas .................................................................................. 259 
3.1.1.c.- Año 1 d.MDA: Clínica privada en Barcelona ....................................................................................... 260 

3.1.2.- Dentro de mis ojos: intenciones y palabras ......................................................................... 261 
3.1.3.- Detrás de mis ojos: intensidades y recurrencias ................................................................. 264 

3.1.3.a.- Procesos ........................................................................................................................................... 264 
3.1.3.b.- Conceptos ......................................................................................................................................... 266 
3.1.3.c.- Proyectos .......................................................................................................................................... 266 
3.1.3.d.- Temas ............................................................................................................................................... 268 
3.1.3.e.- Manías proyectuales .......................................................................................................................... 269 

3.2.- En búsqueda del paisaje que no he de ser ............................................................................. 270 

3.2.1.- Desde el fondo de mis ojos: intentos e intensiones hacia tres proyectos .......................... 271 
3.2.2.- Fuera de mis ojos: palabras proyectadas hacia otros paisajes .......................................... 273 

3.2.2.a.- Desde el espejo del baño: la ciudad como patio ................................................................................. 274 
3.2.2.b.- Desde las ruinas circulares: la memoria como laberinto ..................................................................... 278 
3.2.2.c.- Desde una mesa en Caracas: el recorrido de los cantos cardinales ..................................................... 283 

4. PRETENSIÓN TEÓRICA .......................................................................................................................... 287 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      7 : 319 

4.1.- Acerca del proceso proyectual que declaré en las fichas editopológicas .............................. 287 

4.2.- Acerca del proceso proyectual que seguí en los ejercicios proyectuales ............................... 289 

4.3.- Acerca de los procesos de conocimiento identificados en cada versión de los procesos 
proyectuales expuestos ................................................................................................................... 290 

4.4.- Reflexiones introspectivas ....................................................................................................... 292 

4.5.- Construcciones teoréticas (intentando provisorias respuestas) .............................................. 295 

4.6.- Apuntes finales sobre la idea de investigación proyectual en Arquitectura ............................. 300 

4.6.1.- Consideraciones para una Investigación Proyectual Arquitectónica ................................... 303 

4.7.- Posibles horizontes abiertos ................................................................................................... 304 

5. REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................................................. 306 

  

 

TOMO II : LOS ANEXOS (incluye DVD; ver índice respectivo al inicio del tomo) 

 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      8 : 319 

 

 

 

 

 

 

«Mi relato será fiel a la realidad o, en todo caso, a mi 
recuerdo personal de la realidad, lo cual es lo mismo.» 

 
Jorge Luis Borges 

 
 
 
 

«Lo que vemos no está hecho de lo que vemos,  
sino de lo que somos.» 

 
Fernando Pessoa 

 
 
 
 

«No aporto doctrina; rehúso dar consejos y en una 
discusión me bato en retirada de inmediato. Pero sé que 
hoy algunos buscan a tientas y no saben, a la postre, de 

quién fiarse; a ésos vengo en decirles: creed a los que 
buscan la verdad, desconfiad de quienes la encuentran; 

desconfiad de todo, pero no desconfiéis de vosotros 
mismos.» 

 
André Gide 

 
 
 

«El que pueda decir cómo arde, sufre un fuego muy 
pequeño.»  

 
Francesco Petrarca 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      9 : 319 

 

 

 

. . .  

 

Hola. 

 

. . .  

 

Soy arquitecto. 

He querido hacer arquitectura. 

Me propuse pensar cómo hago arquitectura (al menos, cómo digo que la hago). 

Me propuse pensar cómo discurría mi pensamiento mientras pensaba cómo digo 

que hago arquitectura. 

Quería creer que tengo razones para pensar que lo que he pensado puede serle útil 

a alguien, si cree que puede considerarlo un método para investigar cómo él, ella, dice que 

hace arquitectura. 

 

¿He hecho arquitectura? 

 

¿Soy arquitecto? 

 

. . .  

 
  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      10 : 319 

INTRODUCCIÓN 

 

 El sentido académico de este trabajo 

Este es el informe del Trabajo Final de Grado (TFG) correspondiente a la Maestría 

de Diseño Arquitectónico (MDA) de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la 

Universidad Central de Venezuela. Como todo trabajo de este género, se trata de rendir 

cuentas, ante un lector especializado, sobre los resultados de una investigación realizada. 

En ese sentido, cumple con exponer argumentos que lo justifiquen, su enraizamiento a una 

línea de investigación, la aproximación metodológica desde la cual se aborda, los 

horizontes conceptuales entre los que se mueve, el discurso del trabajo y un discurso que 

intenta ofrecer conclusiones, al menos, de manera provisoria, para una búsqueda que, en 

definitiva, se proyecta aún sumamente abierta. 

Físicamente consta de dos (2) tomos; este, que constituye el informe propiamente 

dicho y otro, llamado anexos, en el que se han incluido todos los documentos que 

soportan o son productos del discurso del trabajo, una buena parte de los cuales está en 

formato de DVD. Esto se hizo así, porque se consideró que sería más manejable, quizás 

más cómodo para el lector y, también, porque se resguarda la calidad de las imágenes 

digitales con las que se trabajó. 

. . .  

 El tema de este trabajo 

Es sobre el saber hacer de un arquitecto, uno cualquiera, escogido por el azar de la 

existencia. 

Desde un punto de vista académico, es una exploración abierta sobre la propuesta 

de investigación proyectual, –para este trabajo: investigación proyectual arquitectónica– 

como una modalidad de investigación en Arquitectura. Comprendida así, y surgida de los 

debates que sobre las relaciones entre ciencia y arquitectura se han venido dando en la 

Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. El origen de 

ese debate puede ser rastreado hasta la propia génesis de la Escuela de Arquitectura 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      11 : 319 

Carlos Raúl Villanueva de esta Facultad y se ha mantenido vigente, apareciendo en las tres 

Jornadas de Investigación de esta Escuela; lo que permite inferir que aún está lejos de 

considerarse un debate saldado. 

El núcleo de la cuestión con la investigación proyectual estriba en la tensión que los 

arquitectos sienten y predican entre procesos de investigación y procesos proyectuales, 

(aunque, en rigor, hay que reconocer que por la tradición de la Escuela, se habla más de 

procesos de Diseño que de procesos de Proyecto). Es en esta diferencia entre Diseño y 

Proyecto, que el autor de este trabajo encuentra una ranura por la cual explorar una 

articulación que posiblemente facilite o alivie esa tensión que, en última instancia, tiene que 

ver con la perspectiva de si se hace no se hace arquitectura al investigar. 

La investigación proyectual arquitectónica vendría a ser una modalidad de 

investigación apropiada para el arquitecto, en tanto toma al proyectar arquitectónico y sus 

productos documentales como el medio para producir conocimientos sistemáticos y 

contrastables, para reflexionar sobre ellos y para recrear el saber hacer del arquitecto de un 

modo explícito y significativo. 

. . .  

 Sobre el programa de investigación al que se adscribe este trabajo 

El asunto se entronca, desde la investigación proyectual arquitectónica, con el área 

temática general de la teoría de la arquitectura y más específicamente con las teorías de 

proyectación arquitectónica. Desde este enfoque, el trabajo versa sobre el saber hacer del 

arquitecto, pues la investigación proyectual arquitectónica apunta a la producción de 

conocimientos fundados en la reflexión sobre lo hecho y sobre el hacer. 

Desde el abordaje acerca del saber hacer como reflexión sobre el hacer, el tema del 

trabajo se relaciona también con la epistemología, entendida esta como la reflexión 

aplicada a un determinado saber. 

Considerando el ámbito en el que el trabajo se produce, se adscribe al programa de 

la Maestría de Diseño Arquitectónico, pero no directamente a ninguna de sus tres líneas de 

investigación declaradas, sino más bien al objetivo general de la Maestría, en el sentido de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      12 : 319 

orientarse a estudiar y desarrollar “la biunívoca relación que existe entre el acto de proyectar 

y la actividad investigativa”; propiciando la “reflexión sobre el acto de proyectar y en especial 

sobre el proyecto de arquitectura”. La vinculación con las tres líneas de la Maestría, a saber: 

identidad y arquitectura, entorno, y habilidad espacial, se da de manera primordial y 

complementaria a la vez, a partir de tener como centro el investigar sobre la investigación 

proyectual arquitectónica.  

. . .  

 Sobre el objetivo de este trabajo 

El autor se propuso estudiar e interpretar sistemáticamente sus reflexiones acerca 

de las relaciones que construye entre las operaciones propias de la producción de 

conocimiento y las operaciones propias del diseño arquitectónico durante el proceso de 

proyectación arquitectónica, es decir, cómo piensa que puede aproximarse a producir 

investigación proyectual arquitectónica.  

. . .  

 Estructura y síntesis del contenido 

El informe se organiza en dos bloques macro de contenidos; cada uno de los 

cuales, a su vez, consta de dos capítulos. El primer bloque, de manera general, trata sobre 

la formulación de la investigación y los conceptos que intentan soportarla. El segundo 

bloque, ofrece el discurso de la investigación y sus productos. 

En el primer bloque, el primer capítulo, titulado: Apuntes necesarios para construir 

alguna preguntas, responde fundamentalmente a qué motiva esta investigación, por qué 

podría estimarse como pertinente, a cuál línea de investigación se entrelaza, cuáles son los 

trabajos que le anteceden, cómo se precisa el tema, el problema y se perfila el objetivo de 

la investigación. En este mismo capítulo, en una sección titulada: Apuntes para delinear una 

aproximación metodológica, se declara el posicionamiento epistemológico y metodológico 

del autor para adentrarse en la investigación. 

El autor justifica la investigación al percibir cualitativamente, en su experiencia 

cotidiana de vida en la FAU-UCV, que existe una tensión no resulta entre quienes se 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      13 : 319 

piensan practicantes de la arquitectura y quienes se piensan teóricos de la arquitectura. 

Esa tensión, expuesta en la vida diaria de la Facultad, está reflejada en documentos que 

dan cuenta de la creación institucional de la Escuela de Arquitectura y de ensayos sobre el 

tema de la relación ciencia y arquitectura, debatido en la Primera Jornada de investigación 

de la FAU y aún vigente. Quedan claros los esfuerzos que se han hecho de lado y lado 

para propiciar una cultura de “investigación científica” en el quehacer académico de la 

institución y en la preservación de una cultura de “la práctica del oficio del arquitecto”. La 

primera juzga como académicamente insuficiente a la segunda, mientras que la segunda 

juzga de ajena a la Arquitectura a la primera. La preocupación tácita del autor es que esa 

tensión probablemente le ha restado energías creativas, en lo académico y en lo 

profesional, a la FAU-UCV para intensificar su misión de ser orientadora y promotora de 

una cada vez más elevada cultura arquitectura en Venezuela. 

En el marco de esta situación, el autor intuye que la investigación proyectual 

arquitectónica es la vía que articulará ambas posturas.  

El problema metodológico en el que se embarca el autor tiene raíz en su posición 

epistemológica: intenta actuar desde una concepción construccionista del saber, esto es: 

piensa la realidad como múltiple, diversa y relativa; concibe al conocer como un proceso 

fenomenológicamente subjetivo e interactivo y lo aborda metodológicamente desde una 

concepción hermenéutica y dialéctica. La situación se complica porque el autor decide no 

renunciar a ser él quien proyecte, es decir, quien haga arquitectura y por ello emprende el 

trabajo aproximándose a la postura metodológica más arriesgada: la del investigador 

endógeno participante activo, es decir, acomete una autoobservación. Es así como la 

reflexión científica y arquitectónica se convierte en introspección, pues el autor se justifica 

desde la búsqueda de una nueva racionalidad que reconozca al sujeto como el actor 

central en el proceso de producción de conocimientos. Ello implica, por supuesto, la 

debilidad de acometer un proceso autorreferencial, con el cual pareciera imposible todo 

diálogo. Sin embargo, toma el riesgo y lo salva, basándose en la sugerencia de método de 

la biografía proyectual, por cuanto considera que la investigación que ha realizado no es un 

producto cerrado, sino la primera fase de un proceso que se proyecta desde este informe, 

es decir, desde esta primera exposición pública de lo explorado hasta ahora, y desde este 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      14 : 319 

momento se iniciaría una nueva fase, consistente en el proceso de interacción y diálogo 

con otros actores que evalúen las posibilidades, logros, regulaciones, rectificaciones y 

desaciertos de esta propuesta. 

El segundo capítulo del primer bloque se titula: Apuntes necesarios para construir 

algunas proposiciones proyectuales. Aquí, a partir de una interpretación muy personal del 

concepto de horizontes culturales de Gadamer (1960), el autor da cuenta de una serie de 

apuntes que sirvieron de base para formular esta investigación y que son enunciados 

como: a) horizontes de pensamiento: apuntes para representar un campo conceptual, b) 

horizontes de experiencia: apuntes para representar un campo personal y c) horizontes de 

comprensión: apuntes para representar un campo de análisis. En el referido al pensamiento 

el autor estudia los conceptos conocer y hacer, destacando los modos en que se 

manifiestan. En el referido a la experiencia, el autor anota sus observaciones acerca del 

estado de la teoría de la arquitectura en Venezuela y, en tensión con la práctica del 

arquitecto, prima en él la pregunta ¿qué hace un arquitecto en Caracas?, –donde la ciudad 

simboliza al país en esa problematización–. Finalmente, en cuanto a la comprensión, 

prevalece la reflexión e inquietud sobre cómo aproximarse al acto de proyectar-diseñar 

como una labor investigativa y, por tanto, productora de conocimientos.  

En ese sentido, el autor, al asumir una concepción construccionista del 

conocimiento, entiende por este una producción discursiva de un grupo humano 

determinado que actúa en un contexto definido y en un tiempo histórico propio. El origen 

del conocimiento es, por tanto, subjetivo y sólo se puede alcanzar a partir de actos de 

interpretación y conversación entre los actores que lo producen. El conocimiento así 

entendido es una construcción que transforma y se transforma, siempre, en el tiempo 

presente de quienes devienen como artífices de aquel. Mas, cuando el autor intenta 

responderse la pregunta ¿qué puede conocer el arquitecto?, propone pensar que en 

arquitectura, el conocimiento, en tanto discurso, está escrito en y con la materia, dibujada o 

edificada, y es interpretable por quien habita o por quien habitará; pero, para llegar a ello, 

ese discurso pasa siempre por tres procesos: el primigenio, el de la conversación entre 

personas; luego, el de la imaginación conversada, por una o más personas y, finalmente, el 

de la objetualización, la edificabilidad conversada del artefacto arquitectónico. Así, cada 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      15 : 319 

uno de esos procesos significa contextos diferentes para el arquitecto. Mas, cuando el 

arquitecto debe proyectar-diseñar en soledad, el autor propone reconocer que el arquitecto 

se desdobla en creador-ejecutante, habitantes-receptores y críticos-receptores, 

convocando todas las voces de la tradición cultural en la que está inmerso. Ello implica la 

capacidad para un distanciamiento intelectual que, en el caso del arquitecto que proyecta, 

le salva del radical aislamiento y la absoluta autorreferencia. La mente del arquitecto torna 

en multitudes. Al autor le interesa exponer esas capacidades imaginativa y autocrítica del 

arquitecto, como sustratos que permitirían validar sus procesos de producción de 

conocimientos durante el proyectar-diseñar. 

El autor considera que la teoría de la arquitectura en Venezuela se halla aún en un 

estado crítico, lo cual, en su opinión, es uno de los factores que afecta el desarrollo de la 

cultura arquitectónica nacional. Por ello, considera indispensable la búsqueda de un 

método sencillo que ayude al arquitecto a ejercer una práctica más reflexiva sin negarse a 

sí misma. Ello se hace visible, a su entender, cuando se pregunta por logros de un 

arquitecto en Caracas y se responde de manera escéptica y desesperanzada. 

Ahora bien, cuando el autor se comprende como arquitecto durante el hacer 

arquitectura, centra ese hacer en dos conceptos claves: paisaje y proyecto; pues 

argumenta que son los conceptos esenciales sin los cuales, hacer arquitectura carece de 

sentido en su práctica. 

Al paisaje lo concibe como máxima expresión del entorno o continente en el cual se 

realiza el edificar y al proyecto como motor del edificar. A través de ambos conceptos, el 

autor ve a la investigación proyectual como energía que permite que el edificar adquiera 

correspondencia plena con la vida humana, la vida de todos los seres que junto al ser 

humano están en el mundo y con el ambiente en el que esta vida plena se despliega, 

pliega y repliega ad infinitum. 

Así, el autor toma partido por comprender a la Arquitectura como una manifestación 

y modo de comprender el fenómeno hipercomplejo de la Cultura, a la cual pertenece. 

Diferencia al proyectar-diseñar del edificar y acota la labor del arquitecto a la primera, pero 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      16 : 319 

sujeta teóricamente a la segunda, estando ambas fundadas y centradas indefectiblemente 

en el habitar. 

Para diferenciar la noción de proyecto que asume desde una concepción filosófica, 

respecto de la que el argot profesional venezolano emplea como mero producto o 

resultado, el autor relaciona al proyectar con el pensar mediante un vínculo de pertenencia, 

acusando un significado particular: el proyectar tiene un sentido que lo dinamiza espacial y 

temporalmente, mientras que el pensar no precisa de ello. Así, el proyectar es un modo de 

pensar y el pensar se despliega, entre otros tantos modos, también a través del proyectar. 

Así, para el arquitecto, proyectar es la técnica mental para justificar, exponer los 

argumentos que un artefacto edificado habrá de conllevar; es la conciencia de los motivos 

e intenciones de la práctica que soporta a la técnica. El diseñar es la técnica mental para 

otorgarle realizabilidad al proyecto, el saber hacer por el cual se prevé la realización del 

artefacto arquitectónico. Lo que caracteriza al proyectar es un perenne y presente a futuro; 

al diseñar, un permanente ya.  

Este capítulo cierra con una contrastación entre tres modos de conceptualizar la 

investigación proyectual arquitectónica: a) comprendida como un puro hacer-reflexionar-

hacer (Aponte), b) comprendida como una secuencia de registro sistemático o biografía 

proyectual (Guitián, 1998) y c) como una actividad protocolizada dentro del campo de 

específico de la practica social de la arquitectura dirigido a la producción sistemática de 

conocimientos (Sarquis, 2004). Particularmente, este trabajo aporta una síntesis de la 

propuesta del Dr. Jorge Sarquis acerca de cómo entender y abordar la práctica de la 

investigación proyectual arquitectónica.  

Sin embargo no se opta por ninguna en específico. En un intento de sostener 

coherencia con la concepción construccionista del conocimiento, –según la cual, la 

aproximación teórica no es un riel, una vía o un marco al cual el investigador debe ceñirse, 

sino que, por el contrario, se propone que la teoría sea una construcción discursiva que se 

produzca por efecto de la investigación y se contraste con las teorías inicialmente 

reseñadas–, el trabajo intentó abordarse desde el hacer arquitectura. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      17 : 319 

En el segundo bloque se abre con el tercer capítulo, titulado: Análisis de actos de 

proyectos, consiste en el desarrollo de observaciones y experiencias que el autor hace 

sobre su práctica proyectual. Para ello ensaya dos tipos de abordajes: uno retrospectivo, 

intentando activar una aproximación a lo que interpreta como una biografía proyectual y uno 

perspectivo, intentando sostener una actividad sincrónica entre proyectar arquitectura y 

reflexionar sobre su saber hacer en acto, lo que podría aceptarse como –si cabe la 

expresión– el objeto estudiado en sí; quizás sería mejor decir: el sujeto en construcción 

discursiva.  

En esa construcción retrospectiva que el autor hace de su saber hacer arquitectura, 

decide ensamblar una muestra de todos sus proyectos, mediante una tríada que toma, 

como punto medio temporal, uno de los proyectos académicos elaborados durante su 

paso por los talleres de la MDA. Así, escoge además un proyecto profesional elaborado 

antes de cursar la maestría y uno realizado a posteriori de esta. Fichó y analizó 

pormenorizadamente estos casos, produciendo construcciones hermenéuticas sobre los 

aspectos que consideraba primordiales en el estudio de ellos. La exploración preliminar de 

estos trabajos le permitió afirmar que no podía proyectar si no estaba fundado en una 

utilidad y en un entorno, que él concibe como paisaje. Sin embargo, se hace consciente de 

que el concepto que consideraba absolutamente imprescindible era el paisaje. 

Ésa apreciación fue la que tomó como partido para formularse tres ejercicios 

proyectuales, mediante los cuales intentaba pensar sobre su hacer, en lo que él entendió 

como la construcción perspectiva de su saber hacer proyectual. Llamó a estos ensayos de 

ese modo, porque su objetivo ha sido reflexionar sobre el proyecto que sostenía todas las 

acciones de diseño, tanto en estos casos como en los anteriores. Decidió que esos 

ejercicios no tendrían definido a priori ni una utilidad ni un paisaje. Tampoco se impuso 

ningún partido formal ni material para iniciar los ejercicios. Actuó desde un aparentemente 

estado de plena apertura. Se acota “aparentemente” porque, en un intento por comunicar 

lo que haría como investigación, redactó tres títulos para esos ejercicios que, a la postre, 

manifestaban un posicionamiento conceptual de inicio tipológico y de paisaje, que 

actuaron como piedras de fundación de todo el entramado proyectual construido desde 

ellas. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      18 : 319 

Así, el autor piensa construida la noción de paisaje como el concepto generador de 

todo su saber hacer proyectual; mas, lo pone en relación con el enunciado proyectual que 

guía las acciones. Al interpretar lo hecho, tanto desde un sentido retrospectivo como desde 

el perspectivo, discurre en la construcción de variaciones sobre un mismo proyecto que él 

enuncia como: la creación de espacios para el ejercicio de una ciudadanía plena. 

Es así como el autor afirma que la arquitectura que intenta hacer acontece como 

variaciones en cada paisaje, de un proyecto que se realiza como espacios edificados para 

el ejercicio del ser ciudadano. Dicho de otro modo: concibe lo edificado en el paisaje como 

soporte espacial intenso del ser ciudadano. 

 

En el cuarto y último capítulo, titulado: Pretensión teórica, es donde el autor 

recapitula y reflexiona sobre las introspecciones registradas durante su proyectar. A modo 

de síntesis de su conciencia discursiva, las reflexiones que el autor ha producido por la 

realización de este trabajo constituyen un conjunto abierto de experiencias reflexivas con 

pretensión teorética o, como también las denomina, simplemente: construcciones 

teoréticas. 

Dado que su producción cognoscitiva no está dirigida a producir teoría en el sentido 

paradigmático de la ciencia tradicional, esto es, para dominar una realidad a través de la 

generación de explicaciones, controles, transformaciones, procedimientos e invenciones; el 

autor asume una postura acotada y habla de pretensión teórica o teorética. El autor afirma 

que el sentido contemporáneo del discurrir teórico del arquitecto tiene como fin la 

construcción de coherencia en el proyectar y cohesión en el diseñar, primero en un sentido 

personal y luego, tal vez y sin duda deseable, en un sentido social. De ese modo, se puede 

entender el sentido justo de la noción de autorreferencia en el proyectar arquitectónico, 

pues es una concepción abierta a todas las posibilidades creativas que reclama y defiende 

el arquitecto, pero sugiere un orden conceptual socializable, para la creación del 

entramado de decisiones que habrá de realizarse en el diseño de lo edificable, en primera 

instancia y en lo edificado expuesto a la vida plena, en definitiva. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      19 : 319 

Finalmente, en este capítulo, cerrando el estudio con el tema que dio centro a todas 

las acciones, la investigación proyectual arquitectónica, entendida como la reflexión sobre 

las relaciones entre las operaciones propias de la producción de conocimiento y las 

operaciones propias del diseño arquitectónico durante el proceso de proyectación 

arquitectónica, es un modo de elevar el tono y la producción de la conciencia discursiva del 

arquitecto durante su práctica, intensificando de ese modo las posibilidades de desarrollar 

una mejor práctica reflexiva, basada en una interacción dinámica e incesante entre teoría y 

práctica de la arquitectura. 

Propone considerar que las operaciones propias de la producción de conocimiento 

son todas aquellas que logran convertir lo sensible, los recuerdos, la intuición y las 

creencias en razones explícitas, compartibles, socializables, consensuables, debatibles. Es 

decir, procesos que tengan a la razón como pivote de su dinámica. En ese sentido, las 

operaciones propias del diseño arquitectónico son aquellas que se basan en el proyectar 

arquitectónico como esencia, y esta se caracteriza, se esencia, a su vez por una razón 

espacial necesaria y primordial fundada en el habitar como origen y destino. 

El autor afirma que el proceso proyectual de un arquitecto, aun cuando provenga de 

un impulso aparentemente solitario, lo esencial es que se piense ontológicamente, y se 

oriente hacia, un ser social ciudadano, abierto, expuesto, dialéctico, articulador, constructor 

y comprensivo. 

La autoconciencia a la que apunta el autor se va mostrando en la medida en que el 

arquitecto pueda disciplinar su capacidad para llevar un registro cronológico-analítico, lo 

más acucioso que le sea posible, de su proceso de pensamiento al proyectar. Ello ha de 

tener como instrumento primordial al cuaderno de bocetos/estudios; que no basta con que 

sea un dispositivo en el que libremente va dibujando y escribiendo cosas, sino que debería 

lograr que se convirtiese en un diario meticuloso y acucioso de la investigación. Sobre ese 

instrumento, el método parte de fechar cada dibujo y anotación que se haga, así como 

asignar palabras claves a cada dibujo, para ayudar a orientar una interpretación diacrónica 

hacia el pensamiento que le dio origen y contrastarlo con la interpretación que pueda 

hacerse a la superficie gráfica tal cual se presenta. El objetivo del método es dejar 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      20 : 319 

testimonio del discurrir del pensamiento que va construyendo lo arquitectónico para poder 

exponer al debate público las razones que lo sustentan; razones que habrán de ser 

primordialmente espaciales, han de tener al habitar como origen y destino y serán la 

esencia del proyectar arquitectónico. 

El autor también afirma que la necesidad de hacer público el proceso proyectual de 

un arquitecto reside en que es desde esa socialización que puede ser debatida y acordada 

la validez, pertinencia y efectividad de sus logros y procedimientos. En Venezuela, dice, la 

presunción de los logros es algo que debe someterse a un método que otorgue confianza. 

Para concluir provisoriamente, ofrece las siguientes consideraciones acerca de la 

investigación proyectual en arquitectura (IPA): 

1. La IPA produce conocimientos durante el acto de proyectar arquitectónico. 

2. La IPA se dirige al estudio de la construcción de sentidos durante el proyectar, 

devenidos en lugares arquitectónicos pensados. 

3. La estructura de sentidos producidos por la IPA se funda en un razonamiento-

espacial-discursivo. Este razonamiento se expresa primordialmente mediante el 

dibujo arquitectónico, en una gama abierta de técnicas. 

4. La IPA registra y reflexiona cómo emerge y se transforma, sincrónicamente, el 

proyecto (estado de abierto). 

5. La IPA reconoce al proyectar-diseñar arquitectónico como el medio característico 

y específico de la disciplina arquitectónica. 

6. La IPA tiene en el cuaderno de bocetos/estudios el instrumento primordial para su 

práctica investigativa. 

7. La IPA es una metodología que tiene como objetivo último dejar testimonio del 

discurrir del pensamiento que va construyendo lo arquitectónico para poder 

exponer al debate público las razones que lo sustentan.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      21 : 319 

8. La IPA construye la razón arquitectónica como una razón primordialmente 

espacial, que tiene al habitar como origen y destino, y le otorga esencia al 

proyectar arquitectónico. 

9. El conocimiento que produce la IPA para la Arquitectura resulta en construcciones 

teoréticas complejas, transformables, sujetas a unos actores, a un momento y a 

un entorno; concebidas, formalizadas y expresadas espacialmente; 

materialmente realizables y discursivamente significativas; originadas por y 

destinadas al habitar del ser en el mundo. 

 

. . .  

 

 Desde esta línea cambia mi voz 

Es mi deber advertirle a usted, lector, lectora, sobre una característica que podrá 

constatar como tono y estilo de la escritura que he asumido para este trabajo de 

investigación, evidente ya por el hecho de estar redactándolo en primera persona.  

Las normas de cortesía académica exigen que un informe de investigación se 

redacte en tercera persona del plural o, preferiblemente, en un sujeto pasivo acerca de lo 

que se va explicando. Este último estilo es el que evidentemente asumí para redactar la 

introducción, pero que no continuará de aquí en adelante. 

La razón de esta decisión tiene un doble propósito, cumplir con la norma de cortesía 

que entiendo y estaría de acuerdo en practicar si no supusiese un problema 

epistemológico fundamental en la concepción de este trabajo. 

Como apunté en la breve reseña que en la introducción hago sobre la aproximación 

metodológica de este trabajo, en tanto arquitecto que quería estudiar la investigación 

proyectual en su propio proceso de proyectar-diseñar, para reflexionar sobre mi propio 

saber hacer y así vivir por experiencia propia sobre las dificultades y posibilidades de este 

abordaje metodológico, tomé la decisión de actuar en una interpretación del concepto de 

investigador-participante-activo, lo cual llegó en mi caso a la autoobservación, que yo 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      22 : 319 

prefiero reconocer como introspección, porque no pretendo pensarme como “objeto en un 

contexto” sino como sujeto que se piensa, ya que lo que intento es dejar testimonio de ese 

pensar que construye al proyectar. 

Así, aun cuando presento este informe acerca de un proceso personal, –que no 

pretendo cerrar, sino dar cuenta de lo que estimo como logros hasta esta etapa y cuáles 

proyecto alcanzar en otro tiempo–, no lo escribo desde la tercera persona del singular o del 

plural (yo mayestático), como signo de una objetividad asumida y sostenida, o como 

pretendida modestia.  

La objetividad es un esfuerzo consciente, no automático ni constante; pienso que su 

valor reside en observar cuándo acontece frente a una permanente predisposición a la 

subjetividad, que es lo natural para cualquiera de nosotros en tanto personas. Si bien 

pensamos1 –y nos hemos demostrado en sobradas ocasiones– que es desde la 

objetividad que podemos lograr intereses comunes en torno a la producción de 

conocimientos y otros muchos aspectos valiosos de nuestras vidas, parto del principio de 

que ello también sucede, y de manera muy notable –en Venezuela, al menos, territorio 

desde el que me explico–, desde la intersubjetividad, que es la que en definitiva nos 

construye como sociedad, o parte de esta, en pos de alcanzar comunidad.  

Además, mantener el tono en primera persona, predominantemente subjetivo en 

mis declaraciones, es la manera que he encontrado para hacer consciente, primero para 

mí y luego ante el lector, que todo lo que sugiero es extraordinariamente falible, insuficiente 

y provisorio, por cuanto proviene de una persona que reflexiona para construir discursos 

que expongan y cuestionen verdades instrumentales, operativas, recreables, a fin de ir 

dotándome de respuestas provisionales, es decir, hipótesis, ante las situaciones que en 

ese reflexionar voy considerando problemas que me exigen. Respuestas que, insisto, 

puedo saber útil para mi pequeña vida y que al hacer el esfuerzo de explicar su origen, 

argumentos y efectos, desde mi limitado entender, tal vez resulte útil o apropiada para 

otras personas que quizás, también las tomen como propias o coincidan efectivamente 

                                               
1 Uso aquí el plural sociativo, asumiendo momentáneamente que me incluyo en una sociedad que comulga en una determinada razón y creencia. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      23 : 319 

con las suyas propias. Si ello ocurre, –porque puede ocurrir, porque todos somos un yo 

que siente y piensa–, sucede una pequeña red, una comunidad que se une, trémula, ante 

la poderosa intemperie de existir. 

Así que no escribo desde la búsqueda ni desde el descubrimiento de Verdad 

alguna. Declaro abierta y honestamente que en este trabajo no hay una verdad única o 

universal, ni siquiera varias verdades parciales; aunque sí, muchos simulacros de 

manifiestos personales, asumidos como “verdades íntimas” las cuales expongo con cierta 

vehemencia en ocasiones; la vehemencia necesaria para convencerme de algo de lo cual, 

en lo más profundo de mi conciencia, sé que debo o puedo dudar, aunque no sepa cómo, 

ni tenga las fuerzas intelectuales suficientes para hacerlo. 

Ruego a usted, lector, lectora, que sepa disculpar la antipatía que esto pueda 

causarle. Le pido que me conceda su paciencia, desde el imaginario de estar iniciando una 

conversación conmigo que se irá manifestando a medida que usted vaya sintiendo la 

necesidad de rayar y discutir con estas páginas. Cuando ello suceda, todo habrá tenido 

sentido y estaremos juntos, ya, construyendo un diálogo, más allá de nuestras 

circunstancias de tiempo y espacio, pero conscientes de las personas que nos hemos 

encontrado a través de estar perecederas ventanas de papel y palabras. 

Gracias. 

. . .  

Permítame ahora ofrecerle algunos comentarios como notas que procuran ampliar 

lo ya dicho en la introducción, acerca del por qué titulé el trabajo de la manera en que lo 

hice: 

 En tres paisajes, ¿tres proyectos?  

Como si de un poeta preso al fondo de una caverna se tratara, un arquitecto apenas 

se pregunta si es lo que es pues ha aprendido a nombrarse desde su “puro hacer”. 

Tampoco se preguntaría cómo hace lo que hace, ni por qué, pues dejaría de hacerlo en 

ese instante. La creación es embriagante y posesiva. Sin embargo, cuando ese arquitecto 

debe explicar lo que ha hecho, por requerimientos financieros, por vocación docente o por 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      24 : 319 

la inefable necesidad de saber, pareciera suceder un extrañamiento de esa condición 

fáctica que funda su ser. 

En medio de ese extrañamiento surge una pregunta: ¿soy arquitecto? Pregunta que 

interroga por una identidad que, tal vez, no debería ponerse en duda. En principio parece 

una pregunta huera, fruto de una retórica mal ejercida. Pero, si diferencio al arquitecto 

como “demiurgo” del arquitecto como “profesional-académico”, esa pregunta adquiere un 

cierto sentido pues, a través de ella, el hacer queda problematizado y desplegado. De tal 

modo que no sea posible pensar el hacer sin pensar un yo, un ser, que le da sentido y que, 

simultáneamente, recibe su propio sentido de aquel. 

Concibo el hacer del arquitecto desplegado a través de dos dominios de actuación 

que se corresponden con dos campos de su particular saber hacer: el dominio del 

proyectar arquitectónico, del campo teórico-práctico; y el dominio del diseñar 

arquitectónico, del campo práctico-técnico. El primero lo observo especialmente en los 

documentos que se producen durante lo que se conoce convencionalmente como 

“Anteproyecto” arquitectónico y que comprendo por medio de la representación 

arquitectónica; mientras que el segundo lo distingo durante lo que se conoce como el 

desarrollo del “Proyecto” arquitectónico y que se expresa a través de todos los dibujos 

técnico-arquitectónicos de construcción2. 

Por lo que se ve, caracterizo el dominio del proyectar por aquello que concibo 

propiamente como el proyecto (y que no se corresponde con la convención); esto es el 

conjunto de concepciones teóricas que determinan y guían la actuación del arquitecto ante 

un determinado problema proyectual. 

Por ello, la pregunta que cuestiona la identidad del ser, desde un hacer que cambia 

según las circunstancias de ese ser que haciendo se hace, se transforma en la pregunta 

por el proyecto que soporta y pone de manifiesto a ese hacer fundamental. 
                                               

2 Al dominio del proyectar se corresponde, preferentemente el momento y contexto del aprendizaje. El momento y contexto de producción tiene una 
direccionalidad que va del núcleo teórico hacia el dominio del edificar. El momento y contexto de la investigación se mueve con libertad de 
direcciones, incluso se detiene, en algún fragmento (o en varios) del núcleo y los dominios. Como se verá más adelante, creo que podrían 
asociarse –o incluso pensarse equivalentes– los campos del saber hacer que enuncio, con los campos de actuación que plantea el Dr. Jorge 
Sarquis en su tesis sobre investigación proyectual. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      25 : 319 

Por otra parte, durante su hacer el arquitecto ha de relacionarse, bien o mal, antes o 

después, con un paisaje. Esto es una declaración a priori de cómo concibo y practico mi 

profesión: desde el paisaje en el que estoy. Porque pienso que todo intento de ser está 

vinculado al mundo en el que ha de pensarse y realizarse la existencia. 

La pregunta dirigida entonces hacia los proyectos del ser que trata de reconocerse 

introspectivamente desde un hacer que pretende transformar un mundo, proviene desde 

cada uno de los paisajes en los que he intentado ser arquitecto: Angostura en Ciudad 

Bolívar, desde donde pienso que me fundé; Caracas, desde donde fui informado y hacia 

donde he vuelto para profesar; y Barcelona de Anzoátegui, desde donde una vez quise 

creer que aún podría saber hacer.  

Tres paisajes cercanos, propios y reconocibles acotan un mínimo universo de 

lugares reales para recrear una mirada que se refleja en proyectos, es decir, en algunas de 

las sombras de lo que digo ser. 

. . .  

 Reflexiones introspectivas acerca del concepto investigación proyectual en arquitectura  

Este breve enunciado acota el enfoque conceptual del trabajo. Como expliqué, el 

TFG no se propone como conclusión de un proceso de estudio e investigación, sino como 

inicio de un posible conjunto. Por eso, trata de una orientación para interpretar una versión 

de la realidad que sé, de antemano, diversa, múltiple, proteica y relativa. 

La investigación proyectual como el estudio de las relaciones entre las actividades 

de producción cognitiva y las proyectuales no precisa, ni declara a priori, una relación 

específica entre sujeto y objeto de conocimiento. Considero que aún permanece abierta 

esa toma de partido que, de modo claro, permitiría ver el paradigma desde el cual se 

trabaja. Es por ello que parto por no colocarme como un sujeto separado y enfrentado al 

objeto que pretendo conocer; tampoco, un sujeto separado aunque simétricamente 

vinculado con el objeto, mutuamente transformadores entre sí. Tomo partido por la 

posición más difícil y comprometida al reconocerme, simultáneamente, sujeto y objeto de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      26 : 319 

conocimiento, indivisible y proteico. De ahí que conciba esta investigación como un 

explorar sobre mi saber hacer, desde mi propio ser. 

Esa exploración por determinar mis propias capacidades para la investigación 

proyectual es lo que considero como reflexiones introspectivas3 y se trata entonces del 

estudio que hago a través de mi trabajo proyectual, atendiendo a la relación entre 

conocimientos y diseño, de mis paradigmas y operaciones de producción. 

Estas reflexiones, ordenadas por una idea de investigación proyectual, son un 

intento por reconocer y recrear el ser arquitecto que he sido, observando aquello que 

proyecto en los paisajes desde los que concibo posible la realización del hacer por el que, 

siendo, quizás, he de ser. 

. . .  

 Estudio de tres casos de proyectos arquitectónicos en tres lugares y momentos de la 

práctica de un arquitecto (que ya no soy) 

¿Quién soy cuando observo críticamente lo que se supone que hago de manera tan 

esencial en mí, tan poéticamente, que si me pienso sin hacerlo, en un sentido vital, dejo de 

ser? Y ese quien soy cuando hago, en todo caso, sólo puede hallar la posibilidad de ser 

desde los paisajes en los que ese hacer adquiere futuro y verbo, forma y acción, imagen y 

palabra. No puedo observarlo desasido de su más amplio continente: los paisajes de los 

que me he hecho. No puedo pensarlo sin un horizonte: los conceptos que me ordenan. 

Lo hecho es una “evidencia”, una “prueba”, una “huella” de haber sido ahí. Esa 

huella está hecha de papeles y dibujos, de palabras incompletas que tratan de predicar un 

mundo cuyas estructuras parecen inasibles, inabarcables. Fuera de mí las observo, porque 

provienen del otro que ya no soy. Esas huellas de ayer, versiones de lo que fui, conversan 

con las huellas de hoy, con la versión de lo que brevemente intento ser. De lo que digo 

                                               
3 Por introspección el Diccionario de Filosofía Herder (DFH) explica que proviene del latín introspicere, mirar hacia el interior, y refiere al 

«conocimiento de los estados psicológicos internos de uno mismo a través de la capacidad reflexiva de la conciencia. Método propio de la 
psicología precientífica, es rechazado como no adecuado por el positivismo, en general y por el conductismo, en especial, y el psicoanálisis. 
No obstante, la psicología continúa considerando útil la observación de la propia conducta y de los procesos internos que la acompañan o la 
originan.» 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      27 : 319 

haber sido y de lo que creo ser, surge la reflexión de lo que, quizás, habré de ser. Justo en 

esa reflexión se ubica la posibilidad de lo teorético que, luego, ante lo hecho, devendrá en 

crítica (es decir, nueva posibilidad teorética) y, después, en historia. 

Mi producción proyectual es muy escasa. La mayor intensidad corresponde al 

tiempo de la MDA. Por eso, cada ocasión de proyectar se convierte en un momento 

destacado en mi carrera. Así que he escogido tres editopías4 que, como ya he explicado, 

se caracterizan por haber sido pensadas para emplazarse en tres paisajes diferentes y 

representan tres momentos distintos de mi quehacer. 

 

. . .  

 

Cuando pienso que he comprendido, siento una rara felicidad; es una especie de 

paz conmigo al creer que he logrado algo, disolviendo en el aire una inquietud. La 

comprensión de un algo real, de la humana hechura de una realidad, es un logro invisible 

pero intenso. Mas sé, al mismo tiempo, que ese logro es también una particular forma de 

fe: ¿qué he comprendido?, ¿cómo sé que lo he comprendido?, ¿qué puedo hacer para no 

perderlo? Comprender es una forma de belleza que se sostiene en mí con una herida: una 

duda incesante hecha de ignorancia y olvidos. En ese estado de mi conciencia, teoría y 

poesía se unen: ahí, en lo comprendido. Por eso lo comprendido no es verdad. Nada sé de 

la verdad: no me ha sido dado. Nadie soy para que ella ocurra en mí. Pero la teoría y la 

poesía son como el día y la noche: puedo suceder en ellas. En ambas, soy. Por una, puedo 

creer que pienso lo que siento; por la otra, lo imagino. Desde ambas participo del milagro 

de la comunión con todos los otros junto a los cuales habito. Y así como no puedo hacer la 

noche ni el día, así como no puedo poseerlos, tampoco puedo hacerlo con la teoría y la 

poesía; sólo me es posible participar de ellas, ser en ellas, proclamarlas, predicarlas, 

sabiendo que mi voz es insuficiente. Sin embargo, el intento es ya un acto de felicidad. Por 

                                               
4 Editopía: lugar arquitectónico proyectado-diseñado, edificable en un entorno real. Comúnmente llamado proyecto arquitectónico. Concepto que 

desarrollaré para mi tesis doctoral. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      28 : 319 

la teoría, creo que comprendo pensando; por la poesía, creo que comprendo sintiendo. 

Pero es sólo en el umbral de las dos, en el amanecer o en el ocaso de cada una hacia la 

otra, donde siento el máximo estado de bienestar, la virtud máxima posible para una 

persona: creer y sentir que sé algo, efímero e inabarcable, inaprehensible por mis manos, 

pero rozado por la gracia de su inminente luz. 

Así unidas, lo que se cree comprendido desde la teoría se muestra comunicable, 

compartible, reproducible, hermoso por su nítida exactitud para hacerme creer que refleja 

el mundo que amo, que procuro. Lo comprendido desde la poesía es admirable, 

atesorable, sensible desde la intimidad del ser. Como en el cuento de Borges en el que un 

rey otorga reconocimientos a un poeta por lo que logra que sus palabras reflejen5, lo que 

se considera correcto, preciso, aceptable (el espejo), debe ser humanamente reproducido 

y compartido; lo que se considera inigualable, único, raro, (la máscara de oro), ha de ser 

admirado, atesorado, desde la integridad personal; pero aquello que se nos revela por 

gracia divina, nos transforma irrecuperablemente; lo humano, la persona, ya no alcanza 

para ser; en su misterio nos condena y condena a aquellos a quienes por nosotros se les 

revela, lo compartimos. He ahí la poesía (la daga) y la teoría (la errancia), el relámpago de 

un verso, imagen e idea, directo a nuestro ser. 

He trasegado esto que llamo trabajo desde la suposición de que sería posible 

considerar un método de indagación proyectual que pretendiese trasladar lo personal a lo 

forense6, a partir de recorrer el camino desde las labores del diseñar hasta el enunciado y 

argumentación del proyecto, pasando por la descripción de técnicas proyectuales, tácticas 

y estrategias, leídas en los cuadernos y documentos cronológicamente ordenados, 

textualmente convertidos en palimpsestos de imágenes y palabras que se reúnen sobre un 

fulgor que los atestigua.  

He trazumado de mí una posibilidad de que durante el proceso proyectual, el 

arquitecto que intento ser pudiese ver cómo emerge y se transforma, sincrónicamente, el 

                                               
5 (Borges, 1975: pp. 68-73). 
6 Forense: perteneciente o relativo al foro, público y manifiesto (DRAE). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      29 : 319 

proyecto, ese puro estado de abierto, y el discriminar de sus acciones, testimoniadas, 

hechas de dibujos y palabras. Pero ha sido un proceso dilatado, quizás excesivamente 

demorado, complicado, complejo, aún nada claro, al final del cual, en estas páginas, me 

reflejo convencional y contradictorio, insuficiente y atemorizado. 

Hasta este lugar del viaje, cuando me vuelvo a preguntar cómo me pienso como 

arquitecto, como arquitecto que respira al investigar, me digo que, paradójicamente, actúo 

como un arquero que ama coleccionar pequeñas rocas; alguien que recorre un camino 

que lo dirige hacia un horizonte que parece nítido, pero que desconoce si esa nitidez se 

debe a un profundo vacío… ¿hacia dónde? Es un arquero porque, sin ser el mejor, ha 

aprendido a dirigir sus flechas con cierto tino hacia donde se espera o necesita. Mal que 

bien, sabe orientar y eyectar frágiles entidades hechas a mano, casi hilos de nada, 

filamentos de un imaginar, para que surquen la intemperie y alcancen, en un instante 

siempre futuro, en un demorado después de su aliento, un lugar, un preciso lugar en medio 

de un bosque de accidentes. Es una paradoja: alguien que cultiva el aire con saetas adora 

llevar consigo alforjas que pesan; tal vez así recuerda la gravedad que le sostiene. Ama 

coleccionar pequeñas rocas porque un amigo muy querido le explicó que con ellas, en los 

orígenes de la historia, alguien compuso por primera vez una melodía y enseñaba a otros el 

misterio de hacerlo. Quizás así comenzaron las palabras, pequeños restos invisibles de la 

tierra que vamos viviendo, que vamos siendo. Quizás así se componga aun nuestra vida en 

el mundo. Quizás haya sido Orfeo uno de aquellos amables aprendices y nosotros, el 

temblor de una telaraña en el instante que antecede el inminente alcance de lo proyectado 

a su destino. 

 

. . .  

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      30 : 319 

 20.07.11 / Post data: 

 
Hace dos días me fui a dormir sintiendo que todo lo que había hecho con este 

trabajo era terriblemente inútil. Que nada servía. Hoy pienso retrospectivamente en ese 

instante, cuando escribo esto, luego de haber terminado de redactar el segmento sobre los 

“antecedentes” de mi investigación. Me explico. 

A menos de un mes de defender mi trabajo, me he visto en la necesidad de 

reescribir buena parte de la “fundamentación teórica”, según los acuerdos académicos 

para la escritura de los informes de investigación. Ello me hizo pensar que había redactado 

muy mal todo ese componente y que efectivamente debía reescribirlo. Hoy me doy cuenta 

de que sí, que estaba mal redactado de acuerdo a esa convención, pero no puedo dejar 

de considerar que tal vez esa convención es justamente un ejemplo de la concepción 

epistémica que traba la relación entre ciencia y arquitectura. La esencia del arquitecto –si 

tal cosa existe– seguramente ha de estar marcada por una ansiedad y predisposición 

esencial al futuro. Su pensamiento y acción son intensamente prospectivos, siempre 

desde una perspectiva crítica de la realidad presente que se urge en predicarse, a causa 

del vértigo que le produce ese rabiosamente-efímero-instante-antes de que ese futuro 

ansiado se escape del inasible, inefable cosmos de su imaginación creadora. Es ese y no 

otro el centro que ordena el pensamiento de un arquitecto, de una arquitecta. Todo lo 

demás es posible siempre y cuando no se traicione ese núcleo de energía existencial que 

da razón a ese, su ser arquitecto. 

Pues bien, un protocolo que en búsqueda de una razonable solidez y estabilidad 

hunde sus raíces en una visión retrospectiva del saber, como lo hace la ciencia en su 

sentido más tradicional, necesita de un acuerdo de articulación con el protocolo que el 

enfoque epistemológico de la investigación proyectual arquitectónica requiere, el cual debe 

ser, ahora lo pienso, decidida y necesariamente prospectivo.  

En la investigación proyectual arquitectónica el protocolo ha de ser emergente y 

articulador de los trazos de teoría que posee el arquitecto y que va reconstruyendo para 

explicar lo que está en proceso de creación. Lo crucial e importante en la investigación 

proyectual arquitectónica no es la construcción de los antecedentes para comenzar a 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      31 : 319 

proyectar, sino cómo esos antecedentes van apareciendo para “lubricar” –si cabe la 

metáfora mecanicista– el proceso de creación arquitectónica, propiciar su “fluidez”. Lo 

crucial entonces no es hacer historia de lo hecho, sino hacer historia de lo que está 

aconteciendo en camino hacia el futuro. En vez del relato del pasado, para el arquitecto es 

esencial la crónica de lo porvenir, furiosa, radicalmente actual. Por eso, ahora que lo 

pienso, el caos de tiempos verbales que deben plagar la redacción de los dos primeros 

capítulos de este informe –y quizás de todo el trabajo– es ya una exposición honesta de 

ese vértigo. 

Por eso también, estoy en pleno acuerdo con que es el dibujar la acción básica 

(Polito, 2008), demostrativa y manifiesta del pensar del arquitecto –el arquitecto piensa 

dibujando. Y también, en diálogo con este discurso, hago una confesión: tal vez la 

arquitectura está extraviada de mí. Si es así, ¿cómo la reencuentro? 

Y reitero lo que pienso (diciéndolo más hacia mí que hacia nadie): el instrumento de 

trabajo absolutamente indispensable para convertir el proceso creativo del arquitecto en 

investigación es el diario de dibujo, un cuaderno paginado y fechado día tras día, con 

palabras claves y anotaciones que sincrónicamente van dejando testimonio del acontecer 

que ocurre a través de sus páginas. Así de sencilla es la base del protocolo de un 

arquitecto. He ahí la acción que lo mantiene arraigado con todos los siglos de creación 

arquitectónica.  

Desde sus páginas, todo será horizontes y paisajes. 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      32 : 319 

1. APUNTES NECESARIOS PARA CONSTRUIR ALGUNAS PREGUNTAS 

 

Cuando era estudiante un profesor me dijo una vez: “estás pensando como 

arquitecto”; en otra ocasión, ya en mi vida como arquitecto de esta república, un colega me 

dijo: “…no estás pensando como arquitecto; siempre vas a estar escribiendo cositas por 

ahí, pero no piensas como arquitecto…”; un día, estrenándome en mi vida académica, 

abordé el ascensor de la Facultad, lleno de personas, junto a un profesor que me explicaba 

cómo había enfocado un encargo profesional y lo que había tenido que hacer en 

complemento para convertirlo en un trabajo de ascenso, ante lo que otro profesor –que 

irremediablemente escuchaba la conversación– dirigiéndose a mí, delante de todos los que 

ahí estaban, dijo: “Se fija, Zamora, eso es lo que usted tiene que hacer: más práctica y 

menos teoría”.  

Un halago y dos reproches. Todas, afirmaciones sobre mi ser de arquitecto que, 

entre todos los roles que constituyen este transcurrir que llamo vida, se cruza necesaria e 

inexorablemente con mi ser de escritor y ser de académico. 

Confieso que todo este tiempo he estado tratando de comprender qué hice aquella 

vez para que alguien pudiera percibir cómo estaba yo pensando. Sobre todo, porque lo 

que hice en ese entonces movió la fibra de otro arquitecto, maestro de mí, para 

reconocerme un logro (efímero e insignificante como real, pero evidentemente una huella 

inefable en mi espíritu). 

Ante los reproches siempre quedo en silencio, hundido en la pregunta: ¿cuánta 

razón habrá en lo que me reclaman y por qué es necesario que yo corresponda a ello, por 

qué se me exige un determinado modo de pensar y qué me significa a mí, en tanto 

arquitecto, escritor y profesor, esa exigencia y la aceptación de esa postura? 

Estas preguntas, banales fuera de mí, son la sangre con la que he realizado los ritos 

de fundación de esta casa de palabras en la que me refugio y que por circunstancias 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      33 : 319 

obligadas he debido llamar Trabajo de Grado7 para la Maestría en Diseño Arquitectónico en 

la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. 

En las siguientes secciones de este componente del capítulo trataré de evidenciar 

ante usted, lector o lectora, la idea originante de este trabajo y mis esfuerzos por 

aproximarla a una investigación, en alguna medida, valedera. 

 

1.1.- APUNTES PARA DELINEAR UN PROBLEMA 

Si desde la interpretación que hiciera María Zambrano (1939) del mito de la caverna, 

imaginara que de todas las personas que estaban en la profunda oscuridad de ese lugar, 

el poeta, embelesado en la contemplación de lo oscuro, decidiera no moverse, ni siquiera 

escuchar al filósofo que vendría de regreso, como sabemos, enceguecido por la intensidad 

de la luz del sol y movido por la necesidad de ayudar a salir a los habitantes de ahí. Y si 

imaginara que el poeta no estaba solo, que había al menos otra persona que, como él, veía 

la verdadera luz en ciertos reflejos y sombras que sucedían en esa oscuridad. Y si al 

escuchar al filósofo antes de que lo mataran quienes tenían el poder de hacerlo, ese 

segundo poeta hubiese quedado estremecido por lo que el filósofo decía. ¿Qué podría 

imaginar yo acerca del pensamiento de ese otro ser, hundido y encadenado, que quiso 

escuchar a otra persona que se había diferenciado de ellos, que se había convertido en un 

paria o extraño? Quizás podría imaginar que ese otro poeta no podría jamás experimentar 

lo que el filósofo vivió, sea lo que fuere, pero tampoco podría volver a ver la oscuridad de la 

misma manera que el poeta. Si todo fuese así, ¿qué podría decirse de las imágenes y 

pensamientos de ese otro poeta? Claro, hay que pensarlo con sumo cuidado, pues el mito 

de la caverna tiene una toma de partido de la que pareciera no puedo escapar: la 

confrontación irreconciliable entre la luz y la oscuridad, entre el saber y la ignorancia. ¿Y si 

en lugar de pensar que están en una caverna, imaginara que es una población de 

personas que viven en un pequeño valle flanqueado por montañas casi imposibles de 
                                               

7 Que en una redundancia obvia he nombrado Trabajo Final de Grado (TFG), pero, allende la redundancia, da cuenta de que es un trabajo que resulta 
de un continuo de otros trabajos previos que han sido necesarios para su construcción. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      34 : 319 

superar, y lo que el filósofo hubiese vivido fuese la soledad de un mar oceánico, y lo que el 

poeta hubiese vivido fuese la soledad desde una gruta que se adentraba hacia la 

imbricada profundidad de la tierra? 

¿Qué podemos decir acerca del pensar y del imaginar que no se ubica en una u 

otra posición extrema? ¿Qué sentido tiene pensarlo? ¿Qué implicaciones tiene para el vivir 

de cualquiera de nosotros el pensar desde alguna de esas posibles posiciones, o de 

cualquiera de las otras que ni siquiera están sugeridas en ese pequeño relato? 

Y el arquitecto que soy, –o el que usted, amable lector, lectora, quizás sea – ¿en 

dónde está?, ¿desde dónde piensa? 

 

1.1.1.- Intentando una justificación 

Las razones y origen de este trabajo se remontan al periodo en que me formaba 

como instructor en la Escuela de Arquitectura Carlos Raúl Villanueva de la Facultad de 

Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela.  

En ese tiempo comenzó a constituirse en mí una tercera capa de lo que podría 

llamar mi ser: la del académico. Tiempo y vivencias pasaron para que desde mi graduación 

como arquitecto yo me hiciese consciente de mi ser de poeta. Tiempo y vivencias 

transcurrieron hasta que el profesor apareciera. 

 

1.1.1.a.- Tengo ojos, no puntos de vista 

Para iniciar este esfuerzo por justificar mi trabajo, me he apropiado de ese breve 

aforismo del poeta venezolano Rafael Cadenas porque me seduce e interesa la tensión 

que propone. Bajo el título “Presencia”, Cadenas (1999:116-117) agrupó un conjunto de textos 

breves que reflexionan en torno a la relación de pertenencia que él advierte entre los ojos y 

la realidad. Deja expuesta, así, su lucha con el lenguaje. Lucha que Ana Nuño bien aclara: 

«Estamos ante un poeta que recela del lenguaje, de sus proteicos poderes, de su 

capacidad para decir y hacer decir cualquier cosa» (Cadenas, 1999:11). ¡Cualquier cosa! 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      35 : 319 

Inquietante afirmación para manifestar una desconfianza, que no debe ser asumida como 

un estado de amarga indiferencia y resignación ante el fenómeno, sino, como Nuño 

apunta, «...fértil anunciadora de una lucidez frágil pero esencial...» (Ibíd: 12). Lucidez por la 

cual él funda y cultiva una voz poética para «...decir la necesidad de una experiencia 

genuina, para exorcizar imposturas». Experiencia que para Cadenas es «...la del vínculo de 

la palabra con la realidad, vínculo insustituible no tanto porque permita nombrar verazmente 

el mundo (...) cuanto porque hace posible que la voz que lo enuncia sea el portavoz de un 

sujeto veraz» (Ibíd: 12)8. Sin embargo, ese “sujeto veraz” es una quimera, un trasegar de 

lenguaje para alcanzarse en la sombra que se refleja sobre un espejo. Dice Nuño:  

 

«...el yo poético de Cadenas parte de la constatación de la dispersión del ser, para 
posteriormente rechazar las trampas de la seductora diversidad y desbrozar el territorio 
desde el que el yo sea capaz de dirigirse sin imposturas a un tú, sin lo cual él mismo se 
agota en una incesante partenogénesis de máscaras. El yo poético ensaya, desde este 
punto de vista, un diálogo consigo mismo9, que es la única vía para entablar una 
comunicación con el otro» (Ibíd:13). 

 

Ese “diálogo consigo mismo” pareciera evocar la máxima socrática de “conócete a 

ti mismo”, es decir, reconocer que no se sabe, aceptar la ignorancia que se posee, punto 

de partida imprescindible para iniciar una nueva formación del saber, deseablemente, 

mejor constituido. Esto significa estar dispuesto a escuchar, a reflexionar, a preguntar; 

estar en buena disposición de compartir versiones de la realidad y reconstruirla en nuestro 

ser, en nuestra mente; eso es, pensar y conversar. 

Tengo ojos es “yo tengo ojos”. El pronombre tácito deja la fuerza de su presencia al 

sustantivo, a los ojos, realidad física con la que Cadenas simboliza nuestro cuerpo, la otra 

parte insustituible e indivisible en la constitución de nuestro ser-estar. Los ojos, la mirada, lo 

visual, ver; medio y modo por el cual occidente ha construido su saber. Cuerpo nombrado, 
                                               

8 Subrayado por mí. 
9 Subrayado por mí. En adelante, todos los subrayados hechos por mí en una cita serán indicados con una línea bajo el texto: subrayado por mí, 

mientras que los subrayados originales del autor serán indicados con el texto en normal en lugar de las cursivas que empleo, ejemplo: «este 
es un ejemplo de texto citado que pudo ser subrayado por el autor originalmente, lo indicaré con letras en normal, en lugar de cursivas». Si 
en el texto original el autor usa negritas para subrayar algo, mantendré las negritas en normal, siguiendo el criterio ya indicado. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      36 : 319 

palabra que incorpora la realidad al universo de la mente. Cuerpo transmutado en 

pensamiento. Pensamiento que al emerger de nuevo al mundo de lo real lo hace como 

“punto de vista”, es decir, como creación del yo. Siempre es posesión. Siempre es “tengo”, 

es decir, controlo y, por tanto, puedo. En el aforismo de Cadenas se reconoce, 

parafraseando otra de sus sentencias, la tiranía absoluta que el pensamiento ejerce sobre 

nuestras vidas: los ojos dejan de ser la ventana por la que se recibe al mundo para ser los 

centros desde los cuales se lanzan las redes de nuestros dominios, porque, al pensar, el 

yo posee. 

Este preámbulo es una ayuda que he convocado para tratar de abocetar mis 

inquietudes fundamentales, las que trataré de delinear un poco mejor en el devenir de todo 

este trabajo.  

La piedra primera de estas inquietudes fundamentales la constituye el lenguaje. 

Pero no el lenguaje visto como objeto mecánico, compuesto de piezas que puedo 

desmontar y recomponer torpemente, sino como vehículo y potencia de la relación entre lo 

real y lo pensado, entre lo que soy y lo que no soy, entre el mundo y yo. La segunda piedra 

es el pensar, fuente, sustrato y vida del lenguaje; y por vía del pensar, la memoria y la 

imaginación. La tercera piedra es la realidad, aquello que construyo y percibo, que percibo 

y recreo; eso que me subyuga y somete; eso que con obstinada insistencia y mortal 

perseverancia tratamos de transformar. 

Mi ignorancia es suprema, y cada día, a cada paso que he dado en el supuesto de 

que la puedo controlar, sólo he acrecentado su presencia, su tamaño, como si estuviese 

cavando una fosa en la que finalmente habré de yacer. Porque el miedo ha crecido 

también con la misma proporción y velocidad. Un miedo que casi me obliga a cerrar los 

ojos porque cada vez más siento que no sé mirar. Con esto confieso una ansiedad 

corrosiva: cuando en 1998 comencé a imaginar lo que quería hacer de mi trabajo de 

ascenso (y de mis futuras investigaciones, de la cual esta es ya un nuevo momento a mitad 

del camino), veía un producto en el que desplegaba un ambicioso conocimiento sobre la 

casa, expuesto mediante una ingente cantidad de modelos de casas, con sus fotografías, 

planos y textos. Pero dos preguntas no me dejaban en paz: ¿qué veo? y ¿qué quiero ver? 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      37 : 319 

Así, lenta pero vertiginosamente a la vez, fui consciente de que no quería ser víctima pasiva 

de la inercia, del “así es la vida”; intuí que algo en mí tenía que producirse y hacerse 

manifiesto. Ese algo es lo que muy rudimentariamente aún llamo pensar10. La relación entre 

lo vivido y lo pensado comenzó a ser difícil, incongruente, árida.  

Por eso este capítulo es necesario como umbral, porque nada de lo que aquí hay 

habrá de leerse como postulado de verdad alguna. Este trabajo es el primer boceto de un 

mapa, aún borroneado, aún incierto, de la experiencia vital de una búsqueda, ignorante de 

lo buscado, sobre un territorio vasto, voluptuoso y exuberante. 

La poesía se mantiene cerca, amable, compañera. Por eso hago mía la voz de 

Cadenas y digo: 

 

¿Qué hago 
yo detrás de los ojos? 

 

 

1.1.1.b.- Opera prima y dos Rembrandt 

El 16 de febrero de 1998 asistí a una charla, invitado por los profesores Abner 

Colmenares y Enrique Fernández-Shaw, para el curso que ellos guiaban, nombrado Opera 

Prima. Produje un texto que titulé “Nosotros, los de entonces, oteando desde el umbral 

(reflexiones de un arquitecto diez años después)”11. 

Ante la necesidad de presentar la obra hecha, en el auditorio de la FAU, surgieron 

dos preguntas: ¿qué había hecho? y ¿qué habría de hacer? La primera surgió como el 

intento de explicar, en síntesis, los significados contenidos en mi producción arquitectónica 

                                               
10 Heidegger advierte: «En la medida en que percibimos el ente en su ser, en la medida en que –para decirlo en el lenguaje moderno– 

representamos los objetos en su objetualidad, estamos ya pensando. De esta manera estamos pensando ya desde hace tiempo. Sin embargo, 
a pesar de esto, todavía no estamos pensando de un modo propio mientras quede sin pensar dónde descansa el ser del ente cuando aparece 
como presencia» (Heidegger, 1952:9). 

11 Para ampliar información sobre el mismo, por favor, consulte mi trabajo de ascenso a la categoría de Instructor: Ser arquitecto. Argumentos para 
fundar una línea de investigación en Arquitectura (2002). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      38 : 319 

hasta ese entonces. La segunda trataba de plantear el rumbo de los posibles trabajos 

venideros. Dos conceptos se irguieron en mí como notables: el mirar-contemplar y  el  

habitar  –sea del sol, sea del cuerpo. 

Ese esfuerzo por explicar lo que soy, de verme sin mirarme, de tratar de ser 

consciente de mi horizonte, fue el primer brote útil de mi ignorancia. Reconocer que no lo 

sabía, cuando tenía que pararme ante otros intentando manifestar que algo sabía, produjo 

la tensión que, desde entonces, me mueve.   

Esa tensión cobró forma en una pregunta: ¿qué quiero decir cuando digo soy 

arquitecto? 

La poesía me acompaña, por lo menos de manera consciente para mí, desde que 

Henry Vicente (amigo, compañero y hoy día profesor de Historia y Teoría de la Arquitectura 

en la Universidad Simón Bolívar) me obsequiara el libro Odas elementales, de Pablo 

Neruda (1954). En esos días, la entrega de un trabajo de una asignatura que el mismo Henry 

presentó, hizo circular entre los espacios de nuestra escuela un libro que se convirtió en la 

piedra clave de mi quehacer y buscar poético: Terredad,  de Eugenio Montejo (1978). 

El intentar escribir un poema me ha brindado algo que no he conseguido satisfacer 

en mi quehacer arquitectónico (aunque más bien debería decir que sí conocí la satisfacción 

en ese quehacer y la perdí, que aún no he logrado recrearla). Al escribir un poema mi 

cuerpo se halla solo, en un ritual extático, con la hoja, la tinta y el instrumento. Vale decir, mi 

cuerpo transformando restos de una materia en otra cosa material que, y he aquí su 

seductora realidad, convoca voces, presencias, imágenes y mundos que no se hallan, de 

hecho, al alcance de mis manos. Pero allí están: cuando escribo no escribo, escribimos. 

Porque detrás de todas nuestras palabras, como dice Montejo, se encuentra el Atlántico. 

El hecho es que el poema, en su ruda y siempre inacabada presencia, es huella de 

un trasegar de la existencia. Lo que me ayuda a reconocer y no olvidar los que no soy, los 

que he sido, los que aún no seré. Si la poesía está en el poema no lo sé y no lo puedo 

saber; porque la poesía, finalmente, es obra de todos y no de una soledad. Aunque se 

fragüe, fatalmente, en soledad. Pero ese intento, esa perseverancia de gota a gota sobre la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      39 : 319 

roca, en algún momento puede abrir la mínima grieta por medio de la cual, quizás, logre 

acercarme a ver el testimonio de esa luminosa realidad. 

En el quehacer arquitectónico, en cambio, el proyecto (y luego el edificio) no sólo es 

obra de una multitud de voces que se hacen presentes en el que lleva el lápiz, sino que, 

físicamente, son muchas las voces y las manos que se requieren presentes y que deben 

agarrar, casi simultáneamente, el lápiz, la hoja, el compás. Se necesitan muchas manos, 

muchas miradas, muchas voces, para domesticar el terreno, para reagrupar la materia. El 

tiempo entre la primera línea y la fábrica se hace inacabable, el contacto entre la mano y el 

edificio está separado por un abismo de cuerpos y reveses. Mientras que cada poema es 

rastro del poema que podrá ser y el tiempo de ese devenir pareciera estar a la escala de 

quien lo escribe, cada edificio representa un tiempo social infinitamente breve, pero 

inconmensurable ante una soledad. Eso es algo muy difícil de aceptar, sobretodo, para 

quienes aspiramos a encontrar en lo arquitectónico no sólo un “acto social”, entendido esto 

como una respuesta a las necesidades del ser comunitario que lo conforma, sino como 

expresión de un ser social que testimonia una voluntad de pensar y hacer12.  

Expresar. Desarrollar una respuesta a las preguntas ¿qué pienso?, ¿qué decir?, y 

¿por qué decir? 

Luego de esa charla, durante el tiempo en el que me preparaba para el concurso de 

oposición por el cual inicié el recorrido que me tiene hoy escribiendo estas líneas, leí, como 

no había leído antes, un poema de  Eugenio  Montejo  (1976 : 47)  titulado “Dos Rembrandt”. 

Lo copio en la siguiente página: 

  

                                               
12 Dejo sugerida aquí una crítica, que se he ido considerando, hacia la cita de Villanueva, muy extendida en la actualidad, en la que él afirmaba, en 

1967: «La Arquitectura es acto social por excelencia, Arte utilitario, como proyección de la vida misma, ligada a los problemas económicos y 
sociales y no únicamente a normas estéticas. Para ella, la forma no es lo más importante: su principal misión: resolver hechos humanos» 
(CID, 1980: 27). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      40 : 319 

 

Con grumos ocres pudo el viejo Rembrandt 
pintar su último rostro. Es un autorretrato 
en su final, hecho de encargo 
para un joven pintor de 34. 
(El mismo Rembrandt visto en otra cara). 
 
Puestos de cerca esos cuadros 
muestran en igual pose las dos bocas, 
unos ojos intensos o vagos, 
las manos juntas en el aire 
y el tacto de colores 
con hondas luces que se rompen 
en sordos sollozos apagados... 
 
Rembrandt en la vejez, al dibujarse, 
supo ser objetivo. No interfiere 
en los estragos de su vida; 
ve lo que fue, no añade, no lamenta. 
Su alma sólo nos busca por espejo 
y sin pedirnos saldo 
se acerca en sus dos rostros, 
pero ¿quién al mirarlos no se quema? 

 
 

 

En este poema, Montejo se acerca a la reflexión sobre el autorretrato como un 

momento en la obra del artista. En el último verso ocurre una autocontemplación: "Pero 

¿quién al mirarlos no se quema?". Es el mirar del poeta recorriendo la piel de ambos 

pintores, dos y uno: “Muestran en igual pose las dos bocas”. Dualidad y singularidad 

enfrentadas ante un solo mirar: el mirar de un hombre que se miró dos veces y que aún 

continúa haciéndolo desde la sombra de otro. El poeta, eco silente, trae a su voz lo 

dormido tras esas “hondas luces que se rompen”; presiente, vuelve a sentir “sordos 

sollozos”, ahora, en apariencia, “apagados”. El viejo pintor “ve lo que fue, no añade, no 

lamenta”, no interfiere, dibuja, se dibuja, “sabe ser objetivo”; por eso se para frente al que 

mira, a su espejo, en silencio, hasta quedarse para siempre oculto en la memoria; es decir, 

quizás, demasiado cerca del olvido. Al dibujar, al no interferir, al intentar “ser objetivo”, el 

artista se desdobla; es el otro, el que mira. Cruza una y otra vez, incesablemente, el 

delgado umbral del espejo. Es sombra de la sombra, reflejo del reflejo, idea de presencia.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      41 : 319 

El autorretrato es testimonio de la compleja efimereidad humana. Compleja en el 

sentido en que Cadenas reconoce el yo: una horda gárrula que nos habita. El autorretrato 

es, en las manos de Rembrandt, y en la mirada-voz de Montejo, memoria. Inventario del 

tiempo sobre el cuerpo de los cuerpos.  

Por eso aparece el vocablo autorretrato como noción imprescindible para explicar 

el aliento que mueve este “trasiego”. 

Porque me pregunté: cuando el que dibuja, el que recuerda, el que mira, es el 

arquitecto, ¿qué ocurre?, ¿qué hay?, ¿cómo se manifiesta? ¿Cuál es el autorretrato del 

arquitecto? ¿Es válido proponer tal cosa? ¿Quién y cómo se devela el imaginario de un 

arquitecto? ¿Dónde se fundan esas imágenes que originarán el acto de proyección?  

Mientras conciba la Arquitectura sólo como “acto social”, como respuesta a 

peticiones concretas de una sociedad, difícilmente podría aceptar la pertinencia de esas 

preguntas. Pero si la concibo como expresión de lo social, manifestada a través de la labor 

de uno de sus integrantes, creo que adquiere posibilidad de ser aceptada y atendida. Con 

las potencias, contradicciones y límites que la libertad de expresión trae consigo. Una de 

esas implicaciones, sin duda, es la responsabilidad. ¿Cuál es la responsabilidad que, 

como arquitecto, tengo? 

En poesía los textos titulados Arte poética actúan como manifiestos de la reflexión 

del poeta sobre el proceso creativo del poema, su relación con la palabra y la Poesía. En 

Arquitectura, intuyo, este papel pareciera ser obvio que le corresponde a la casa del 

arquitecto. Trabajos como los de Anatxu Zabalbeascoa o Iñaki Alday se aproximan a esta 

posible lectura. Ambos investigadores han elaborado sendas recopilaciones de casas de 

arquitectos, tratando de identificar los rasgos de manifiesto, laboratorio o aprendizaje, que 

se encuentran en los proyectos que reconocidos personajes del mundo arquitectónico han 

realizado para sí mismos. 

Para el pintor, un autorretrato permite ensayar técnicas de representación, 

composición, color y espacio del cuadro, simbolismo; usa como modelo su propia persona 

y como espacio, su taller. Se puede apreciar muy claramente cuándo Picasso comienza a 

prever un nuevo giro en sus técnicas de expresión, o en su motivo, o en el tema que quiere 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      42 : 319 

transmitir, ensayando sobre su imagen (su propio rostro) esas intenciones (consciente o 

inconscientemente). El primer modelo, la primera base de trabajo, el primer objeto de 

transformación es él mismo. El autorretrato que precede en el tiempo al cuadro de Les 

Demoiselles d’ Avignon, es también un atisbo del camino que se abría en las manos del 

artista. Las deformaciones sobre su rostro son las mismas que alcanzarán la plenitud en 

Les Demoiselles, que refiere, a su vez, a otra obra: El harem, en donde el autor también 

aparece en el cuadro. 

En el caso de un arquitecto la aproximación es fatalmente diferente, debido a las 

circunstancias inherentes a la obra arquitectónica, asociadas a los costos y exigencias de 

producción. Como ya sugerí, el tiempo y esfuerzo invertido en una obra arquitectónica 

obliga a una distancia considerable entre el autor y lo creado, aun cuando el motivo de su 

acto creador sea su propia necesidad de habitación. 

Así entendido, lo que cotidianamente en el argot de nuestro oficio llamamos “el 

proyecto” adquiere muchísimo más valor como documento y vehículo. Ya no sólo por ser 

instrumento para la materialización de las ideas arquitectónicas del creador, sino también, 

y muy especialmente, como único ensayo intangible de los “verdaderos” argumentos que 

fundan la obra del arquitecto. Esto es, proyecto de lo que puede ser realizado, más, ensayo 

conceptual desde la realidad posible de lo que probablemente nunca se realice. 

Los tiempos de mi realidad difieren, por supuesto, a los de cómo estoy tramando 

este discurso. Porque en este momento actúo generando un orden que le superpongo a 

los acontecimientos que he vivido y por los cuales he formado los trozos que ahora 

compongo. Pero fueron las inquietudes y conceptos que hasta aquí he manifestado, las 

que me impulsaron a tomar un curso titulado Literatura y pintura. Proust y Monet, guiado 

por el profesor José Sánchez Lecuna; seminario perteneciente a la maestría de Literatura 

Comparada de la Facultad de Humanidades de la UCV. 

Toda esta búsqueda quiere dar forma propia a un concepto extraído de una de las 

partes de la conocida novela de Marcel Proust, En busca del tiempo perdido: el 

conocimiento poético. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      43 : 319 

El conocimiento poético, desde mis lecturas de Proust, se fundó no como la luz del 

filósofo –la cual es ajena a él y baña todo lo que existe para que pueda ver primero y luego 

aprehender, conocer–, sino más bien como la luz que proviene de la profunda ensoñación 

del artista, para iluminar lo imaginado, crearlo, recrearlo y reconocerlo. Siguiendo al autor, 

para lograrlo, el alma no sólo debe buscar, debe crear. Debe encontrarse «...ante una cosa 

que todavía no existe y a la que ella sola puede dar realidad y entrarla en el campo de su 

luz» (Proust, 1913-27, vol. 1:53). Él dice que sólo así se le otorga el sentido verdadero a la vida: la 

vida poética, vida en el arte. Yo me sentí entrañablemente reflejado en esa expresión. 

En el fragmento en el que Marcel, el protagonista de la novela, se halla en el taller 

del pintor Elstir, refiere de éste el inmenso esfuerzo que hacía para «despojarse en 

presencia de la realidad de todas las nociones de su inteligencia», pues «antes de pintar se 

volvía ignorante, se olvidaba de todo por probidad, porque lo que se sabe no es de uno» 

(Ibíd. vol. 2:510). Ese olvido voluntario, esa ignorancia buscada –parafraseando a Proust– es 

una forma de morir, es una forma de permitir el fluir del tiempo vivo al erosionar las capas 

de inamovilidad que la costumbre crea en el espíritu. Por eso el arte es transformación 

permanente, movilidad perpetua; por eso «...la ley cruel del arte es que los seres mueran y 

que nosotros mismos muramos agotando todos los sufrimientos, para que nazca la hierba 

no del olvido, sino de la vida eterna, la hierba firme de las obras fecundas, sobre la cual 

vendrán las generaciones a hacer, sin preocuparse de los que duermen debajo, su 

“almuerzo en la hierba» (Ibíd. vol. 7:409). 

 

1.1.1.c.- El desencuentro  

En una charla que el arquitecto italiano Mario Botta ofreció hace algunos años en el 

Museo de Bellas Artes, le escuché decir que «la Arquitectura se puede aprender, pero no 

enseñar». Esa frase quedó profundamente grabada en mí, pues me enfrentó a lo que luego 

sería el ejercicio de una vocación latente y vital: la docencia.  

Cuando comencé a ejercer como “profesor”, me sentía categóricamente convencido 

de que el asunto central a comunicar a mis estudiantes era “lo constructivo”; esto era: 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      44 : 319 

enseñarlos a “construir”. Pensaba que, en la medida en que los acercara a lo material, sus 

condiciones, leyes, características y posibilidades, estaría dándoles las herramientas 

fundamentales para adentrarse con propiedad y acierto en la profesión del arquitecto. 

Afortunadamente al término de un año me sentí absolutamente equivocado por ese 

camino. Desde entonces he comenzado a buscar algo que no sé nombrar, no conozco su 

forma y no sé dónde hallarlo. Sólo me guío por la intuición de que ese “algo” es lo que 

debe fundar tal actividad docente, porque presiento que es de lo que está hecha, también, 

la aspiración a lo arquitectónico.  

Entonces, el desencuentro es lo que ha ocurrido desde que comencé a buscarle 

respuesta a qué digo cuando digo “soy docente”, soy “profesor”. ¿Qué soy cuando digo 

soy? Y cuando lo comparo con lo que hago: ¿cuánto de lo que digo ser se proyecta en lo 

que hago? ¿Cuánto de lo que soy es lo que hago? 

 

1.1.1.d.- Si tuviese que enseñar arquitectura 

Al intentar darle existencia a mi vocación como académico he tropezado cada día 

con muchas interrogantes, entre las cuales, la más tenaz, pertinente y difícil de atender se 

refiere a la naturaleza de la actividad docente en arquitectura y a mi manera de afrontarla. 

Esas preocupaciones se hicieron más intensas aun, cuando leí la aterradora 

afirmación de Bachelard en su libro La formación del espíritu científico: «La relación de 

maestro a alumno es una relación fácilmente patógena». En otra parte apunta: «Un 

educador no tiene el sentido del fracaso, precisamente porque se cree un maestro. Quien 

enseña manda». Así se manifiesta el «Alma profesoral, orgullosa de su dogmatismo, fija en 

su primera abstracción... [víctima de] la somnolencia del saber» (1948:7-26). 

Sumado a ello, he experimentado aspectos relativos al desempeño actual de la 

actividad docente que me inquietan mucho. Primero que nada, la inerte relación dualista 

profesor-estudiante, basada en la convención de que el profesor sabe y enseña al 

estudiante, quedando este último como un ente pasivo en esa relación, mientras que aquél 

se configura como un portador estático de lo conocido. Otro aspecto se manifiesta en la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      45 : 319 

manera habitual como hablamos de los estudiantes en un sentido posesivo: “mis 

estudiantes”, lo cual apunta a la necesidad de dominio que rige convencionalmente en 

dicho dualismo. El último aspecto que me permito reseñar tiene que ver con los modelos 

de evaluación predominantes, que no reconocen la inexorable condición personal de los 

procesos de formación individual. 

Por eso, sigue siendo crucial preguntarme qué soy cuando digo “soy docente”, en 

particular, “soy docente en arquitectura”. Por otra parte, y parafraseando a Bachelard, mi 

proceso de desarrollo como docente sólo puede darse si me lleva desde el afirmar al 

interrogar; pero ¿qué y cómo se interroga en arquitectura? Pienso también que para el 

ejercicio docente es necesario concebir una noción del conocimiento y una manera de 

relacionarse con él. El docente debe ser, ante todo, investigador, para aproximarse a la 

creación de conocimiento que pueda compartir con quienes se inician en el camino de una 

profesión. Docente e investigador son facetas de una misma entidad, de un mismo ser; 

para ambos es imprescindible la construcción de un sistema de comunicación con quienes 

acompaña. 

No me conformo con aceptar que docente es quien “enseña” (DRAE). Mucho 

menos por la cercanía de ese concepto al de maestro, pues, aunque implique el alcance 

de méritos legítimos que presenten a esa persona como destacada respecto a otras, está 

tremendamente consustanciado con los conceptos de enseñanza, práctica y 

“autoritariedad”. 

Enseñar, de acuerdo con el DRAE, proviene del latín vulgar insignare, que quiere 

decir señalar (845, vol. 1). Esto supone que existe a priori lo que puede ser señalado; además 

de que alguien lo ha “visto” antes y puede señalarlo para que sea “visto” por otra persona. 

A esta relación es a la que acude Platón en el mito de la caverna: uno de los prisioneros 

que habita el fondo de una caverna se libera en virtud de una “fuerza” que lo impulsa a 

abandonar su penumbra, la que le hace interpretar las sombras proyectadas en el fondo 

como la única y verdadera realidad. El liberado avanza hasta que logra ver el mundo 

exterior y el sol mismo, y es entonces cuando puede llegar a comprender que es este 

último, el sol, la causa de que todo exista. El que ha visto regresa para liberar a sus 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      46 : 319 

antiguos compañeros de oscuridad, pero en ese intento se juega la vida, pues aquellos 

que no conocen y creen estar frente a la verdadera realidad podrían matarlo para evitar que 

les obligue a abandonar su segura y complaciente ignorancia. El que ha visto es el que 

señala, el que enseña. Él no “posee el sol”, pero lo ha visto y esto supone una posesión 

única, un poder. Pero ¿cuál es la “fuerza” que lo impulsa a liberarse y avanzar hacia la luz? 

En otras palabras, ¿cómo llegar a ser docente? Platón afirma que el espíritu humano posee 

en sí mismo todas las posibilidades de su saber y ello precede a toda experiencia; de tal 

modo que las “fuerzas” que lo mueven, según el ateniense, son: el impulso de Eros, la 

admiración, la reminiscencia y la inmortalidad del alma. Es en estas posibilidades donde 

reside la «versión epistemológica de la clásica máxima griega “conócete a ti mismo”, que 

Sócrates hizo suya» (DFH: caverna, mito de la).13 

Salvo por la preexistencia de lo señalable, la relación entre el que ha visto y el que 

ha de ver, es decir, la relación entre el-que-señala y el-que-ve-hacia-lo-señalado me sugiere 

la noción de tradición como vivencia compartida y en transformación. El problema se 

centra en las siguientes acepciones de la palabra: “instruir, doctrinar, amaestrar con reglas 

o preceptos. Dar advertencia, ejemplo o escarmiento que sirve de experiencia y guía para 

obrar en lo sucesivo. Acostumbrarse, habituarse a una cosa”. Doctrinar es inculcar una 

disciplina, esto es, cercar la formación de una persona dentro de una regla o un conjunto 

de reglas, es decir, un orden convertido en ley ante la cual se exige aceptación y 

obediencia. Cuando se supone la posesión, demostración e instrumentación de esas 

reglas por parte de alguien en forma hábil y correcta, entonces hablamos de práctica. 

La sobrevaloración de lo disciplinar así entendido, es un vestigio medieval-

positivista en nuestro quehacer cotidiano, el cual está determinado por nuestra condición 

de cultura heredera del judeo-cristianismo y su valoración de las nociones de culpa y 

castigo, sacrificio y redención. Tradición, en el sentido que Hans-Georg Gadamer reivindicó 

y potenció en la palabra, significa la formación de la memoria del ser en cuanto devenido. 

Dicho de otra manera: la in-corporación de “la pluralidad de voces en las cuales resuena el 

                                               
13 Ver bibliografía de referencia. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      47 : 319 

pasado”, adoptadas en libertad y por voluntad propia, reconociendo el fundamento de su 

validez y alcanzando por ello autoridad. Así se reconoce en lo extraño lo propio y se torna 

familiar, presente; este “es el movimiento fundamental del espíritu, cuyo ser no es sino el 

retorno a sí mismo desde el ser otro” (Gadamer, 1960:38-48 y 344-353). Por lo tanto, la tradición no 

se realiza por una capacidad de permanencia basada en lo que ha sido dado a priori, sino 

que requiere ser comprendida, afirmada, asumida y cultivada, lo cual supone 

transformación perenne y recreada. 

Considero imprescindible recuperar la noción de aprendiz o aprendiente, en lugar de 

alumno o discípulo. Aprender, acudiendo nuevamente al DRAE, proviene del latín 

apprehendere y se refiere a «adquirir el conocimiento de alguna cosa por medio del estudio 

o la experiencia. Tomar algo en la memoria» (173, vol.1); ello implica una posición activa en la 

tradición del saber que se quiere aprender, en contraste con los otros conceptos que 

suponen una actitud pasiva. Cierto es que aprendiz y estudiante son entendidos como 

sinónimos, pero propongo una diferencia: aprender es el fin, estudiar es el método. Por 

medio del aprendizaje transformo y me transformo, por medio del estudio sólo procedo a 

adquirir lo que puede ser aprendido. Aprender es formar el espíritu; estudiar, la acción 

física y sistemática para lograrlo. El aprendiz se forma a través de los estudios que realiza. 

Si entonces me permito deslastrar el título de profesor del acto de enseñar y exalto 

su familiaridad etimológica con el concepto de profesar –fundado éste en la actuación 

voluntaria y continua en busca del saber, sintiendo afecto, inclinación e interés de 

perseverar voluntariamente en ello–, creo que es posible aceptar la noción de autoridad 

definida por Gadamer y que consiste en un acto de reconocimiento y conocimiento 

construido sobre la razón  –por lo tanto no supone una abdicación de ésta ni un acto de 

sumisión–, aceptando que es un atributo proteiforme adquirido por una persona y no un 

simple otorgamiento inmutable. Así, el aprendizaje sólo puede ocurrir en el taller, donde el 

que profesa procura suscitar la curiosidad, la tensión espiritual, el deseo y la voluntad de 

hacer de sus compañeros aprendices, además de sugerirles métodos y fuentes, ayudarlos 

a preguntar y a buscar.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      48 : 319 

Por eso (y sin ánimo de una igualación fatua) me siento identificado con Le 

Corbusier cuando en su conocidísimo Mensaje a los estudiantes de arquitectura expresó: 

«¿Si yo tuviese que enseñarles arquitectura? Es una pregunta bastante embarazosa...» 

(Corbusier, 1959:63). Ese pequeño libro, que desde siempre me fascinó, es la exposición del 

credo de un fabuloso artista que se manifestaba con un gran ardor por aprender, 

«...apoyado sobre una experiencia de cuarenta años...» y predispuesto «...más que nunca a 

los descubrimientos» (1957:11). Esta última palabra lo delata como sagaz heredero del 

iluminismo, mientras que su obra ondea a la vanguardia de lo moderno, ocultando el eco 

de un romántico inconfesable. 

La hermosa imagen creada por Thomas Cole, El sueño del arquitecto, me deja 

siempre en la sombra que soy, contemplando una imagen del mundo que se expone con 

soberbia bajo el sol, frente a otra que se disuelve en la naturaleza anhelando el cielo. Un 

mundo, en fin, dividido por un río que lo atraviesa, que no se sabe hacia dónde corre y en 

el que las personas son, apenas, minúsculos viajeros detenidos. Mirando hacia la 

naturaleza, o tal vez mirando hacia la nada, el arquitecto yace aislado sobre el limitado 

mundo que otros han construido antes que él. Entre él y el orden, los libros, los dibujos, es 

decir, el lenguaje: las voces que le preceden y lo sostienen. ¿Hacia dónde mira? ¿Quién es 

el que en realidad sueña, él o yo? Asombrado, contemplo el cordel que une el velo del 

espacio que ocupo y la breve existencia. En sus manos, en las mías, el secreto origen de la 

religión de la tierra: el riesgo de imaginar un futuro presente, que habrá de petrificarse 

como huella de otro presente, que habrá pasado.   

 

1.1.1.e.- ¿Quién es este aprendiz? 

El filósofo Julián Marías, en su libro titulado El tema del hombre, explica que en la 

Antigüedad el saber se perseguía a partir de la contemplación: «Una visión directa y hacia 

fuera» (Marías, 1952:13) para tratar de “recordar la verdadera realidad”: la de las ideas. Luego 

nos dice que esa posición ofició un cambio radical con San Agustín, quien, sustentado en 

el cristianismo, volcó la mente sobre sí misma mediante la reflexión que, convertida en 

introspección, permitió al ser la posibilidad de acercarse a su interioridad, a su intimidad, a 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      49 : 319 

la invención del “hombre interior”. La persona moderna no se satisfizo con esa 

aproximación fundada en lo religioso, así que Descartes la renovó desde el idealismo, 

«identificando al ser humano con el ser pensante»: «Je ne suis qu’une chose qui pense». 

Cosa que medita, ser reducido a razón, conciencia. El mundo, a partir de entonces fue, 

apenas, una idea poseída por quien lo piensa al percibirlo, y ambos, pensante y pensado, 

ser y mundo, res cogitas y res extensa, se hallaron separados para siempre por un abismo 

metafísico. 

Yo me permito exponer aquí esa síntesis porque siento que en tres trazos dibuja la 

estructura ideal a partir de la cual pienso que he sido formado, aunque con muchos y muy 

contradictorios aspectos complementarios que me caracterizan, la mayoría de los cuales 

no son pertinentes ahora y otros son los que he tratado de abocetar en este fragmento. 

Ese sustrato formativo entronca la unión de nombres con los cuales se inicia 

cualquier descripción acerca de mi persona: Hernán Zamora, arquitecto. A eso se agrega 

otro trazo: el de mi desempeño como profesor de la materia de diseño en arquitectura. Esa 

materia se da en taller y se basa en un trabajo de crítica sobre el trabajo que realiza cada 

aprendiz de arquitectura; como consecuencia, mi aprecio por la conversación ha devenido 

en la necesidad de desarrollarla como instrumento: el éxito de la relación académica reside 

en el cultivo de una conversación profesional, profunda y estimulante. 

El último trazo en este breve boceto sobre mí lo aporta mi incorporación al trabajo 

doctoral y, en función de ello, se define por la participación en los cursos de Metodología 

cualitativa, con el profesor Euclides Sánchez; Filosofía de la ciencia, con el profesor 

Roberto Bravo; el de Análisis del discurso literario, con las profesoras María Eugenia 

Martínez y Antonietta Alario, y el curso titulado El espacio como problema, con el profesor 

Enrique Alí González Ordosgoitti. Del primero aprendí a compartir la propuesta 

paradigmática del construccionismo social, produciendo una tensión espiritual entre lo que 

digo que he sido y lo que quisiera ser; del segundo he intentado comprender un poco la 

vinculación y distancias de ese paradigma que me atrae, con una historia sobre las 

reflexiones que han preocupado al ser humano; por el tercero me acerqué a instrumentos 

teóricos que creía me servirían de materia referencial a mi esfuerzo por conocer el eje 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      50 : 319 

central de mis preocupaciones intelectuales:  el discurso arquitectónico  y  el cuarto curso 

me mostró aún más que no sé lo que creo saber, en otras palabras, me sacudió certezas. 

A todo ello se unió mi deseo por cursar la Maestría de Diseño Arquitectónico. Su 

oferta de formarme en la investigación proyectual arquitectónica se me presentó como 

un horizonte nítido hacia el cual yo quería ir sin duda alguna. Todo el proceso me ha traído 

a este intento, el cual no es sino un momento de pausa en el camino que ha resultado ser 

imprevisiblemente largo, sinuoso y abierto. La intuición de infelicidad al perderme en él es 

una amenaza. La posibilidad de hallar mi felicidad en una de sus vueltas es mi esperanza. 

No quiero detenerme. 

Quisiera cerrar estas líneas parafraseando unas palabras de San Agustín halladas 

entre algunas de esas lecturas en las que uno se deja atrapar14: me fundo en tres 

creaciones, a saber, memoria, pensamiento y amor. Al obrar por ellas soy, y lo creado al yo 

recordar, al yo pensar y al yo amar, aunque aparentemente no lo pueda percibir con ninguno 

de los sentidos de mi cuerpo, me pertenece y conforma. 

 

1.1.2.- Reconociendo una línea y algunos antecedentes  

La educadora venezolana Milagros Puertas define el concepto de línea de 

investigación del siguiente modo: 

«Las Líneas de Investigación constituyen subsistemas estratégicos organizativos 
donde se vinculan los intereses y las necesidades de los investigadores bajo el contexto 
social donde se generan las necesidades de conocimiento que contribuyan a la toma de 
decisiones y a la búsqueda de solución de problemas.» (Puertas, 2000: 2) 

 

Otra versión del concepto lo ofrece la también educadora, colombiana, Nubia 

Agudelo: 

                                               
14 Cita de SAN AGUSTÍN (Trinitate, 400-416:XV, 22 ; tomada de HIRSCHBERGER, 1977:306): «Estas tres cosas, a saber, memoria, pensamiento y amor, 

me pertenecen, no se pertenecen a sí; lo que hacen no lo hacen por sí, sino por mí; mejor, yo soy el que obro por ellos... En resumen, yo soy 
el que por la memoria recuerda, yo soy el que por el pensamiento piensa, yo soy el que por el amor ama. Es decir, yo no soy la memoria, no 
soy el entendimiento, no soy el amor, sino que poseo a los tres». 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      51 : 319 

«…puedo decir que una línea surge del abordaje de problemas de diverso orden; 
que estos problemas se encuentran dentro de la complejidad de la realidad, en nuestros 
propios contextos y ameritan miradas y abordajes distintos. La línea es un campo temático, 
es una perspectiva sistemática y exhaustiva en la generación de nuevo conocimiento, es un 
horizonte que se traza hoy viéndolo en el mañana; en ese campo temático se aborda un 
pedazo de la realidad para poder explicarla o comprenderla, dependiendo de lo que se 
busque y de la claridad frente al problema que se está bordando; implica centramiento en 
ese campo para poder hacer profundidad en el conocimiento. Si se parte de concebir la 
línea de un campo temático o de un problema que se quiere indagar a fondo, pueden 
generarse múltiples proyectos alrededor de ese problema nuclear, dada la diversidad de la 
realidad.» (Agudelo, 2000: 7/11) 

 

En ese orden de ideas, a continuación describo el campo del saber, la línea de 

investigación y las referencias más cercanas con las que este trabajo se vincula. 

 

1.1.2.a.- La línea de investigación 

El ámbito general de mi investigación es la epistemología. Dado que lo que me 

propuse estudiar fue cómo procedo al proyectar y cómo pienso durante ese proceso, 

considero que me dirigí hacia una reflexión sobre mi saber hacer. Pensar sobre el hacer y 

cómo se piensa ese pensar, me ubica en el campo general del saber epistemológico. 

Consciente de mis límites, no digo que esté haciendo epistemología en un sentido pleno, 

pero desde ella y hacia ella intenta desplegarse mi trabajo. 

Situado en ese campo conceptual mayor que, por principio, mantiene una estrecha 

relación con la filosofía y la teoría del conocimiento, el trabajo se circunscribe al ámbito 

extenso de la teoría de la arquitectura, situándose así en el medio disciplinar que le 

corresponde, es decir, la Arquitectura. Ya en la teoría de la arquitectura, se vincula más 

específicamente con las teorías del proyecto –prefiero hablar del proyectar– y es en este 

espacio, aun extenso, donde se desarrolló mi investigación. 

Efectivamente, este trabajo se inscribe dentro de lo que nuestra reciente Trienal de 

Investigación FAU-UCV 2011 precisaba como una de sus seis áreas temáticas: Teoría y 

proyectación arquitectónica.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      52 : 319 

Ahora bien, dentro de las posibles concepciones del proyectar, mi trabajo se une 

por principio a la concepción de que proyectar es un modo de investigar. Como se verá 

más adelante, esta es la propuesta conceptual que fundó y ha venido desarrollando la 

Maestría de Diseño Arquitectónico de la EACRV-FAU-UCV.  

En tanto investigar es un modo de producir conocimientos, esa proposición declara 

y estudia al proyectar como medio para la producción de conocimientos; esto es, 

Investigación Proyectual. En el apartado que le dedico especialmente a la IP refiero cómo 

ésta es la concepción que permite el desarrollo de aquella proposición y amplío una 

referencia a sus antecedentes, hasta ahora, conocidos por mí. A continuación, hago una 

breve reseña de la presencia del concepto en nuestro ámbito académico. 

 

1.1.2.b.- ¿Diseñar o investigar? 

En 1985 se realizó la Primera Jornada de Investigación de la EACRV-FAU-UCV.  

Es necesario llamar la atención sobre el hecho de que la Segunda Jornada de 

Investigación de la Escuela tuvo que esperar 23 años para su realización, llevada a cabo en 

2008. De la evaluación de esta última se decidió una periodicidad de tres años, por lo que 

la reciente Trienal es signo de un importantísimo –y muy grande esfuerzo, por demás, en la 

realidad política y presupuestaria– que está haciendo la FAU-UCV por cumplir con esta 

crucial actividad de su misión académica. 

Otro hecho hay que destacar: la línea temática en la que se inscribe mi trabajo ha 

sido denominada, como ya escribí: Teoría y proyectación arquitectónica. Podría pasar 

inadvertido, pero desde una perspectiva histórica, esa manera de nombrar esta línea de 

trabajo denota un dilema que no ha sido solventado aún en nuestro medio académico, 

más allá de que haya respetados actores a quienes ello pueda parecerle “anacrónico”. 

Fue el tema central del debate en la Primera Jornada: ¿diseñar o investigar 

arquitectura? 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      53 : 319 

La cuestión para nada era fútil y, en mi opinión, no podrá ser anacrónica aún, pues 

esa duda está en el origen mismo de la fundación de la cultura arquitectónica en nuestro 

país.  

1.1.2.b.i. Una tensión genética 

Me apoyo en los trabajos de los profesores López Villa (2003) y Martín Frechilla (2007) 

para construir esta interpretación, me explico: la Arquitectura, en tanto manifestación 

cultural claramente institucionalizada, en Venezuela, sólo tiene 70 años de fundada15 (en un 

país que este mismo año está celebrando el bicentenario de su constitución como 

república independiente y que tiene cerca de 509 años16 desde que comenzó a ser 

colonizada por la cultura europea). Todo el quehacer edilicio del país, antes de esa fecha 

estaba casi totalmente en manos de ingenieros militares, primero, y de ingenieros 

egresados de las academias de ciencias y matemáticas, después; con la participación 

anónima de maestros alarifes, monjes, albañiles y misioneros constructores. Dice López 

que ya desde 1869 se dieron intentos de incorporar la enseñanza de la Arquitectura al 

Instituto de Bellas Artes (luego Academia de Bellas Artes, en Venezuela, durante el 

gobierno de Guzmán Blanco) y que la creación del Ministerio de Obras Públicas (1874) fue 

un momento destacado del devenir de nuestra profesión en nuestro país. Pero tanto en la 

documentación histórica de la Arquitectura en Venezuela que él hace y la de la formación 

de la Escuela de Arquitectura que hace Martín, está presente una tensión básica que aún 

hoy es una marca genética al tratarse la comprensión y enseñanza de la arquitectura en 

Venezuela: se trata de la misma tensión que ha habido entre ciencia y arte.  

Permítaseme aquí un inciso: esa tensión que destaco entre arte y ciencia –en la 

explicación que intento– acaso tendría su origen en los esfuerzos por clasificar los saberes 

y que, de acuerdo con Tatarkiewicz (1976) tendría un hito en la “nueva e influyente 

clasificación de las diversas disciplinas” propuesta por Francis Bacon a finales del siglo 

                                               
15 La Escuela de Arquitectura Carlos Raúl Villanueva, la primera de nuestro país, fue fundada por primera vez en 1941. 
16 Considerando que cerca de 1502 se estableció la primera población de colonizadores españoles en una ubicación cercana a Castilletes, 

Península de la Guajira; llamada santa Cruz, bajo el mando de Alonso de Ojeda. Caracas fue fundada por Diego de Lozada en 1567 y 
Angostura (hoy Ciudad Bolívar) en 1764, por Antonio de Berríos. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      54 : 319 

XVII. Bacon diferenció las disciplinas según se basaran en la razón (las ciencias y las 

artesanías), en la memoria (la historia) o en la imaginación (las artes). Separación esa que –

tal vez podría decirlo así– llegaría a un nivel de tensión elevado con la reacción del 

romanticismo, a finales del siglo XVIII, ante el racionalismo que había alcanzado ya un 

importante cenit con la aparición del Curso de filosofía positiva, de August Comte (1839-

1842). Esa tensión también puede representarse y comprenderse –a través de las 

necesarias aproximaciones culturales, sociales y políticas– en la creación de la École royale 

des ponts et chaussées (1747) en contraposición a la Académie royale d’architecture (1671). 

1.1.2.b.ii. Las lecciones de Durand 

Una obra que considero destacada en esa representación que vengo construyendo 

y que es también un pivote primordial de todo mi trabajo, sería el Compendio de lecciones 

de Arquitectura. Parte gráfica de los cursos de arquitectura, del arquitecto francés, Jean-

Nicolas-Louis  Durand (1819). La obra es importante, a mi entender, porque constituyó una 

didáctica y un esfuerzo notable en sistematizar el registro y estudio de los hechos de la 

arquitectura, junto con una concepción teórica de la misma. Razón, método y proyecto 

orientados a la enseñanza de la arquitectura y al cumplimiento del fin de la Arquitectura 

como práctica social: ofrecer lo habitable; cuidar nuestro habitar en el mundo. 

En el prólogo que escribe el arquitecto español Rafael Moneo a la edición que 

Pronaos hiciese de la obra de Durand (1981), explica el valor y sentido del libro, cito: 

«Durand, que ha conocido de cerca el trabajo de los grandes maestros en cuanto 
que colaborador de Boullée y que ha participado de las abstractas discusiones en que se 
debatían los arquitectos franceses del Ancien Regime y durante la Revolución, pertenece ya 
a la generación de quienes aceptan el mandato de Napoleón como el momento de 
institucionalización del proceso revolucionario y viven en la creencia de que su misión es la 
de contribuir a la creación de una nueva sociedad a la que las “luces” harán más justa desde 
la razón. Consciente Durand de la crisis de la arquitectura del Ancien Regime, su tratado 
pretende ofrecer los medios para construir a todo aquel que tenga encomendada dicha 
tarea, y su condición de profesor de la École Polytecnique queda sin duda de manifiesto 
cuando, con una evidente desconfianza en la clase profesional de los arquitectos, piensa 
que es preciso facilitar el ejercicio de la arquitectura a los ingenieros, dado que  

“…actualmente tienen más ocasiones de realizar obras que los arquitectos propiamente dichos. En 
efecto, éstos en el curso de su vida no tienen que construir a menudo más que casas particulares, 
mientras que los otros, además del mismo tipo de edificios que les pueden ser encargados igualmente en 
las regiones apartadas, donde los arquitectos son muy escasos, se encuentran por su condición llamados 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      55 : 319 

a levantar hospitales, prisiones, cuarteles, arsenales, almacenes, puentes, puertos, faros; en fin, una 
multitud de edificios de máxima importancia; así los conocimientos y las aptitudes en arquitectura les son 
por lo menos tan necesarias como a los arquitectos de profesión.” (Moneo cita a Durand)17 
 

Durand ve que todos estos nuevos programas, todas estas nuevas prestaciones que 
exige la sociedad post-revolucionaria, a la que Napoleón intenta dar forma, no pueden ser 
abordados desde las plataformas teóricas de los arquitectos que han sido sus maestros. De 
ahí su escepticismo frente a la versión que daba Laugier acerca del origen de la arquitectura, 
al recurrir de nuevo al mito de la cabaña del buen salvaje, y su desconfianza frente a la 
opinión, generalizada de los tratadistas clásicos, de quienes ven en la naturaleza, en una 
operación de mímesis que sería sustancial con la disciplina, la razón de ser de los órdenes 
clásicos. La actitud de Durand ante la historia es clara: 

“…estudiar lo antiguo con los ojos de la razón, en lugar de, como se hace con demasiada frecuencia, 
ahogar ésta con la autoridad de lo antiguo.” 

Nada obligado, tan sólo la razón puede dictar la norma. 
 
Como alternativa, Durand piensa que el tratado que necesita un estudiante de 

arquitectura a comienzos del siglo XIX debe, ante todo, proporcionarle un método para 
construir en cualquiera que sea la circunstancia. Tal método, para Durand, debe estar 
basado en la composición, que se convierte en concepto clave del tratado en cuanto a que 
va a ser el instrumento con el que elaborar el proyecto arquitectónico, y este ha pasado a ser 
el momento clave del proceso de producción de la arquitectura, en cuanto que en él la razón 
entiende del problema sin las interferencias que la construcción, por la limitaciones que le 
son propias, impone.» (Moneo en Durand, 1981: vi-vii).18 

 

1.1.2.b.iii. La tensión irresoluta 

Esa tensión entre ciencia y arte, entonces, que tiene un origen histórico en el ámbito 

de la cultura occidental y, más cercana, en tanto heredera de aquella, en el ámbito de 

nuestra cultura nacional y específicamente local en el ámbito académico, esa tensión está 

en la génesis de nuestra Escuela. Martín Frechilla (2007) relata las dificultades que desde un 

punto de vista legislativo y académico tuvo que sortear la Escuela para su creación. Toda 

vez que era uno de los cursos de la Academia de Bellas Artes (López, 2003) luego de creada 

la Escuela en un “solitario decreto” de 1941, sin locales y sin presupuesto, sus cátedras 

estaban “asimiladas” entre los estudios de ingeniería; situación que resultó difícil de 

sostenerse y en 1944 el entonces Decano de la Facultad de Ingeniería, Eduardo Calcaño, 
                                               

17 En Venezuela conocimos del caso del Ing. Alberto Lutowski, cuya biografía hizo el Prof. Leszek Zawisza (1980). 
18 Subrayados por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      56 : 319 

elaboró un informe al rector en el cual argumentó la necesidad de separar los estudios de 

arquitectura e ingeniería; transcribo aquí algunos fragmentos del documento citado por 

Martín: 

«…las dos escuelas deben separarse. Es más que todo cuestión de ambiente pero 
también de técnica. Cuestión de ambiente, porque la arquitectura es un arte, una bella-arte, y 
requiere, por lo tanto para el estudiante, desde el primer momento, la excitación de la 
sensibilidad, contra la disciplina científica que necesita el estudiante de ingeniería. Y también 
asunto técnico, porque no puede imponerse a los estudiantes de arquitectura que 
profundicen los breves conocimientos de matemáticas que les son indispensables hasta las 
honduras que necesitan explorar los aspirantes a títulos de ingeniero. En cambio, estos 
últimos no pueden conformarse con la superficialidad de los estudios matemáticos de 
aquellos. (…) Los inscritos [en la Escuela de Arquitectura en 1941] se dividieron en dos 
grupos: los incapaces para asimilar las matemáticas para ingenieros, que se retiraron de un 
todo, y los que superaron esas dificultades, que se incorporaron a los cursos de ingeniería y 
abandonaron la arquitectura. (…) Con ese procedimiento nunca tendremos arquitectos, y es 
esta una carrera que hace mucha falta en Venezuela. Necesitamos arquitectos, arquitectos 
puros, arquitectos artistas, arquitectos proyectistas, y no se los puede formar sino en una 
escuela adhoc separada de la ingeniería.» (153) 

Martín cierra esta cita con el siguiente comentario, que suscribo: «Razones y 

posicionamientos claros desde la ingeniería, pero todavía latentes en arquitectura muchos 

años después como veremos.» (Ibíd.) A lo que yo agregaría: todavía latentes. 

Todo ello no quedó ahí. Martín explica que luego del golpe de estado de 1945, fue 

recreada la Facultad de Ciencias Físicas y Matemáticas, en cuyo seno fueron refundadas, 

de manera separada, las escuelas de ingeniería y de Arquitectura en 1946. Martín cita una 

comunicación al rector de la UCV, dos meses antes del golpe, que hiciera la junta directiva 

de la Sociedad Venezolana de Arquitectos, integrada por Carlos Raúl Villanueva 

(presidente), Luis Eduardo Chataing (vice-presidente) y Heriberto González Méndez 

(secretario), en la cual destacaban entre sus finalidades: «…fomentar el estudio, desarrollo 

y perfeccionamiento de la Arquitectura en Venezuela y propender al acercamiento y unión de 

todas las fuerzas activas profesionales que en el país trabajan por crear una conciencia 

técnica, artística y social cónsonas con las exigencias de nuestros tiempos.» (154). Llama la 

atención de Martín que la comunicación entre el Consejo Universitario y la Facultad de 

Ciencias Físicas y Matemáticas se argumentó que la separación: «…ha hecho posible dar a 

la parte artística de los estudios [de Arquitectura] una mayor importancia, de acuerdo a las 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      57 : 319 

tendencias modernas» (Ibíd.) omitiendo los otros dos fundamentos conceptuales que Martín 

subraya de la cita y nada se dice acerca de sus relaciones. 

Quiero completar esta reseña sobre la documentación y exposición de Martín 

acerca de la creación de la EACRV, con el momento en que el entonces Director, Luis 

Malaussena, en 1949, se dirige al rector de la UCV para solicitar que la Escuela fuese 

elevada a la categoría de Facultad de Arquitectura y Urbanismo. (156) Además de los 

inconvenientes de administración académica con ingeniería, entre los motivos de la 

solicitud, Martín destaca lo siguiente de la carta referida:  

«[sobre la necesidad de espacios adecuados para los talleres de 
composición]…donde se forja y se modela con la continua crítica mutua y la discusión de 
los problemas comunes, la consideración y el análisis de las diversas tendencias 
individuales, una mentalidad y un criterio artístico y profesional en los alumnos. (…) –Dice 
Martín: Luego de la exposición de motivos Malaussena entraba de lleno en el ideario y las 
tensiones entre el arte y la técnica:– La Arquitectura (continúa citando a Malaussena) es ante todo 
un arte, aun cuando la técnica ha ejercido a través de toda su historia una influencia decisiva 
y aún determinante en su evolución. Debido a esta circunstancia es que en todas partes, y 
entre nosotros en sumo grado, haya existido hasta hace pocos años la confusión de que la 
Arquitectura y su técnica, el arte de construir, son una misma cosa, a tal punto que los 
términos Ingeniero y Arquitecto (…) son sinónimos. Esta confusión ha sido sin duda una de 
las causas que llevaron a establecer la Escuela de Arquitectura como una dependencia de la 
Facultad de Ciencias Físicas y Matemáticas (…) sin dejar de reconocer la importancia 
fundamental (…) de los estudios técnicos, es necesario establecer de un modo categórico 
que es el aspecto artístico, la formación de un criterio profesional específico, la orientación 
cultural y profesional sui generis (…) dentro de un ambiente adecuadamente estructurado 
(…) lo que constituye la verdadera labor de la Escuela, ya que los conocimientos técnicos 
indispensables y, repetimos, sin negarle su importancia, pueden ser obtenidos mediante un 
esfuerzo individual y dentro de la organización de una Escuela Técnica corriente.» (166) 

 

Requeriría un estudio aún más consciente de mi parte, para aproximarme a los 

prejuicios que intuyo en el discurso del Decano Calcaño. Ésos prejuicios aún tienen una 

pulsión en nuestra comprensión de la academia y la disciplina que somos y hacemos. Lo 

que llama más intensamente mi atención es que esa argumentación, fundada en el  

paradigma positivista de las especializaciones disciplinares, estaba orientada hacia una 

“mutilación” espiritual e intelectual tanto del estudiante de arquitectura como del de 

ingeniería, antes que a una formación integral del ser de cada uno. Ello se deja entrever 

también en la exposición de Malaussena. Además, se ratificó una paradoja: el saber acerca 

del edificar quedó escindido de manera tan profunda, que aun hoy sigue siendo así y 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      58 : 319 

pocas cosas parecieran sugerir que ello pueda cambiar en un mediano tiempo. Otra cosa 

que llama mi atención es el hecho de que, aún cuando se insistió en clasificar a la 

Arquitectura como un arte, no se tomó la decisión de incluirla en la Facultad de 

Humanidades y Educación (no sé si ya estaba creada), donde sí está integrada la Escuela 

de Arte. O, como alternativa, ¿por qué no se creó una Facultad de Artes diferenciada de 

Humanidades y Educación? En todo caso, la división de saberes en Facultades es un 

vestigio de la clasificación positivista. 

Hoy interpreto ese origen como una circunstancia basada en una determinada 

concepción epistemológica que aún persiste. La Arquitectura no es un saber sui generis, 

sino pluriparadigmático, es decir, un saber en el que se cruzan todas las formas de saber 

conocidas, de una manera tal que se intensifica y exige hasta sus límites las posibilidades 

de mi comprensión. 

1.1.2.b.iv. Volviendo al debate 

Del debate entre Investigación y Diseño, de 1985, se pueden contrastar tres 

posiciones esbozadas: a) la del Prof. Roberto Briceño León; b) la del Prof. Pablo Lasala y c) 

la presentada por los profesores Luis Jiménez, Álvaro Rodríguez y Alfredo Mariño. Las tres 

permanecen inéditas en textos mecanoscritos, salvo la tercera que fue revisada y editada 

en 2005, firmada por los profesores Rodríguez y Mariño. 

1.1.2.b.iv.a. La investigación científica en el proceso de Diseño Arquitectónico  

La de Briceño, titulada: La investigación científica en el proceso de Diseño 

Arquitectónico, toma partido por afirmar que “…sí existe investigación en el proceso de 

diseño, sólo que no se cumple con los requisitos que se le exigen a un proceso de 

investigación científica…”(2). Afirmación que denota una clara postura acerca de un 

paradigma de ciencia al cual somete el concepto de investigación. Briceño argumenta 

sobre la importancia del método para la producción de ciencia (3), plantea que el arquitecto 

sólo aborda alguna actividad investigativa si le «…surge una insatisfacción con los 

conocimientos y la prácticas previas.» (4) Y postula esa “insatisfacción” como fundamento 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      59 : 319 

para todo nuevo diseño. Observa que «…en arquitectura esa insatisfacción se encuentra 

muy poco explicitada…» (4) y afirma al respecto:  

«Este hecho es muy importante, pues uno puede decir que no hay investigación 
científica si no se está expresamente en relación con la tradición, y si no hay pregunta que 
responder que denoten la insatisfacción con los saberes previos. Muchas veces esta 
insatisfacción se encuentra en estado implícito, muchas veces ni siquiera es claramente 
conocida por el arquitecto, sino más bien sentida, y esto es válido como punto de partida de 
una inquietud investigativa, pero absolutamente insuficiente. Procurar de manera rigurosa 
explicitar la insatisfacción es indispensable y útil para la investigación en arquitectura, es la 
única manera de avanzar en los conocimientos. Desde el punto de vista de la tradición 
científica este aspecto es lo que se ha llamado el problema, el qué de la investigación y en 
arquitectura, como en cualquier otra área del conocimiento, es el punto más difícil y más 
importante de resolver.» (5-6) 

 

En esa línea discursiva, luego de hacer énfasis en cuestionar los saberes previos 

como base para formular el problema de una investigación y las preguntas derivadas de 

ese problema, orientadas hacia la resolución del mismo, Briceño señala la importancia de 

la hipótesis como vínculo imprescindible entre las preguntas y las “operaciones 

investigativas”. (7) Además, destaca que todos los pasos dados «deben ser registrados 

sistemáticamente» (8) y dice:  

«En general tengo la impresión de que en arquitectura hay mucha actividad y muy 
poco registro de las operaciones, pareciera que el registro se va quedando en la mente del 
individuo, sin ninguna constancia externa capaz de ser conocida y contrastada por terceros, 
lo cual le quita toda cientificidad posible, pues este carácter social de los saberes es 
fundamental en el trabajo científico.» (8) 

 

Briceño finaliza ratificando la equivalencia entre el diseño y la investigación, en tanto 

procesos racionales, pero advirtiendo sobre la necesidad de cumplir con procedimientos 

que «…eliminen la imprecisión, alejen la idea de la inspiración como fuente de la superación 

de los errores y acerquen la confianza en los procedimientos racionales… (…) en resumen, 

procedimientos que lo hagan un proceso científico.» (10) Allende la ausencia de garantías y 

el hecho de que el camino de la ciencia igualmente estará sembrado de errores. 

En síntesis, el Prof. Briceño argumenta a favor de la necesidad de que el arquitecto 

siga el protocolo científico tradicional, para que su saber pueda ser valorado como ciencia. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      60 : 319 

1.1.2.b.iv.b. Investigación y Docencia 

El ensayo de Lasala, titulado: Investigación y Docencia, se orienta a definir posibles 

temas para acometer la investigación en arquitectura –con lo cual no restringe el debate 

sólo al diseño–; de los cuales pueden entreverse, de entrada, tres. Él dice: 

«Para intentar aproximarse a la definición de una temática de investigación en 
arquitectura, puede entre otras posibilidades, tomarse como punto de partida, o bien 
conceptos extraídos de qué es lo que se entiende por hacer arquitectura, o bien, las ideas, 
los pensamientos y los valores en general, que subyacen en el entendimiento de quienes día 
a día y año tras año dedican en forma persistente la parte más valiosa de su energía 
intelectual al quehacer de la arquitectura y de la enseñanza de la arquitectura.» (2) 

 

Me interesa sobremanera destacar como muy importante, y con mucho énfasis, lo 

que el Prof. Lasala dice acerca del vínculo entre teoría y práctica de la arquitectura, 

sobretodo, según leo e interpreto, a favor de una teoría de la arquitectura desde la que me 

pueda sentir realizado, comprendido y representado: 

«…hacer arquitectura implica introducir modificaciones en una determinada realidad 
físico-ambiental con el propósito de satisfacer las exigencias generadas por una determinada 
realidad social… (…)…solamente a través de la posesión de una adecuada capacidad de 
pensamiento y de una efectiva capacidad de comunicación es posible utilizar recursos 
materiales para modificar la realidad físico-ambiental y así poder satisfacer los requerimientos 
de espacio habitable planteados por la realidad social. (3) (…)…lo que pareciera 
imprescindible es lograr mantener simultáneamente y en interacción fecunda, una plataforma 
teórica sólidamente sustentada y una visión de la realidad caracterizada por la sensibilidad y 
agudeza necesarias para detectar, ubicar y relacionar los valores presentes en las 
situaciones surgidas de la práctica diaria, de manera tal que no sea siempre fácil distinguir 
cuál es el origen de cuál, si la teoría de la práctica o lo contrario. (…) no se pretende avanzar 
desde una determinada manera de ver y entender la arquitectura. Se intenta señalar más 
bien la posibilidad de extraer, procesar y refinar aquellos fundamentos teóricos que de 
alguna manera están presentes en mayor o menor grado y con mayor o menor conciencia de 
su existencia, en la base de toda actividad práctica profesional y docente, para iniciar así un 
proceso de registro y confrontación de ellos que pueda conducir al conocimiento, desarrollo 
y evolución de una teoría de la arquitectura que nos sea propia. / Una teoría de la 
arquitectura que arrancando de lo que en realidad somos y hacemos, pueda a partir del 
conocimiento y comprensión de nuestra propia esencia y nuestra propia circunstancia, abrir 
rutas francas hacia la profundización, maduración y enriquecimiento de nuestra arquitectura.» 
(4-5) 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      61 : 319 

Mas, todo ese énfasis adquiere su máxima significación y posibilidad desde el 

quehacer docente. Para el profesor Lasala está en la docencia uno de los campos más 

intensos y fértiles para la investigación en arquitectura: 

«[todos los profesores]… transmiten, a conciencia o sin saberlo, de manera intensa 
o en forma casi imperceptible, de modo explícito o a través de un mensaje subliminal, su 
propia axiología, la que más tarde o más temprano dejará su fruto, nutritivo o venenoso, fruto 
que se pondrá de manifiesto a través de las realizaciones de los que fueron sus alumnos. / Y 
es que un docente, un verdadero docente, lo es cuando su actividad como profesor es en sí 
misma un proyecto de investigación. Un verdadero docente se plantea cada período y ante 
cada grupo de estudiantes un conjunto de objetivos de enseñanza-aprendizaje. Para ello 
parte de determinadas hipótesis, diseña una estrategia y la lleva a cabo a lo largo del curso. 
A medida que lo hace va evaluando y verificando el grado de acierto de las hipótesis iniciales 
hasta que al final de cada período, cuando menos, ese docente está en capacidad de 
realizar una evaluación de las hipótesis y estrategias planteadas al comienzo, situación esta 
que se da en forma más consciente o menos consciente, deliberadamente o 
automáticamente y de tal resultado destila una esencia, extrae unas verdades, que a su vez 
se va a volver a reciclar incorporándolas a la siguiente experiencia docente, que entendida 
de esta forma será también una experiencia de investigación.» (6) (…) «Un docente 
únicamente lo es si su actividad conlleva una actitud de investigación constante orientada 
cuando menos al desarrollo de dos líneas simultáneas. La primera orientada a revertirse 
directamente sobre la calidad de la enseñanza que imparte. Y la segunda destinada a 
rescatar, aflorar a la conciencia y a hacer explícitos los contenidos teóricos en los que el 
profesor fundamenta su práctica docente y su entendimiento del mundo de la arquitectura.» 
(8) 

 

Sobre esas dos líneas de acción investigativa del docente, el profesor Lasala 

amplía, una vez más, en reconocimiento de la importancia de una teoría de la arquitectura: 

«Uno de ellos está obviamente referido al contenido pedagógico del curso y puede 
conducir a aproximarse a una mejor manera de enseñar, a una mejor manera de alcanzar los 
objetivos docentes o en todo caso a una mejor manera de definirlos y plantearlos. / El otro 
subconjunto, posiblemente más importante, permitiría tal como se ha mencionado, destilar 
una especie de esencia conceptual y esbozar un sistema de valores a partir de los cuales ir 
construyendo una teoría de la arquitectura erigida sobre lo que verdaderamente somos, 
pensamos y hacemos, para así hacer posible la transformación consciente y responsable de 
nuestra manera de ser, nuestra manera de pensar y nuestra manera de hacer arquitectura. Ir 
construyendo una teoría, de cuya ausencia derivan gran parte de nuestros males, una teoría 
que al surgir de nuestra verdadera realidad, nos sirva efectivamente, nos sirva para ver y 
entender la realidad desde adentro y hacia adentro de lo que realmente somos.» (6-7) 

 

Concluye Lasala destacando la importancia y necesidad de lograr la mayor amplitud 

temática en cuanto a investigación en arquitectura y reiterando su valoración por la teoría: 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      62 : 319 

«Cuanto más rica y variada sea la temática que pueda tener la investigación en 
arquitectura, más completo tenderá a ser el concepto que tengamos de ella. (…) Sin 
embargo también es bueno tomar conciencia de que hay una teoría real existente y actuante 
que es la que subyace en la práctica docente que se realiza a diario y que la temática de 
investigación muy bien podría estar referida a conocer, analizar y evaluar esa teoría actuante 
y que al menos parte de esa temática podría estar estructurada a manera de suerte de 
cedazo con el que cernir la arena que amasamos cada día para sí retener las pepitas de oro 
que quedarán de esa labor. Se trata de hacer visibles los valores que están en el origen y en 
la raíz de lo que hacemos. Se trata de sacar a la superficie y el substrato teórico que anima 
nuestra práctica y hacerlo consciente para así poder incidir sobre la misma práctica por una 
parte y fundamentalmente sobre la teoría misma por la otra.» (9) (…) En conclusión, pareciera 
recomendable escoger la temática de investigación en arquitectura de la más amplia gama 
posible, dando especial importancia a las motivaciones individuales y a las circunstancias y 
oportunidades que son las que pueden definir en buena parte el grado de viabilidad y las 
posibilidades de éxito de cada investigación, pero es preciso también tomar conciencia de 
que la presencia en nuestra escuela de tan variado y rico espectro de valores que a diario se 
producen en el cotidiano quehacer de sus profesores, muy bien puede merecer que a la 
hora de establecer prioridades, nos detengamos a considerarlos como materia prima de un 
extenso programa de investigación capaz de contribuir permanentemente a conocer y 
entender mejor lo que somos para despejar horizontes hacia lo que podemos llegar a ser.» 
(Lasala, 1985:  10) 

 

Interpreto de lo dicho por el Prof. Lasala que, de manera tácita, aboga tanto por una 

apertura temática como por una apertura procedimental, aunque él no pueda afirmarlo así. 

Es tan clara y tan fuerte la presencia del paradigma de la ciencia convencional en su 

discurso (el cual se me hace visible a través de los vocablos: destilar, extraer, procesar, 

refinar, cernir –todas actividades que aluden a lo empírico– buscando esencias, verdades, 

“pepitas de oro”) que entra en tensión con la solicitud de amplitud temática. La amplitud 

temática es de por sí un cuestionamiento a una determinada concepción científica y, en 

ese sentido, a la epistemología y metodología que conllevan. Derivado de lo anterior, es 

necesario entonces interpretar que su concepción de teoría conlleva la noción de control y 

dominio del proceso de diseño y, aunque no esté en sus intenciones explícitas, dirige hacia 

una comprensión específica sobre el saber hacer arquitectura. 

Una nota especial necesito hacer del uso del término programa de investigación 

que Lasala emplea al final de su ensayo. Este concepto, derivado de la propuesta principal 

en filosofía de la ciencia hiciera, iniciando la década de los setenta, Imre Lakatos, filósofo 

húngaro, conocida como falsacionismo metodológico refinado. Según ese autor, «las 

unidades básicas para el análisis epistemológico ya no son las teorías, ni mucho menos su 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      63 : 319 

confrontación con la experiencia, sino las sucesiones de teorías, es decir, los programas de 

investigación científica.» (Echeverría, 1989: 131)19 Esto tiene destacada importancia porque 

implica una estrecha relación entre las nociones de ciencia y progreso, así como también 

conlleva el reconocimiento de que la demarcación entre ciencia y no ciencia depende 

exclusivamente de las novedades empíricas engendradas por las teorías contrastadas, que 

por la falsación o confirmación experimental de las hipótesis de una u otra. (Ibid.: 132) 

En síntesis, Lasala valora la necesidad de investigar, lo privilegia y reconoce desde 

la labor docente, hace énfasis en la amplitud temática y exalta la necesidad de formular 

una teoría de la arquitectura que intensifique la práctica profesional y la enseñanza de “una 

arquitectura nuestra”. Para Lasala, la investigación sucede con apego al protocolo de la 

ciencia convencional. 

 

1.1.2.b.iv.c. La investigación científica y la investigación proyectual en arquitectura 

La de Jiménez Rodríguez y Mariño, titulada originalmente: La investigación científica 

y la investigación proyectual en arquitectura, fue retitulada como La investigación 

proyectual en arquitectura. 

Ya de entrada, la diferencia de títulos refleja un cambio sumamente importante. En 

la versión original, los autores argumentaban dos posibles enfoque de investigación en 

arquitectura, uno considerado como propiamente científico y otro al que ellos denominaron 

investigación proyectual. Esa argumentación persiste en la versión editada 20 años 

después con pocos pero significativos cambios, uno de los cuales fue el título, con el que 

evidentemente intentaron sugerir un nuevo énfasis y un ajuste de su posición 

paradigmática. 

Al igual que Lasala, amplían su exposición a la relación ciencia y arquitectura, y no 

restringiéndolo al diseño. En ese orden de ideas, identifican aspectos de la arquitectura 

que pueden ser comprendidos como objetos de estudio, ante los cuales el investigador 
                                               

19 Subrayado por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      64 : 319 

puede sostener la posición de un observador no participante y externo al objeto, los 

autores definen temas y campos para la investigación científica de la arquitectura.  

Ellos proponen las siguientes “áreas temáticas” o, mejor, modos de aproximarse a 

la investigación en arquitectura: a) investigación sobre aspectos conceptuales de la 

arquitectura; b) investigación sobre el modo de enseñar a hacer arquitectura; c) 

investigación de la arquitectura en tanto producción artística (en la “búsqueda”, haciendo 

arquitectura). Estas variantes temáticas de la investigación en arquitectura las reflejan en el 

siguiente cuadro: 

 
Dominio/nivel cognoscitivo ABSTRACTO CONCRETO 

OBJETOS Sobre aspectos 
conceptuales 

Sobre arquitectura 
Hecha 

PROCESOS Sobre el modo de  
enseñar 

A través de  
Hacer arquitectura 

(Rodríguez y Mariño, 2005: 196) 

 

Salvo en el caso en el que el objeto y el proceso de investigación se encuentra en el 

modo de investigar haciendo arquitectura, todos los otros modos pueden ser 

correspondientes a la investigación científica de la arquitectura, según los autores. Ellos 

afirman: 

«Por el contrario, la investigación que se realiza “haciendo arquitectura” se 
caracteriza por presentar un objeto de investigación no formalmente definido y explicito o 
implícito en el proceso de indagación, cuyo conocimiento está contenido en sus resultados y 
se materializa en la obra arquitectónica, permaneciendo en estado subyacente e 
intransmisible hasta tanto sea formalizado teóricamente.  

A partir del anterior razonamiento cabe proponer para la arquitectura dos modos de 
aproximarse a su conocimiento: la investigación científica y la que hemos dado en llamar 
investigación proyectual. (…) Siempre es posible, independientemente de las características 
del objeto en sí, definir en qué condiciones un elemento material, un comportamiento, una 
idea, pueden constituirse en objeto de investigación científica. 

Desde este punto de vista, es evidente que la arquitectura como objeto de 
investigación puede ser abordada perfectamente desde la perspectiva del conocimiento 
científico, independientemente de que en su constitución como realidad intervengan 
aspectos de orden más o menos subjetivo, susceptibles de una mayor o menor dificultad en 
cuanto a su definición como objeto de investigación. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      65 : 319 

Pensamos que esto es posible incluso en aquellos aspectos que perteneciendo al 
mundo del sujeto, como las sensaciones, la percepción, la valoración estética, constituyen 
hechos tan reales como los pertenecientes a los hechos objetivos del mundo físico. 

La exigencia de objetividad respecto a la definición del objeto de investigación, no 
quiere decir que el objeto a investigar tenga que pertenecer al conjunto de las realidades de 
tipo físicas, y, por tanto, objetivas. Puede ser objeto de investigación científica una realidad 
perteneciente al mundo del sujeto, por tanto, subjetiva, siempre y cuando se definan en 
forma objetiva las condiciones en que se asume.» (Rodríguez y Mariño, 2005: 196) 

 

A mi entender, esta diferenciación es sumamente importante por lo siguiente: está 

reconocida esa tensión de la que vengo hablando entre arquitectura y ciencia, de un modo 

tácito. El arquitecto, en tanto sujeto cognoscente, siempre ha podido investigar desde el 

paradigma de la ciencia convencional; tal y como dicen los autores, “siempre es posible” 

que ello acontezca de esa manera. Lo que ellos no dicen de manera explícita sino implícita 

en la proposición de la investigación proyectual, es que el arquitecto no se ha sentido ni se 

siente suficientemente satisfecho (parafraseando a Briceño) con el corsé metodológico del 

protocolo de la ciencia convencional. ¿Por qué?, –creo que todo mi trabajo es una 

aproximación muy gruesa a responder eso– tal vez porque, y parafraseando a Lasala esta 

vez, es porque en la concepción epistémica que “lo científico” implica se aprisiona la 

“esencia” del ser arquitecto. 

Ya desde un encuadre “cientifizante” de investigación en arquitectura, enumeran 

tres –ahora sí, propiamente dicho– áreas temáticas: a) el estudio del ambiente físico 

construido; b) el estudio del hacer arquitectónico vinculado al proceso del diseño como 

proceso que engloba la actividad típica del arquitecto y c) el estudio de los procesos de 

enseñanza-aprendizaje de la arquitectura y diseño arquitectónico. (Rodríguez y Mariño, 2005: 197) 

Luego de eso, también enumeran tres campos culturales relativos a la producción 

arquitectónica, que dan contexto y pertinencia a cada una de las áreas temáticas: a) el 

campo de la producción arquitectónica profesional-académica; b) el campo de la 

producción arquitectónica popular y c) el campo de la producción arquitectónica 

profesional-comercial. (Rodríguez y Mariño, 2005: 198) 

Finalmente, y lo más importante para este trabajo, proponen un modo de entender 

la investigación proyectual en arquitectura. Dada la importancia de este punto para lo que 

he hecho, por favor, excúseme de transcribir la siguiente cita, a pesar de su extensión: 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      66 : 319 

«Creemos que es lícito y necesario introducir la definición de una investigación 
distinta a la investigación arquitectónica de carácter científico, que hemos denominado 
investigación proyectual, a la que podemos caracterizar como aquella realizada por 
arquitectos durante y mediante el ejercicio de modelación y representación del objeto 
arquitectónico.  

Insistimos en que la unicidad existente entre el objeto de prefiguración del artefacto y 
el proceso de proyectación seguido por el arquitecto puede resultar en la producción de 
conocimiento. Si así ocurre, el momento de prefiguración es también el momento de la 
investigación.  

La dificultad de formularse la tesis de que así ocurre es establecer cómo se produce 
esa concurrencia de eventos en el proceso de proyectación, cómo se identifica, cómo se 
registra y cómo se formaliza ese conocimiento en términos de abstracción teórica. 

Este modo de crear conocimiento surge de problemas que se derivan, implícita o 
explícitamente, de aspectos prácticos y teóricos de la arquitectura y en los cuales los 
resultados se traducen directamente en obras arquitectónicas que buscan, a través de la 
misma solución artística, resolver los aspectos que definen dicha búsqueda a través del 
propio proceso de diseño arquitectónico. 

Plantear esta forma particular de proceder en el ejercicio de la práctica proyectual 
como forma de investigación y no como pura y simple práctica, distinta por lo tanto de 
aquellas investigaciones fundamentadas en aspectos teóricos, trae como consecuencia 
tener que demostrar la inconsistencia de una consideración excluyente de los términos de 
teoría y práctica arquitectónica desde el punto de vista cognoscitivo. 

Primero, porque desde el punto cognoscitivo teoría y práctica son aspectos 
indisociables, existiendo por lo tanto un “conocimiento práctico“ y un “conocimiento teórico“ 
que, además, de complementarse son concurrentes y cuya mejor expresión está contenida  
en el sentido griego TEXVE, entendida como “sacar a la luz“ las fuerzas o virtudes ( Dynamis) 
que están ocultas en la naturaleza (Fysis), teniendo por lo tanto, valor práctico y 
epistemológico, síntesis de un principio de conocimiento (Eros) y un principio  de 
producción–creación (Poiesis). Es precisamente esta articulación lo que da lugar a la 
generación de conocimiento. 

Segundo, porque  existiendo en la práctica arquitectónica componentes científicos y 
tecnológicos,  así como, componentes estéticos y simbólicos asociados a una determinada 
intencionalidad cultural, es posible hablar de la cualidad artística de esta producción, lo cual 
nos permite asociar investigación proyectual con las características de lo que se conoce 
como investigación artística. 

Desde este punto de vista, la práctica arquitectónica caracterizada como 
investigación proyectual, deja de obedecer solamente a finalidades práctico–utilitarias. Por 
estar dotada de contenido estético no es simple “reproducción fenomenológica” de la 
realidad, en tanto esta es incapaz de trascender el nivel de las simples apariencias, y en 
consecuencia, incapaz de proporcionar un conocimiento también válido de la realidad, en 
este caso de la realidad arquitectónica. 

En cuanto realidad estética, la obra arquitectónica no está necesariamente al servicio 
de un enmascaramiento, de un ocultamiento de la realidad misma. Y si bien, como 
posibilidad de un determinado conocimiento, no deviene en conocimiento teórico sino 
artístico, en nuestro caso, podríamos decir simplemente arquitectónico: tiene su propio 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      67 : 319 

fuero, su propia lógica, que enfrentada a la realidad y polemizando con ella, no la pierde de 
vista20 

Como dice Kosik, toda obra de arte muestra un doble carácter e indisoluble unidad: 
“es expresión de la realidad, pero, simultáneamente crea la realidad, una realidad que no 
existe fuera de la obra o antes de la obra sino precisamente en la obra”.21 

Desde este punto de vista la investigación proyectual crea una realidad que no existe 
fuera ni antes del proyecto sino precisamente en él, y a través del cual se produce la 
sedimentación histórica de la experiencia arquitectónica. 

Se trata de un “conocimiento de la realidad arquitectónica” que se presenta en forma  
“arquitectónica”, a través de obras que poseen una evidencia sensible que, asociada a la 
problemática práctica y teoría de la arquitectura, le permiten constituir un sistema: el sistema 
que encuadra la experiencia arquitectónica como parte de la experiencia estética de la 
realidad y que a lo largo de la historia constituye un componente fundamental de la 
experiencia global de la realidad.» (Rodríguez y Mariño, 2005: 202-203) 

 

Reconociendo la posibilidad de una diferencia epistemológica entre ciencia y 

arquitectura, lo cual no significa imposibilidad de articulación o relación, y omitiendo el 

hecho de que ellos refieren más a “la obra arquitectónica”, lo cual interpreto como la 

edificación ya realizada, en vez de al proyectar arquitectónico, que es hacia donde 

propongo dirigir la cuestión al hablar de investigación proyectual arquitectónica; dirijo mi 

atención hacia los fundamentos de la investigación proyectual como un programa de 

investigación vigente en la EACRV-FAU-UCV y los esfuerzos de la MDA por desarrollarlo. 

 

1.1.2.c.- La Maestría de Diseño Arquitectónico 

En 1997 se abre la primera cohorte de la Maestría en Diseño Arquitectónico. En la 

exposición de motivos del documento de creación académica de este programa, su 

coordinador, el Prof. Azier Calvo, destacaba la misión que se aspiraba cumplir: 

«Insertada dentro del Sector de Conocimientos que mayor peso tiene dentro del 
esquema curricular del pregrado, el que cuenta con el mayor número de profesores 
adscritos y el que motoriza e impulsa la más numerosa y variada cantidad de discusiones, 
experiencias, indagaciones y respuestas dentro del quehacer proyectual, la Maestría abre la 
oportunidad de complementar y profundizar las particulares connotaciones que tiene dicha 
                                               

20 SILVA, Ludovico. (1970) Belleza y Revolución. Caracas, p. 148-149 
21 KOSIK, Karel. (1979) Dialéctica de lo concreto. Mexico: Grijalbo, p. 143 
 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      68 : 319 

dinámica con el desarrollo de concretas líneas de investigación y la formación de 
investigadores. 

 Se intenta, por tanto, consolidar una incipiente pero ya marcada preocupación 
dentro del Sector Diseño por ubicar tanto espacial como temporalmente la práctica 
proyectual y sus correspondientes resultados. Para ello no sólo se profundizará en la 
biunívoca relación que existe entre el acto de proyectar y la actividad investigativa, 
pudiéndose sentar las bases para determinar con toda rigurosidad cuándo, cómo y por qué 
el proyecto de arquitectura puede ser considerado como investigación, sino también en las 
implicaciones que tiene el realizar dicha actividad en en un período de tiempo específico (la 
contemporaneidad), una región (territorio, lugar, zona, país) determinada (Latinoamérica-
Venezuela) y, en consecuencia, bajo la influencia de ciertos patrones culturales. (…) 
…aunque incorpora como importante ingrediente la actividad proyectual y su 
correspondiente dosis instrumental, la Maestría se orienta fundamentalmente hacia 
profesionales y docentes preocupados por incrementar su formación teórica y mejorar su 
capacidad crítica e investigativa. (4) 

  

 

 Además entonces de propender a una «…formación de alto nivel en Diseño 

Arquitectónico y en trabajos de investigación que se desprendan de la actividad 

proyectual…», (4) el objetivo y centro conceptual de la MDA se ubicaba en la «…reflexión 

sobre el acto de proyectar y en especial sobre el proyecto de arquitectura…», (4) 

persiguiendo un enfoque formativo del pensamiento, respecto del diseño arquitectónico, 

más que instrumental. 

En cuanto al carácter y naturaleza de los conocimientos que la MDA procuraba 

producir, destacaba la importancia de una teorización culturalmente situada, dinámica y 

pertinente y, esto llama poderosamente mi atención, puntualizaba entre sus metas la 

siguiente:  

«Vincular la arquitectura, una vez reconocida su especificidad disciplinar, con otras 
áreas del conocimiento tras la búsqueda de aportes que enriquezcan su interpretación y 
comprensión.» (5) 

 

Vinculación de la arquitectura con otros saberes y reconocimiento de la 

especificidad disciplinar de la arquitectura. He aquí de nuevo la tensión genética de nuestra 

Escuela: ¿Qué clase de saber es la arquitectura? y ¿en cuál o a cuál de los saberes 

conocidos se inscribe o adscribe? 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      69 : 319 

Al referirse a la “investigación en la Maestría”, el documento citado la califica de “un 

vasto terreno investigativo” y la describe en consonancia con su objetivo: «…las 

exploraciones que ella impulsará profundizarán en torno a la reflexión sobre el acto de 

proyectar y en especial sobre aquellos componentes de la proyectación arquitectónica que 

tienden a convertirla en un producto cultural. (…) la atención se centrará sobre la producción 

arquitectónica contemporánea en general y latinoamericana y venezolana en particular.» (7) 

Las líneas fundadoras declaradas por la MDA eran tres: a) la(s) relación(es) 

arquitectura-identidad22; b) el peso que cobra la noción de entorno, en una concepción 

contextualista de la arquitectura; y c) el desarrollo de la Habilidad de Diseño Espacial23. 

Todas ellas a ser trabajadas “dentro del Taller de Proyectos”. 

La apertura y curso cotidiano de la MDA se vio atravesada por importantes 

controversias, lo cual la llevó casi a su desaparición sin haber egresado ninguno de sus 

estudiantes inscritos. Efectivamente, para ese mismo año, el Prof. Calvo solicitó a distintas 

personas relacionadas con la Maestría –algunos de ellos cursantes– sendos ensayos 

acerca de la investigación en arquitectura. De los documentos disponibles24, quiero 

destacar tres: a) el del Prof. Carlos Pou, quien en ese momento era cursante activo de la 

MDA; b) el del Prof. Igor Albornett, quien se desempeñaba como investigador adscrito al 

Instituto de Urbanismo de la FAU y c) el de la Prof. Dyna Guitián, quien era profesora en el 

programa académico de la MDA. 

Los tres ensayos dan cuenta de que el debate entre arquitectura y ciencia, entre 

diseñar e investigar, resurge con nitidez y fuerza. Lo cual interpreto como una cuestión 

irresoluta. 

                                               
22 La cual tiene hoy día un producto de referencia primordial, la tesis doctoral de mi tutor, el Prof. Azier Calvo, titulada: Venezuela y el problema de 

su identidad arquitectónica (2007). 
23 «Inscrita dentro de la labor investigativa que desde 1984 viene desarrollando dentro del Sector Diseño el Laboratorio de Experimentación Espacial 

(hoy Centro de Estudios del Espacio Arquitectónico), basada en la incorporación que hace el del Prof. Isaac Abadí de la Habilidad de Diseño 
Espacial (HDE) a las cinco habilidades y destrezas que según Broadbent (1973) todo arquitecto debe poseer (Habilidad Analítica, Habilidad 
Creativa, Habilidad Crítica, Habilidad Espacial y Habilidad Comunicacional).» (Ob. cit.: 7 ) 

24 Recopilados y muy gentilmente facilitados por la Prof. Yuraima Martín, por su trabajo de investigación en curso titulado: ¿Investigar proyectando? 
Una mirada a la producción de conocimiento en los talleres de diseño de la FAU-UCV. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      70 : 319 

Sólo quiero destacar que Pou (1997), en su ensayo titulado: Texto, lenguaje y ciencia. 

Una propuesta de interpretación desde la naturaleza experimentativa del proyecto 

arquitectónico, consideraba que «…construir a la Arquitectura como una ciencia es un 

problema imposible, fútil e ideológico» (2), cuestiona y manifiesta su desacuerdo con la idea 

de convertir al proceso de proyecto en objeto de estudio o en texto (infiero: discurso) (3), 

llama simulacros científicos a los intentos de Christopher Alexander y de Peter Eisenman y 

los equivale o compara a estilos históricos (3), piensa que sólo se trata de una 

manipulación ideológica con apariencia de científica, cuyo fin es legitimar «…resultados 

expresivos que (…) se desvinculen de los códigos que pertenecen al estatuto cultural y 

social» (3), lo cual le supone una ruptura entre proyecto arquitectónico y la significación del 

hecho arquitectónico. Pou termina su ensayo de la siguiente manera, apoyándose en el 

agudo e insistente cuestionamiento que el Prof. Oscar Tenreiro viene sosteniendo, desde 

hace varios años, contra la crítica arquitectónica entendida como exégesis conceptual y 

discursiva:  

«El fenómeno arquitectónico no se puede explicar, sólo se puede describir con las 
limitaciones que el lenguaje verbal impone. Por eso sólo será posible hablar de una teoría de 
los hechos arquitectónicos, y no de una teoría del proyecto.25 Los esfuerzos por predecir 
desde la teoría los conocimientos que se derivan del proyecto, han sido vanos e 
infructuosos. Estas mismas líneas no pueden eludir una cierta carga de desaliento por 
intentar explicar lo que en el ejercicio diario es una convicción respaldada por los hechos. 
(…) La arquitectura es objeto real, es el hecho construido mismo; sin embargo, en el ámbito 
del discurso arquitectónico un proyecto es una realidad virtual, una potencialidad no 
demostrada, y no supone en rigor, la presencia de arquitectura o artefacto: La autonomía del 
plan, en este caso proyecto arquitectónico, coloca en situación de suspenso las 
posibilidades existenciales del artefacto. Esto plantea que los intentos por describir la 
arquitectura en base a (sic) la actividad proyectual, deben ser entendidos sólo en la medida 
que el proyecto se vincula a la arquitectura en su noción de “verdad”, donde asimilamos la 
noción de “verdad” al de “correspondencia” russelliana comprendida por “la rigurosa 
especularidad entre lenguaje y mundo, y la identidad de estructura entre proposición 
verdadera y hecho denotado”. En ese sentido toda divergencia de la materialidad del 
proyecto con la “verdad” que postula la materialidad de la cosa, no se incluye en una poética 
descriptiva de la arquitectura, sino en cualquier otro tipo de especulación fuera del ámbito de 
la disciplina.» (Pou, 1997: 16) 

 

                                               
25 Pou se apoya en un texto del Prof. Oscar Tenreiro, titulado: Sobre la naturaleza de la Crítica. Creo que se refiere a su trabajo de ascenso del año 

1996, titulado: Interpelando a la crítica. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      71 : 319 

Por su parte, Albornett (1997) en su ensayo titulado: Investigación y proyecto 

arquitectónico: ¿bajo qué condiciones se podría hablar de investigación científica en 

Arquitectura? Algunos lineamientos epistemológicos para un dimensionamiento del debate, 

procura identificar las posturas que traban la posibilidad de comprender la investigación en 

arquitectura a través del proyectar. (1) Hace una revisión epistemológica de la noción de 

ciencia, por una parte, y de la noción de proyecto en arquitectura, por la otra. (1-5) 

Cuestiona como retórica hueca la argumentación que, al no poder responder 

satisfactoriamente sobre los cuestionamientos de la relación ciencia y arquitectura, postula 

que arquitectura es sólo arquitectura como base para negar toda posible vinculación y 

acudir a la noción positivista de la “caja negra” para distraerse del problema. (6) 

Apoyándose en autores como Christopher Alexander (1966 y 1977), Edgar Morin (1977) y Jean 

Louis Lemoigne (1994 y 1995), entre otros autores, desarrolla argumentos a favor de pensar a 

la arquitectura como una de las nuevas ciencias del ingenio, que, así como la ingeniería y la 

informática, requerirían de una concepción más amplia que la heredada del positivismo. 

Apunta a identificar el “proyecto de diseño” como la actividad que define al arquitecto y 

argumenta que es con base en ese identificador que debe ser formulada una 

epistemología apropiada para la arquitectura. (7-10) Termina posicionándose en una 

concepción construccionista y abierta del proceso de producción de conocimientos en 

arquitectura y transcribo el siguiente fragmento, el cual suscribo casi completamente: 

«…No creo que haya borrones y cuentas nuevas en nuestras formas de concebir y 
concebirnos. Creo que somos producto de varias formas de construir ese conocimiento, 
incluida la positivista. Admito que los fundamentos positivistas tiene una coherencia interna 
que se hace difícil de omitir a la hora de enfrentar un proceso de investigación en 
Arquitectura. Sin embargo, sus fallas en la consideración del diseño como concepto tabú a 
sus métodos de investigación, nos llevan a buscar del lado del constructivismo, 
concepciones específicas de las esferas de lo artificial y humano que satisfagan nuestra 
concepción del pensamiento arquitectónico y sus lógicas. 

Creo que el ingenio singular de Leonardo da Vinci es un ejemplo y modelo a estudiar, 
de cómo el uso de la racionalidad Obstinada (sic) y rigurosa en las artes de la Arquitectura, la 
ingeniería, la cocina y la pintura (sin deslindar terrenos científicos o no), puede constituirse 
una forma clara y concreta de abordar el problema del proyecto en los términos más 
globales del pensamiento humano. Creo que al abordarlo así, como una cuestión general del 
pensamiento, tendremos más oportunidades de comprenderlo y reinventarlo, que de forma 
parcelaria y ocultista, como algo de lo que somos simplemente medios de concretización, 
no dueños. Creo sobretodo en la necesidad de promover el debate más allá de nuestro 
claustro académico, más allá de nuestra parcela disciplinaria, porque sólo en la diversidad 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      72 : 319 

de enfoques se puede hilvanar una visión sólida y robusta de lo posible de la investigación 
como proceso de diseño, y del diseño de la investigación.» (Albornett, 1997: 13) 

 

Sobre el ensayo de la profesora Dyna Guitián permítaseme, por favor, hacer una 

pausa breve, ya que lo trataré en el segmento que acompaña a estas mismas notas y que 

he titulado: “Un programa de investigación en Arquitectura”. 

A pesar de toda la oposición que sufrió la MDA, especialmente desde varios de los 

profesores de las Unidades de Diseño y del área de Historia de la arquitectura, de la 

EACRV; entre 2002 y 2004 egresaron los primeros cinco magister del programa: Alejandro 

Haiek (2002) con el trabajo titulado: Anatomía artificial: prototipos experimentales para una 

arquitectura de adaptación; Francisco Martín (2003) con el trabajo titulado: El proyecto como 

objeto de proyecto : sentidos de una doble operación; Alfredo Caraballo (2004) con el 

trabajo titulado: Genérico-local: mirada sobre la naturaleza de la esfera pública 

contemporánea; Roberto Puchetti (2004) con el trabajo titulado: Memoria y lugar interacción 

y propuesta: proyecto arquitectónico en el borde Sur de la Ciudad Universitaria de Caracas 

como detalle del territorio y  Maximiliano Rengifo (2004) con el trabajo titulado: Pendientes 

habitables: relieves operativos. Proyecto en el sector Santa Inés en Caracas como detalle 

del territorio. 

Actualmente la MDA continúa sumergida en la misma crisis. 

1.1.2.d.- ¿Hacer arquitectura o investigar? 

La vigencia del debate y, sobretodo, de la definición y desarrollo de la investigación 

proyectual en arquitectura, está vigente e intensa.  

En lo que sería la II Jornada de Investigación de la EACRV, celebrada en 2008, el 

Prof. de Teoría de la Arquitectura, Luis Polito, presentó una ponencia sobre la relación entre 

ciencia y arquitectura titulada: Arquitectura, proyecto e investigación; que es 

necesariamente una investigación indiscutiblemente vinculada a mi trabajo. La diferencia 

aparente estriba en que yo lo abordo tratando de practicar la investigación proyectual 

arquitectónica mientras que Polito está construyendo los antecedentes y significados 

actuales de tal relación. La diferencia de fondo radica en que Polito considera que este 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      73 : 319 

debate es básicamente inútil y distrae del único y verdadero objetivo que debería ocupar 

nuestro tiempo y energías: hacer arquitectura. Visto así, su enfoque y el mío están 

mutuamente en las antípodas de uno y otro. 

Lo que me inquieta de su posición es que cuando él aboga por el hacer arquitectura 

en vez de predicar sobre ella, no queda claro a qué se refiere. Me explico: cuando Polito 

exalta el “hacer arquitectura” pareciera estar diciendo que sólo es posible apreciarla, 

constatarla y hablar de ella a través de las edificaciones realizadas. Es decir, arquitectura 

es lo que está edificado. Si a través del proyecto no hay arquitectura, entonces la mayoría 

de los arquitectos en Venezuela, sobre todo los que hemos decidido hacer carrera 

académica, entre los que él está incluido, estamos “fritos”: no “hacemos arquitectura” y, si 

no “hacemos arquitectura”, será posiblemente lógico deducir que no “somos arquitectos”. 

Esta línea de pensamiento es una de mis más profundas insatisfacciones. 

Si, por el contrario, a través del proyectar-diseñar puedo afirmar que hago 

arquitectura, entonces será necesario aceptar que el discurso teórico tiene que 

desarrollarse, exponerse, sistematizarse, registrarse y contrastarse. He ahí un camino para 

vincularse con la ciencia. El problema para mí radica en cómo no perder la naturaleza del 

ser arquitecto en el proceso. 

En su ponencia, Polito hace una aguda crítica al documento de Rodríguez y Mariño, 

pues se pregunta por las implicaciones epistemológicas de todos sus argumentos, los 

cuales interpreta como insuficientes.  

En la exploración inicial de argumentos que para Polito significa su ponencia, dice 

que se propone indagar sobre las relaciones entre el pensar (conocer) y el hacer; que 

tratará en su estudio de decidir si son actividades que se autoexcluyen o si, por el 

contrario, son indisociables (7-8): 

«La relación entre el pensar y hacer arquitectura, o entre teoría y práctica, es un tema 
vasto y siempre presente. Sin embargo, nuestra preocupación y nuestro objeto de estudio se 
enfoca en el quehacer contemporáneo. Una de las razones de tal decisión es que el 
problema, hoy, se revela urgente y problemático. Por otra parte, creemos que las búsquedas 
actuales de integración entre investigación y el proyecto, dejan de lado a un componente 
fundamental: a la propia arquitectura. Y aquí aparece una hipótesis fundamental de nuestro 
trabajo: mientras no se incluya a la arquitectura misma, a las manifestaciones del proyecto y 
sus consecuencias éticas, políticas y culturales, la vieja discusión entre el investigar y el 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      74 : 319 

hacer se encuentra en un callejón sin salida, atada por las pretensiones de modelos de 
actuación e investigación que se recrean en su propia coherencia epistemológica, dejando 
de lado el objetivo fundamental: la arquitectura real y construida, preferiblemente de calidad, 
y, ella sí, integrada.» (17) 

 

Desde esa consideración, y a través de una revisión histórica del conjunto de la 

Weissenhof  expuesto en el MOMA (1932), los CIAM, el GATEPAC y la Bahuhaus, Polito 

afirma que «…todas estas experiencias revelan la existencia de un plan común, de un 

paradigma sólido en el que una pregunta como las que nos hacemos con este trabajo no 

tenía cabida, por la sencilla razón de que el problema no existía.» (17-19) 

Cuando se aproxima a evaluar la situación en Venezuela, y teniendo como 

referencia el ensayo del Prof. Eduardo Castillo (2005), Polito dice: 

«… lo que se puede constatar en la actualidad es que el arquitecto contemporáneo 
se encuentra sin asideros sólidos. Las respuestas se tratan de encontrar en otras disciplinas, 
en los vanos intentos por cargar de discursos teóricos a la práctica de la arquitectura, en la 
validación de métodos, o en la pretendida integración entre las actividades de la 
investigación y el diseño. Resulta inquietante constatar que en todas estas búsquedas 
diversas lo que ha quedado desdibujado es la propia arquitectura. Aun entendiendo que el 
artículo del profesor Eduardo Castillo se ubica en el ámbito académico, creemos que resulta 
revelador la ausencia absoluta de referencias a la propia arquitectura, en su dimensión 
práctica y en su construcción real. (20) (…) La misma ausencia se encuentra en el artículo de 
la profesora Carmen Dyna Guitian. Aquí, el propósito de integración entre investigación y 
diseño debe conducir a la “biografía proyectual”, un instrumento metodológico 
absolutamente individual que permita hacer “coincidir al diseñador y al teórico” (Guitian, 
1998: 12-13), con el único objetivo de conseguir un “modelo propio”. (21) 

 

He ahí, entonces, la crítica de Polito a la propuesta de la investigación proyectual 

arquitectónica. La represento con más intensidad al transcribir los párrafos finales de su 

ponencia:  

«Terminaremos compartiendo unas palabras que leímos hace ya algunos años. Nos 
impactaron profundamente. Tienen que ver con Alvar Aalto, con cuyas palabras se da inicio a 
este texto. La idea es de Gordon Best, y la encontramos en el ensayo titulado “Método e 
intención en el diseño arquitectónico”. Leamos:  

La diferencia más notable entre el diseño de Aalto y el de Alexander es que el primero genera una gran 
parte de su información sobre el problema mediante la codificación, mientras que Alexander no empieza a 
codificar hasta que su descripción del problema es completa. (Broadbent et. alt., 1971: 339-341).  

Ya entonces, e igual ahora, advertimos un tremendo problema en esta apreciación, 
porque la diferencia más tangible e importante entre el diseño y la arquitectura de Aalto y 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      75 : 319 

Alexander es que el primero fue un gran arquitecto, porque hizo una gran arquitectura. La 
recordamos y la recordaremos: Paimio, Mairea, Säynätsalo… De Alexander, recordamos sus 
libros, importantes y útiles, pero ninguna obra arquitectónica relevante.  

Para la propia arquitectura, estas diferencias no deben ser olvidadas. Las posibles 
investigaciones, métodos y formas de proyecto no pueden estar por encima de la propia 
arquitectura.» (23-24) 

 

¿Pensar la Arquitectura es no hacer Arquitectura? 

 

Sin embargo, quiero quedarme con la idea de la reflexión que Polito anota en su 

ponencia bajo el título “Ciencia y arquitectura: ¿los mismos métodos?” Él cita al arquitecto 

brasilero Joao Rodolfo Stroeter (1997): 

«En arquitectura, el método tradicional de proyectar, y el más utilizado es el dibujo... 
mediante una técnica semejante a la de ensayo y error, la solución se modifica y perfecciona 
hasta alcanzar un nivel considerado como satisfactorio. En rigor, un proyecto de arquitectura 
nunca se termina… la tendencia del autor es la de alterar continuamente el proyecto en un 
proceso sin fin… Esto no sucede, dadas las restricciones de orden práctico.» (8) 

 

Es en el desarrollo de las ideas que Polito trabaja a partir de esta consideración, que 

su trabajo y el mío pueden encontrar un puente cierto de comunicación, vinculación y 

extensión. 

 

1.1.2.e.- Un programa de investigación en Arquitectura 

 

En su ensayo de 1997, titulado: El oficio del arquitecto: conciencia discursiva de una 

práctica, el cual fue reescrito y publicado en la revista Tecnología y Construcción en 1998 

bajo el título: La Biografía Proyectual: ¿Una posibilidad de encuentro entre investigación y 

diseño arquitectónico?, la profesora Dyna Guitián propuso el concepto de biografía 

proyectual: 

«La proposición de la biografía proyectual hace coincidir al diseñador y al teórico en 
la medida en que se explica una manera de relacionar la creación y la razón sin que se 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      76 : 319 

escindan en procesos irreconciliables, sino por el contrario se complementen de manera 
dialéctica. Es un método que permite pasar de la conciencia práctica a la discursiva.» (Guitián, 
1997: 14) 

 

Los momentos primordiales de un programa de investigación que ella denominó 

biografía proyectual, tendría entonces como premisa hacer coincidir al diseñador y al 

teórico a partir de alcanzar explicaciones que relacionen la creación con la razón, cito: 

«La biografía proyectual es el momento para dilucidar cómo se produce el 
conocimiento en el proceso de producción de representaciones en la proyectación 
arquitectónica y cómo las ha producido el diseñador. El investigador tiene que reconstruir su 
historia como diseñador, detectando los componentes claves del modelo que ha pretendido 
seguir y haciendo un análisis crítico del modelo asumido, en término de estereotipo, tipo o 
arquetipo para proceder a explicitar lo que serían los fundamentos de un modelo propio. 

El momento para investigar: a partir de un tema determinado, siguiendo las pautas de 
la biografía proyectual, elucidar el proceso de investigación. 

El primer momento de investigación y diseño: primera aproximación al objeto de 
estudio/objeto de prefiguración arquitectónica. 

El segundo momento de investigación: la construcción de la representación.» (Guitián, 
1997: 16) 

 

Esta es la propuesta que seguí en mi trabajo. Yo traté de hacer de mí el ensayo vivo 

de este procedimiento en lo que sería la reconstrucción de mi historia como diseñador y la 

definición del momento para investigar. Creo que no seguí los otros dos momentos 

descritos por Guitián según su prescripción, pero me aproximé. En todo caso, intenté 

asumir lo que ella propuso como reto: 

«El reto de plantearse la relación entre la investigación y el diseño no es tanto si es 
posible o no investigar en el interior del proceso de proyectación, (como si el problema fuese 
a dilucidar cuál es el carácter de la acción, prefigurar realidades espaciales y obtener 
conocimiento sistematizado) el reto, insisto, es llegar a descubrir cómo es ese doble carácter 
del proceso de proyectación y por qué medios se explicita, se registra, se fundamenta y se 
produce la construcción de la abstracción para la producción teórica.» (Guitián, 1997: 15) 

 

1.1.2.f.- La investigación proyectual hoy en la FAU-UCV 

Mi opinión es que la investigación proyectual en la FAU-UCV sigue siendo una 

aspiración metodológica de la MDA, restringida a su cada vez más reducido ámbito de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      77 : 319 

acción, porque no ha logrado formularse de tal modo que los arquitectos practicantes se 

reconozcan en ella y a través de ella como un proceso consustanciado con su práctica, 

orientado a la recreación y creación de sus conocimientos, de modo sistemático, 

contrastable y validable. 

 

En todo caso, en el folleto de la segunda convocatoria a cursar la MDA (2004-2005), 

en la que he actuado como cursante, la presentación del programa señalaba lo siguiente: 

“La Maestría aspira a constituirse en el ámbito de formación del más alto nivel en Diseño 

Arquitectónico y en investigación acerca de la actividad proyectual…”. Entre sus objetivos, 

el segundo era: “Replantear los términos de la relación entre proyecto de arquitectura y 

procesos de transformación físicos”. Con estos dos fragmentos reflejaba, muy en 

entrelíneas, el concepto de investigación proyectual. 

De manera más específica, en la introducción del programa del primer Seminario de 

Investigación y Diseño se esbozaba el concepto de investigación proyectual de la siguiente 

manera: 

«Las exigencias del trabajo final de grado de la Maestría en Diseño Arquitectónico se 
centran en demostrar la capacidad para relacionar las operaciones propias de la producción 
de conocimiento y las operaciones propias del diseño arquitectónico en el proceso de 
proyectación arquitectónica, es decir, demostrar la capacidad para realizar investigación 
proyectual.» 26 

 

Con estas dos citas destaco lo que consideré el asunto estructurador de mi 

formación durante la MDA: aproximarme a comprender el concepto de investigación 

proyectual en arquitectura y reflexionar sobre mi actuación desde, hacia y a través de él; de 

                                               
26 Curso del segundo trimestre del plan de la MDA_II; correspondiente al periodo lectivo enero-abril de 2005 y dirigido por la Dra. Soc. Carmen 

Dyna Guitián. El subrayado es mío. Nótese que la expresión “en el proceso de proyectación arquitectónica” podría ser leído con cierta 
ambigüedad. La interpreto como contexto del estudio de la relación y propongo la siguiente redacción: “…demostrar la capacidad para 
relacionar las operaciones propias de la producción del conocimiento y las operaciones propias del diseño arquitectónico, durante el proceso 
de proyectación arquitectónica…” 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      78 : 319 

acuerdo con mi búsqueda de “integrar sólidamente” mi espíritu de arquitecto con el de 

académico.27  

  

Con este punto considero terminado este registro del estado de la investigación 

proyectual arquitectónica en la EACRV-FAU-UCV. Quiero dejar constancia de que fue 

escrito a posteriori del desarrollo del resto del trabajo, como un esfuerzo por hacer visible y 

comprensible para un lector, lo que yo, en tanto persona inmersa en la realidad de la FAU-

UCV y preocupado por el tema de la investigación proyectual arquitectónica en la MDA, de 

manera exploratoria, abierta y no sistemáticamente registrada, salvo en la memoria de mis 

experiencias vitales, comprendí y teóricamente usé para actuar en mi biografía proyectual. 

 

1.1.3.- El tema es el saber hacer de un arquitecto como investigación proyectual 

Al observar sistemáticamente cómo relaciono “las operaciones propias de la 

producción de conocimiento y las operaciones propias del diseño arquitectónico en el 

proceso de proyectación arquitectónica”, he discurrido a través de construcciones 

teoréticas acerca de cómo procedo al proyectar-diseñar y de cómo hago, en última 

instancia, lo que se espera de mí como arquitecto. Ello, durante un momento determinado 

y comparando un número finito de casos de proyecto-diseño (editopías) realizados por mí.  

Se ha tratado entonces de reflexionar y documentar, en un momento acotado, 

acerca de mi saber hacer de arquitecto que, al producirse como análisis de la relación 

entre una posible transformación de mis conocimientos y mi proceso de proyectar-diseñar, 

ha supuesto la realización de una investigación proyectual arquitectónica. 

 

                                               
27 Al arquitecto que “integra sólidamente” su ser “demiúrgico” con el ser “profesional-académico”, es al que nombro como editopólogo. Concepto 

en desarrollo para mi tesis doctoral. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      79 : 319 

1.1.4.- El problema es saber cómo hago 

El esbozo hecho acerca de la investigación proyectual me aproxima a una reflexión 

sistemática acerca de mi quehacer como arquitecto. Puedo plantearme que ello es 

necesario en virtud del cuestionable estado en que considero se halla el ser arquitecto en 

Venezuela. He esbozado una concepción de la Arquitectura y un modo de conocer la 

realidad arquitectónicamente, fundado en la hipótesis de que la actividad de proyectar-

diseñar es un acto de investigación. Considerando esto como un punto de inflexión en mi 

devenir de arquitecto, asumo el problema de estudiar e interpretar cómo relaciono “las 

operaciones propias de la producción de conocimiento y las operaciones propias del 

diseño arquitectónico en el proceso de proyectación arquitectónica”. 

Despliego esa inquietud así: ¿Qué creo saber hacer y qué sé que hago? ¿Qué 

relación hay entre lo que creo que sé y lo que hago?  

Saber qué hago. ¿Cómo puedo saber que sé lo que hago? ¿Qué puedo decir 

acerca de los tipos de conocimientos que logro identificar en mi quehacer? 

¿Cuáles son “las operaciones propias de la producción de conocimiento”? ¿Cuáles 

son “las operaciones propias del diseño arquitectónico”? ¿Hay operaciones “impropias” de 

la producción de conocimiento y del diseño arquitectónico? ¿Cómo “el proceso de 

proyectación arquitectónica”, en tanto contexto, determina o incide en ambos tipos de 

operaciones? ¿Qué relaciones se podrían identificar entre ambos tipos de operaciones? 

Más específicamente: ¿cómo describo mi quehacer arquitectónico en función de lo 

anterior? ¿Qué proyecto o proyectos he tenido en la mente cuando he proyectado-

diseñado en los distintos momentos que estudio? ¿Cómo identificarlos, definirlos y 

caracterizarlos? ¿Qué crítica me formulo al reconocerlos? 

¿Y cómo se da en la práctica ese proceso de autoconciencia? ¿Qué método sigo 

para reconocer mis intensiones teóricas y mis estrategias proyectuales? ¿Qué dificultades 

identifico? 

¿Hasta dónde puedo hacer público mi proceso de proyectar-diseñar? 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      80 : 319 

¿Podría de ese modo definir una diferencia que planteo entre un arquitecto 

practicante y arquitecto profesional? 

 

1.1.5.- Por intuiciones que pretenden mostrarse como hipótesis impertinentes 

No soy el que he sido, ni tampoco el que habré de ser. 

No soy el que he sido antes, durante y justo al término de la Maestría de Diseño 

Arquitectónico (MDA) que cursé en la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la 

Universidad Central de Venezuela (FAU-UCV); ni tampoco el que habré de ser, luego de 

terminar el Trabajo Final de Grado (TFG) de dicha maestría. 

La estructura del orden mental que poseo, en muchos sentidos equivalente a la que 

el yo que cada uno de nosotros es también posee, se transforma en algún grado con las 

experiencias vividas, con las preguntas que durante ese vivir he sido capaz de formularme 

e intentar responder. Aún más cuando esas preguntas se dirigen a pensar el pensar desde 

el que acontecen. 

Trabajo desde una concepción de ciencia que no es la clásica o convencional, que 

debe mucho a las ciencias sociales y que concibe al conocimiento como un discurso 

construido y en permanente transformación. Desde esa concepción –que declaro en mis 

notas para aproximar mi posición metodológica para este trabajo– no cabe la concepción 

de hipótesis en el sentido de una respuesta provisoria respecto de algún problema que 

deba ser confirmada o verificada. Sin embargo, esta investigación se funda en intuiciones –

como tantas lo han hecho–, así que lo que aquí podría comprenderse como el sucedáneo 

de una hipótesis es el enunciado de una intuición que, a través de preguntar y discurrir 

sobre sí misma, construye argumentos para fundar alguna posibilidad para 

razonablemente creerla, en algún sentido, válida y útil. 

Expongo esa intuición o hipótesis así: 

Aunque pienso que el proceso de proyectar-diseñar arquitectónico no es 

necesariamente lineal (como tampoco lo ha sido el de esta investigación), puede ser un 

campo “observable” introspectivamente en el transcurso del proceso para registrar y 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      81 : 319 

predicar, desde ahí, sobre las cualidades e intensidades de los fundamentos o fragmentos 

teoréticos que soportan dicho proceso, detectar y comentar los referentes a los que digo 

acudir e interpretar los bocetos y dibujos arquitectónicos realizados para entrever las 

razones que sustentan sus transformaciones y/o enunciados, comparándolas con 

aquellos.28 

 

Dicho de otra manera: 

 

Puedo pensar sobre mi pensar durante el proyectar-diseñar arquitectónico, discurrir 

sobre él y registrarlo sistemáticamente para exponerlo a una conversación crítica e, incluso, 

aproximar un modo de registrar ese proceso de reflexión introspectiva de un arquitecto 

durante su proyectar y considerar esto como una investigación proyectual arquitectónica. 

 

 Considerando al proyecto como saber qué se hará y al diseño como publicar lo que 

se hará, y considerando también que el diseño se manifiesta en los dibujos arquitectónicos, 

mientras que el proyecto se manifiesta en los bocetos arquitectónicos; he asumido que 

estoy desplegando mi saber hacer de arquitecto de manera crítica y transformable al 

procurar un registro sincrónico de tres tipos de actividades: a) la de elaboración de 

documentos gráficos, b) la de escritura de enunciados, inquietudes y pensamientos en 

general y c) la de análisis hermenéutico de ambas y su relación. 

 

 

                                               
28 A medida que fui elaborando la investigación, por un momento intenté registrar lo que consideraba eran preguntas e “hipótesis” (entendidas 

estas como respuestas provisorias) que me formulaba para continuar; para ello, las fui clasificando como macro, derivada, subordinada e 
instrumental, estableciendo una relación de mayor a menor entre estas categorías, reconociendo en ellas grados de abstracción o de 
particularidad. Ver el anexo Nº 3, titulado Sistema de preguntas e hipótesis. No incluyo todas aquí, sino la versión final que hice de la que 
allá anoté como “hipótesis macro o principal” y que es la que aquí reseño y destaco. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      82 : 319 

1.1.6.- Declaración de los objetivos de este trabajo 

Objetivo general: 

Estudiar e interpretar sistemáticamente cómo pienso que relaciono las operaciones 

propias de la producción de conocimiento y las operaciones propias del diseño 

arquitectónico durante el proceso de proyectación arquitectónica, es decir, cómo pienso 

que puedo aproximarme a producir investigación proyectual.  

 

Objetivos específicos 

1. Proponer un modo de producir investigación proyectual, entendida esta como 

el análisis de la relación entre las operaciones propias de la producción de 

conocimiento y las operaciones propias del diseño arquitectónico durante el 

proceso de proyectación arquitectónica. 

2. Realizar un registro sincrónico de tres tipos de actividades: a) la de elaboración 

de documentos gráficos, b) la de escritura de enunciados, inquietudes y 

pensamientos en general y c) la de análisis e interpretación de ambas y de sus 

relaciones. 

3. Discurrir acerca de cómo acontece el proceso de proyectar-diseñar desde una 

aproximación metodológica que se desarrolle como reflexión introspectiva. 

4. Construir argumentos a favor de la reflexión introspectiva como un posible 

método de investigación proyectual en arquitectura. 

5. Anotar construcciones teoréticas (juicios razonados de intención teorética) 

acerca de cómo pienso que procedo durante mi proyectar-diseñar 

arquitectónico y qué conceptos parecen claves en ese proceso. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      83 : 319 

1.2.- APUNTES PARA DELINEAR UNA APROXIMACIÓN METODOLÓGICA 

Comprendo el investigar como la construcción sistemática de un discurso que 

intente explicar aquello que se considere un problema, derivando en una construcción 

teorética, esto es, un discurso pretendidamente prescriptivo acerca de qué debe 

atenderse, cómo debe considerarse y cómo proceder para transformar la realidad 

particular de ese problema acotado y en relación con otras realidades. Digo 

pretendidamente prescriptivo, porque considero que en arquitectura toda teoría es más 

bien una perspectiva.29 

La profesora Dyna Guitián lo propone así: 

«La investigación es una forma de práctica discursiva cuyo más alto nivel de 
producción se expresa en la capacidad de elaborar un constructo teórico, abstracción de las 
múltiples experiencias concretas de la práctica social reflexiva, posible de ser sometida a 
confrontación en futuras experiencias como proceso de validación de los resultados de 
investigaciones anteriores y, por ende, la posibilidad de avanzar en la elaboración de nuevas 
hipótesis que permitan el avance del programa de investigación que se pretende 
desarrollar.» (Guitián, 1997: 15) 

 

La idea de programa de investigación al que ella refiere se basa en la consideración 

de las teorías como totalidades estructurales sin límites que prescriban las posibilidades de 

su desarrollo (Chalmers, 1976: 114); consideración surgida al analizar las teorías desde un 

enfoque historicista y al observar que el significado de los conceptos está en buena parte 

vinculado al papel que desempeñen en una teoría coherentemente estructurada. Así 

comprendida, toda teoría es una realidad discursivamente construida. 

Desde un enfoque construccionista la realidad es una construcción mental humana, 

subjetiva, generada en la interacción social y llena de significados compartidos a través de 

la comunicación, por lo que no es única sino múltiple (Wiesenfeld, 1994: 259). En el caso de una 

obra arquitectónica, por ejemplo, hemos construido la relación entre unos principios 

ordenadores (realidad pensable) y una materia transformada (realidad sensible), sujeta a 
                                               

29 Esta definición que empleo de investigación, en un sentido general, está en deuda con los aportes que recibí en cursos de Investigación 
cualitativa, filosofía de la ciencia y formulación de proyectos de investigación; así como también de mis lecturas, siempre insuficientes e 
incompletas, de las referencias bibliográficas que sobre metodología de la investigación he consultado, aunque no citado. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      84 : 319 

esos principios30. Así comprendida, la Arquitectura es un saber situado en la conjunción de 

fenómenos racionales-sociales-artificiales (la realidad construida) y fenómenos empírico-

físico-naturales (lo real percibido).    

Cabe aquí una nota sobre la diferencia y relación entre lo real y la realidad que leí en 

Sarquis, la cual considero relativamente útil para referenciar e intentar precisar mi discurso: 

 

«…entender a la realidad como una producción humana –individual y social–, a partir 
de un real que puede ser atrapable en su dimensión social mensurable, pero que no por ello 
agota la explicación del mismo, sino incorpora su cambiante dimensión imaginaria. Esto nos 
posibilita visualizar y comprender que, al menos en la realidad que hemos construido, es un 
compósitum de múltiples estructuras, algunas poseedoras de una gran estabilidad y otras 
más cambiantes, que hacen posible la vida en sociedad, con capacidad de generar 
estructuras simbólicas de significados compartidos, que suelen ser resistentes a los 
cambios; pero es allí donde debemos incidir para que las mismas posibiliten absorber el 
acontecimiento, el evento inesperado, que no puede ser conceptuado por los saberes 
existentes y para el cual el pensamiento más experto debe, (sic) crear las categorías para 
acceder a su comprensión. 

No obstante, esta realidad, que se construye y reconstruye permanentemente y 
donde los media, en estos tiempos, cumplen un rol directriz coaccionante, posee una 
dimensión simbólica normativa, como mediación eficaz entre el real y la realidad que opera 
sobre los habitantes y hablantes, dando sentido a las cosas que hacen, e induciendo 
comportamientos y discursos. No obstante esta mediación, encarnada en general en los 
saberes particulares, nos da cuenta parcialmente –en el recorte preciso que el saber ha 
hecho– de esta realidad fabricada, (aunque negando su dimensión artificial, convencional y 
parcial) que nos permite la convivencia pacífica de los participantes de la sociedad. Pero la 
necesidad de comprender todo el real, nos angustia y estamos siempre intentando cerrar 
esa brecha entre lo que sabemos y lo que ignoramos –según Foucault entre las palabras y 
las cosas–; pero esto no implica que la mediación sea inútil y como tal deba ser desterrada 
para vivir permanentemente en la vida auténtica –en términos de Heidegger– para construir 
una realidad más cercana al real y menos engañadora; esta mediación es necesaria para 
acercarnos a comprender en parte ese real inaferrable. El arte, no promete la explicación 
acabada del real, sino que se presenta como una parcialidad y una ficción o realidad 
fabricada, y da cuenta en mayor medida de ese mundo real que pretendemos conocer. 

Si para conocer lo que es, nos enfrentamos con estas dificultades o complejidades, 
cuanto más si pensamos en crear un real con su realidad y conocerlo, algo que poco antes 
era lo que todavía no es.» (2006: 129-130)31 

                                               
30 La filósofa Sylviane Agacinsky dice que en la arquitectura se puso a «…la tectura bajo la autoridad de la arké…». (1992: 9). 
31 Subrayados míos, negrillas de Sarquis. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      85 : 319 

Investigar puede ser comprendido entonces como la mediación entre un real 

conocido y una realidad cognoscible, que se manifiesta como el discurrir de la producción 

de un constructo teórico socializable. 

Por otra parte, lo que convierte al investigar en una forma de producción de 

conocimiento es la sistematicidad de su método durante ese discurrir. Al respecto de este 

concepto, aproximo una definición general ofrecida por la profesora Rebeca Landeau: 

«El método puede considerarse como un medio para aplicar, de manera lógica, un 
procedimiento a una determinada acción con el propósito de abordar circunstancias de 
validez formal y, tal vez, reales, así como comprobar la actuación de un hecho en el cual se 
trabaja» (2007: 11) 

El atenuado significado de relación causa-efecto que se deja entrever a través de la 

palabra comprobación, lo contrasto con la definición más abierta que reseña el profesor 

Euclides Sánchez: 

«En la IC el método se entiende como el conjunto de pasos en interacción a través 
de los cuales se desarrolla la investigación. Estos pasos, según Maxwell (1996) son cuatro: 
a) el establecimiento de relaciones con el grupo o entorno en el que se llevará a cabo la 
investigación, b) la toma de decisiones sobre la escogencia de los sujetos, denominado 
también muestreo de los participantes, c) la elaboración y/o selección de los procedimientos 
de recolección de datos y d) la elaboración y/o selección de los procedimientos que se 
emplearán para su análisis. Schwandt (1990), coincide en cierto modo con la anterior 
definición al señalar que el método representa un conjunto de procedimientos por medio de 
los cuales se elaboran respuestas para los problemas de la investigación, pero extiende la 
definición hasta incluir los procedimientos con los que se evalúa la adecuación de esas 
respuestas a las preguntas formuladas.» (2000: 107) 

 

Importa entonces razonar cómo se procede y qué acciones específicas habrán de 

hacerse para elaborar respuestas a las preguntas que originan la investigación, 

permitiendo que tales respuestas o proposiciones puedan ser valoradas de acuerdo a 

unos determinados fines y alcances. Ello significa que es necesario justificar el método a 

emplear basándolo en unos principios, es decir, en una comprensión o enfoque que me 

permita razonar por qué pienso que debo proceder de una manera y no de otra. Dicho en 

otras palabras:  

«El término metodología designa el modo en que enfocamos los problemas y 
buscamos las respuestas. En las ciencias sociales se aplica a la manera de realizar la 
investigación. Nuestros supuestos, intereses y propósitos nos llevan a elegir una u otra 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      86 : 319 

metodología. Reducidos a sus rasgos esenciales, los debates sobre metodología tratan 
sobre supuestos y propósitos, sobre teoría y perspectiva.» (Taylor y Bodgan, 1984: 15) 

 

Aunque la anterior definición me resulta clara, la complemento con la del DFH, ya 

que relaciona el concepto de metodología con el de epistemología: 

«Metodología: (del griego :,J�, metá, hacia, y Ò*`H, odós, camino, con el sentido 
de «camino que se sigue», o manera de hacer algo) En general, la ciencia del método, o el 
estudio teórico de los métodos que se usan en las diversas ciencias. Más propiamente, 
reflexión de segundo grado (esto es, no sobre el objeto que tratamos, sino sobre el modo 
como tratamos a este objeto) sobre los procedimientos de la investigación científica. Se la ha 
considerado parte de la lógica o de la epistemología; en realidad se aproxima mucho a esta 
última, así como a la filosofía de la ciencia o a la teoría de la ciencia, pero puede distinguirse 
de ellas por un enfoque más centrado sobre las técnicas y los procedimientos de 
investigación que sobre los problemas lógicos y epistemológicos.»32 

 

Se entiende entonces que la declaración de una postura metodológica depende 

radicalmente de la episteme o campo epistemológico desde el que manifiesta33, o del 

paradigma al que se inscribe. En este orden de ideas, antes de declarar una postura 

metodológica, intentaré exponer las ideas desde las que digo actuar. 

 

1.2.1.- Sobre algunas consideraciones epistemológicas determinantes para este 

trabajo 

La aproximación metodológica en los medios académicos está razonada y 

comprobadamente enmarcada en un sistema protocolar proveniente de una ideología 

hegemónica de lo que es ciencia. Miguel Martínez Miguélez expone que ello genera lo que 

él denomina una inercia mental, lo que impide explorar otros modos de producción de 

conocimiento: 

                                               
32 Subrayado mío. 
33 Ferrater explica la noción de episteme con base en las ideas de Foucault, y acota que desde esta concepción se trata de una «…estructura 

subyacente y, con ello, inconsciente…», destaca que así comprendida, la «episteme no es una creación humana sino el lugar en el cual el 
hombre queda instalado y dese el cual conoce…» y señala también que el estudio de la episteme no es una historia sino una arqueología. 
(DFF: 1039). Esta noción se confronta a la idea de paradigma considerada en Kuhn (1962), de la cual escribiré más adelante, y con la que la 
idea de episteme guarda ciertas analogías pero se oponen desde “la posible inteligibilidad” de aquello de lo que se habla., según nos 
explica Ferrater. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      87 : 319 

«En los últimos tiempos, a menudo se ha denunciado (Martínez cita a: Kuhn, 1978; Polanyi, 
1969; Feyerabend, 1975, 1978; Weimer, 1979; Maslow, 1982) el nivel de asfixia y sofocación creativa, y 
la esterilidad intelectual que produce en los medios académicos la imposición de una 
normativa metodológica, la cual todo lo reduce a caminar por donde ya se caminó, a explorar 
como antes se exploró, a pensar como antes se pensó y, en resumidas cuentas, a no hacer 
nada que antes no se haya hecho, cortándole, de esta manera, las alas y el vuelo a la mejor 
imaginación creativa y al pensamiento original y productivo. Ante esta situación, se debiera 
tener siempre presente que no se puede disponer de un camino seguro y cierto para ir a un 
lugar que todavía se desconoce, o –como dice San Juan de la Cruz– “para llegar al punto 
que no conoces, debes tomar un camino que tampoco conoces.» (Martínez, 1997: 49)34 

 

A partir del desarrollo de ese estado del arte de producir conocimientos, Martínez 

argumenta a favor de la constitución y asunción de una nueva racionalidad y el paradigma 

emergente que surgiría desde ella. 

1.2.1.a.- Criterios epistemológicos de una nueva racionalidad 

Para la descripción general de lo que él llamó una nueva racionalidad, Martínez 

enumera una serie de postulados que son claves para avanzar en su comprensión, 

desarrollo y posibilidades como modos alternativos de producción de saber; esboza el 

problema de la autorreferencia, que aparece cuando un proceso de producción de 

conocimientos no pareciese vincularse a una tradición epistemológica; orienta hacia la 

comprensión de la realidad desde una ontología polisistémica y, con ello, deriva hacia la 

noción de inter y multidisciplinariedad, como vías imprescindibles para la producción de 

conocimientos basado en esta otra concepción científica. Aunque larga, permítaseme 

incluir aquí la siguiente cita que amplían un poco mi sucinta descripción: 

 

«…la epistemología actual ha ido logrando una serie de metas que pueden formar ya 
un conjunto de postulados irrenunciables, como los siguientes: toda observación es relativa 
al punto de vista del observador (Martínez cita a: Einstein, 1905: ver Bronowski, 1979, p. 249); toda 
observación se hace desde una teoría (Martínez cita a: Hanson, 1977); toda observación afecta al 
fenómeno observado (Martínez cita a: Heisenberg, 1958); no existen hechos, sólo interpretaciones 
(Nietzsche,1972); estamos condenados al significado (Martínez cita a: Merleau-Ponty, 1975); ningún 
lenguaje consistente puede contener los medios necesarios para definir su propia semántica 

                                               
34 Subrayado por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      88 : 319 

(Martínez cita a: Tarski, 1956); ninguna ciencia está capacitada para demostrar científicamente su 
propia base (Martínez cita a: Descartes, 1974); ningún sistema matemático puede probar los 
axiomas en que se basa (Martínez cita a: Gödel, en Bronowski, 1978, p. 85); la pregunta ¿qué es la 
ciencia? no tiene una respuesta científica (Martínez cita a: Morin, 1983). Estas ideas matrices 
conforman una plataforma y una base lógica conceptual para asentar todo proceso racional 
con pretensión "científica", pero coliden con los parámetros de la racionalidad científica 
clásica tradicional. 

En tiempos pasados se había creído que el problema de la auto-referencia era único 
de las ciencias humanas. Ahora sabemos que también existe en la física y en la matemática, 
es más, que está implícito en todo proceso consciente y racional y, por lo tanto, en todo 
proceso del conocimiento humano; es decir, que, en ciertos momentos, tenemos que 
examinar nuestros anteojos y que, quizá, tengamos que limpiarlos, para no tener que "barrer 
los monstruos matemáticos", como aconseja Lakatos (Martínez cita a: Lakatos, 1981, 1994). 

La naturaleza es un todo polisistémico que se rebela cuando es reducido a sus 
elementos. Y se rebela, precisamente, porque, así, reducido, pierde las cualidades 
emergentes del "todo" y la acción de éstas sobre cada una de las partes. 

Este "todo polisistémico", que constituye la naturaleza global, nos obliga, incluso, a 
dar un paso más en esta dirección. Nos obliga a adoptar una metodología interdisciplinaria 
para poder captar la riqueza de la interacción entre los diferentes subsistemas que estudian 
las disciplinas particulares. No se trata simplemente de sumar varias disciplinas, agrupando 
sus esfuerzos para la solución de un determinado problema, es decir, no se trata de usar una 
cierta multidisciplinariedad, como se hace frecuentemente. La interdisciplinariedad exige 
respetar la interacción entre los objetos de estudio de las diferentes disciplinas y lograr la 
integración de sus aportes respectivos en un todo coherente y lógico. Esto implica, para 
cada disciplina, la revisión, reformulación y redefinición de sus propias estructuras lógicas 
individuales, que fueron establecidas aislada e independientemente del sistema global con 
el que interactúan. Es decir, que sus conclusiones particulares ni siquiera serían "verdad" en 
sentido pleno.»35 

Podríamos, incluso, ir más allá y afirmar que la mente humana, en su actividad normal 
y cotidiana, sigue las líneas matrices de esta lógica dialéctica. En efecto, en toda toma de 
decisiones, la mente estudia, analiza, compara, evalúa y pondera los pro y los contra, las 
ventajas y desventajas de cada opción o alternativa, y su decisión es tanto más sabia 
cuantos más hayan sido los ángulos y perspectivas bajo los cuales fue analizado el problema 
en cuestión. Sin embargo, como puntualiza J.M. Salazar, "la ciencia se desarrolla a través de 
un cuestionamiento constante, el cual se agudiza en ciertos momentos que son preludio de 
cambios importantes" (1979, p. 31). Lo que se necesita, por consiguiente, es elevar su nivel de 
rigurosidad, sistematicidad y criticidad.» (Martínez, 1999: 11) 

 

1.2.1.b.- Un paradigma emergente 

Basado en esa nueva concepción de la “objetividad científica”, descrita desde lo 

que él llama una diferente teoría de la racionalidad que “brota de la dinámica y dialéctica 

                                               
35 Subrayados por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      89 : 319 

histórica de la vida humana”, Martínez destaca cinco principios que darían forma al 

paradigma emergente que él identifica, lo cito: 

 

«La tendencia al orden de los sistemas abiertos… (…)…nos pone ante el hecho 
cotidiano de la emergencia de lo nuevo y de lo imprevisto, como fuentes de una nueva 
coherencia. 

La ontología sistémica y su consiguiente metodología interdisciplinaria cambian 
radicalmente la conceptualización de toda entidad. (…) El acto humano se define por la red 
de relaciones que lo liga al todo. El acto en sí no es algo humano: lo que lo hace humano es 
la intención que lo anima, el significado que tiene para un actor, el propósito que alberga, la 
meta que persigue; en una palabra, la función que desempeña en la estructura de su 
personalidad. El método hermenéutico (con su posible conflicto de las interpretaciones) 
llega a ser, así, el método por excelencia para la comprensión del comportamiento humano.  

El conocimiento personal supera la imagen simplista que tenían los antiguos y la 
misma orientación positivista de un proceso tan complejo como es el proceso cognoscitivo, 
y resalta la dialéctica que se da entre el objeto y el sujeto y, sobre todo, el papel decisivo que 
juegan la cultura, la ideología y los valores del sujeto en la conceptualización y teorización de 
las realidades complejas. 

La metacomunicación y la autorreferencia nos ponen frente a una riqueza y 
dotación del espíritu humano que parecen ilimitados por su capacidad crítica y 
cuestionadora, aun de sus propias bases y fundamentos, por su poder creador, por su 
habilidad para ascender a un segundo y tercer niveles de conocimiento y por su aptitud para 
comunicar a sus semejantes el fruto de ese conocimiento. 

A su vez, el principio de complementariedad (…) es producido por la actividad 
cognitiva individual –trata de integrar en forma coherente y lógica las percepciones de varios 
observadores, con sus filosofías, enfoques y métodos, consciente de que todo conocimiento 
es relativo a la matriz epistémica de que parte y, por eso mismo, ofrece un valioso aporte 
para una interpretación más rica y más completa de la realidad que, a su vez, será una visión 
interdisciplinaria.» (Martínez, 1997: 156-157; énfasis por Martínez) 

 

Para mí, estas ideas han sido profundamente determinantes, pues hicieron aparecer 

inquietudes que aún siguen sumergidas en mi ignorancia. Pero la tensión me mueve y en 

este trabajo aparecen tímidos intentos por pensar mi pensar de arquitecto desde ella. 

1.2.1.c.- Conocimiento personal 

El DFH reseña que Sócrates: 

«…En un momento indeterminado de su vida cambia su interés inicial por las teorías 
sobre la naturaleza, en la que, al parecer, no ve principio de finalidad alguna, por el interés 
por un conocimiento de sí mismo y del hombre en general, siguiendo el oráculo que la Pitia 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      90 : 319 

de Delfos pronuncia a instancias de su amigo Querefonte, que le pregunta por el más sabio 
de los hombres.» (DFH: Sócrates) 

 

De ahí que, según el método que desarrolló, desde la ironía de declararse ignorante 

ante sus interlocutores, él afirmaba: «…sólo sé que no sé nada…», y mediante un 

razonamiento inductivo, a través del diálogo, junto a quien le acompañaba a conversar, 

deshilvanaba los argumentos en torno a un tema, hasta traer a la luz aquellas ideas que 

«…ya estaban en la mente de sus interlocutores pero sin que éstos lo supieran…». Por ello, 

el conocimiento mayor que una persona podía adquirir, estaba orientado a evidenciar «…la 

ignorancia que se ignora a sí misma y se reviste con los ropajes de un falso saber o de un 

saber parcial.» Por ello, dice el DFH, puede considerarse el método socrático como una 

aplicación de la máxima que estaba escrita en el frontón del templo de Delfos: «conócete 

a ti mismo». (DFH; método socrático) 

Esta preocupación está en el centro esencial de todas mis consideraciones: ¿cómo 

puedo llegar a creer que conozco algo si no sé desde qué principios puedo estar 

conociendo? Toda mi investigación pasaba necesariamente por la encrucijada de 

preguntarme ¿qué conozco acerca de la Arquitectura? Pero ello no lo entendí como un 

mero desplegar conceptos y relaciones, porque según lo que hasta ahora he anotado, 

tenía razones para dudar de lo que he creído conocer. Se ha vuelto una obsesión para mí, 

entonces, intentar sentir que comprendo lo que digo, cuando emito un concepto o 

pronuncio un enunciado en relación con la arquitectura. 

Fue en mis estudios de Investigación Cualitativa donde encontré una ranura por la 

cual abordar este trabajo desde una razonable indagación de mi propio conocer. Llegó a 

mí la obra de Martínez y ahí hallé una exposición sobre el asunto del conocimiento 

personal, el cual es explicado por Martínez con base en la obra Personal Knowledge de 

Michael Polanyi (1958). Permítaseme, por favor, incluir esta larga cita, por demás primordial 

para comprender mi posición como investigador: 

«[el conocimiento personal]…constituye por sí solo un cambio hacia un nuevo 
paradigma… (Martínez, 1997: 143) (…) …epistemológicamente: el sujeto da la forma, moldea o 
estructura el objeto percibido de acuerdo con sus características idiosincrásicas. (Ibíd.: 144) 
(…) [según Kant]… la mente humana es un participante activo y formativo de lo que ella 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      91 : 319 

conoce. La mente construye su objeto informando la materia amorfa por medio de formas 
personales o categorías y como si le inyectara sus propias leyes. El intelecto es, entonces, 
de por sí, un constitutivo de su mundo. (…) en toda observación preexisten unos factores 
estructurantes del pensamiento, una realidad mental fundante o constituyente, un trasfondo u 
horizonte previo, en los cuales se inserta, que son los que le dan un sentido. Los 
mecanismos psicofisiológicos tienen una tendencia natural a funcionar con bloques de 
información. El dato o la señal que viene de la apariencia del objeto, de las palabras de un 
interlocutor o de nuestra memoria activa ese bloque de conocimientos, y esta adscripción 
del signo o dato en una clase de experiencia o categoría, le da el “significado”, pues lo 
integra en su estructura o contexto. (Ibíd.: 145) (…) Tendríamos, por tanto, dos polos. Por un 
lado se encuentra el polo de la componente “externa” del conocimiento, es decir, la 
tendencia que tiene una realidad exterior a imponernos una determinada “buena forma”, en 
el sentido de la psicología de la Gestalt; esta tendencia se revela en la conciencia primordial 
que tenemos acerca de que estamos en un mundo determinado, y no en la conciencia de 
que lo estamos construyendo nosotros. Por el otro, preexiste el hecho de que nuestra mente 
no es virgen como la de un niño, sino que ya está estructurada con una serie de 
presupuestos aceptados tácitamente, convive con una filosofía implícita, posee un marco de 
referencia y una estructura teórica para muchas cosas, alberga una gran variedad de 
necesidades, valores, intereses, deseos, fines, propósitos y miedos, en cuyo seno se inserta 
el “dato” o señal que viene del exterior. Por todo ello, el conocimiento será el resultado de 
una dialéctica o de un diálogo entre estos dos componentes: objeto y sujeto.(Ibíd.: 146) (…) 
Sin embargo, es conveniente advertir que en este diálogo entre el sujeto y el objeto, donde 
interactúan dialécticamente el polo de la componente “externa” (el objeto: con sus 
características y peculiaridades propias) y el polo de la componente “interna” (el sujeto: con 
sus factores culturales y psicológicos personales), puede darse una diferencia muy notable 
en la conceptualización o categorización resultante que se haga del objeto. En la medida en 
que el objeto percibido pertenezca a los niveles inferiores de organización (física, química, 
biología, etc.) la componente “exterior” juagará un papel preponderante y, por esto, será más 
fácil lograr un mayor consenso entre diferentes sujetos o investigadores; en la medida, en 
cambio, en que ese objeto de estudio corresponda a niveles superiores de organización 
(psicología, sociología, política, etc.), donde las posibilidades de relacionar sus elementos 
crece indefinidamente, la componente “interior” será determinante en la estructuración del 
concepto, el modelo o la teoría que resultará del proceso cognoscitivo; de aquí, que la 
amplitud del consenso sea, en este caso, inferior. Así, por ejemplo, el concepto de “silla” 
estará básicamente determinado por las” imágenes físicas” que nos vienen del exterior, 
mientras que el concepto de “buen gobierno” entrarán, sobre todo, los factores 
estructurantes culturales, ideológicos y psicológicos personales del sujeto.» (Ibíd.: 147; énfasis 
por Martínez)36 

 

                                               
36 Subrayados por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      92 : 319 

1.2.1.d.- Autorreferencia 

Sucede que al abordar una investigación desde y hacia el conocimiento personal 

aparece la posibilidad de que sea cuestionada como un trabajo autorreferencial. Desde una 

concepción tradicional de ciencia esto es inaceptable. Pero en mi caso, desde lo que 

vengo exponiendo a través de estas anotaciones, le encuentro una coherencia razonable. 

Claro, estoy hablando del problema de la autorreferencia desde el nivel personal, 

quizás naturalmente comprensible, pero la autorreferencia como problema adquiere su 

mayor nivel de importancia cuando se trata de la ciencia que se justifica a sí misma desde 

unos principios que han de pertenecer más al acto de creer que al de conocer.  

Eso es lo que interpreto de la explicación que Martínez ofrece en su libro. Una vez 

más, apelo a la amabilidad del lector para permitirme incluir esta otra cita, bastante larga 

sin duda, pero igualmente importante para no justificar yo con mis palabras un asunto tan 

delicado como el que estoy reseñando en estas notas. Cito:  

 

«El papel activo de la mente autoconsciente (…) consiste precisamente en que se 
ubica en el nivel más alto de la jerarquía de controles, desde el cual el “yo” ejerce una 
función maestra, superior, interpretativa, autocrítica y controladora de toda actividad cerebral. 

El ser humano tiene, a través del lenguaje, entre su riqueza y dotación, la capacidad 
de referirse a sí mismo. Las ciencias humanas deben hacer eso frecuentemente. De una 
manera particular, la filosofía y la epistemología operan, por su propia naturaleza, dentro del 
campo de la autorreferencia. No es posible una filosofía sin el regreso del pensamiento 
sobre sí mismo. Las ciencias naturales hacen esto sólo de vez en cuando, al dar un paso 
fuera del sistema en el que operan; las ciencias del hombre, en cambio, y en particular, la 
filosofía, lo hacen constantemente, porque la autorreferencia está dentro de su propio 
método. 

Las ciencias humanas se negarían a sí mismas si eliminaran la autorreferencia, es 
decir, si evadieran el análisis y el estudio de las facultades cognoscitivas del hombre y el 
examen crítico de sus propios fundamentos. Pero ese estudio crea un problema 
aparentemente muy serio y que parece insoluble. Un problema que pareciera similar (falsa 
analogía) al del ojo que se mira y se examina a sí mismo. Si está sano se percibirá 
correctamente, pero si no lo está, formará una imagen aún más distorsionada de la ya 
distorsionada realidad ocular. (…) Efectivamente no tenemos un ojo autocrítico; por eso 
recurrimos a la creencia.  

(…) Jean Piaget ha querido solucionar la antinomia crucial al tratar de conciliar la 
lógica –aspecto formal del conocimiento científico– con la psicogénesis de las conductas 
cognitivas. En ese sentido, el conocimiento no sería el descubrimiento de estructuras 
predeterminadas en el sujeto o en el objeto, sino la construcción de estructuras nuevas en la 
misma interacción sujeto-objeto.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      93 : 319 

En efecto, en el análisis del conocimiento, la creencia descrita anteriormente puede 
ser mucho más que una creencia simple y llana; puede ser intuición y evidencia apoyadas 
en el proceso de autorreferencia.  

(…) Veamos más de cerca los diferentes niveles de la autorreferencia. Si, después 
de realizar un mal negocio, reflexionando, yo digo: “me engañaron”, es porque mi mente 
analiza ahora el proceso que siguió entonces y del cual fue víctima. (Este sería un primer 
nivel de autorreferencia). Si, en cambio, en otro negocio, que todavía no ha sido cerrado, yo 
pienso: “me están engañando”, es porque mi mente analiza el proceso que está siguiendo 
en ese momento, y dialoga críticamente con sus elementos, sopesando y evaluando su 
propio proceder. (Este sería un segundo nivel). Por último, si yo –o el lector de estas 
páginas– reflexionando sobre lo que estamos haciendo en este momento, pensamos: “¡qué 
maravillosa es nuestra mente, que puede analizarse a sí misma y revisar críticamente sus 
propios procesos!”, es porque nos ubicamos en un tercer nivel de autorreferencia.  

Al cobrar conciencia de esta extraordinaria dotación humana, percibimos también 
que la autolimitación que nos imponen las antinomias y paradojas del proceso cognoscitivo 
humano, aun cuando siga siendo una limitación, es crítica y por tanto sólo parcial, es decir, 
no desemboca en un relativismo radical. 

En conclusión, la capacidad, la dotación y los poderes de nuestra mente, a través de 
la autorreferencia, pueden superar exitosamente las dificultades que le presentan toda 
antinomia o paradoja por compleja y enredada que sea. Pareciera que nuestra mente opera 
de manera similar a la araña, la cual puede quedar enredada en su propia tela, pero también 
puede manejarla con cuidado, utilizarla para sus propios fines vitales y jamás quedar 
atrapada en la misma.  

(…) El lenguaje estructura el orden sociocultural partiendo de la matriz epistémica 
compartida con la comunidad en que se vive.  

(…) Quizás el enredo que nos formamos con la autorreferencia, al pensar cómo 
pensamos lo que estamos pensando, sea parecido al de aquel ciempiés que siempre movió 
armónicamente sus “cien” pies, excepto el día que quiso saber cómo lo hacía, momento en 
que se enredó todo. Es probable que sea más fácil comprender el “todo funcionando bien”, 
que un proceso en particular, especialmente cuando ese proceso es un proceso básico que 
se autoimplica, ya que podemos pensar sin conocer las leyes o la naturaleza del 
pensamiento, como podemos conocer sin saber qué leyes rigen el proceso del 
conocimiento.» (Martínez, 1997: 150-152; énfasis por Martínez) 

 

La maravillosa capacidad de nuestra mente para que, a través del lenguaje, el yo 

que cada uno de nosotros es pueda ponerse de manifiesto ante todos y ante sí, lo 

considero crucial a la luz del principio de que todo conocimiento está condicionado por la 

estructura de pensamientos, valores, emociones, etc. en la que el yo de cada uno de 

nosotros se realiza. 

Así entendido, creo que puedo intentar que se comprenda la importancia que le he 

dado en este trabajo el hecho de tratar de explicarme, esto es, abrir esa “caja negra” que 

se supone es mi mente y dejar un testimonio –inexorablemente parcial y tal vez 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      94 : 319 

contradictorio– del estado actual de su estructura, para que, en el desarrollo de mis futuras 

actividades dentro del programa de la investigación proyectual, ellas puedan ser valoradas 

o cuestionadas en función de ponerla en relación con el testimonio que representa este 

TFG. Para mí equivale a trazar desde mi mente un sistema de coordenadas desde el cual 

referir mi futuro actuar, no para obligarme a mantener un riel metodológico y filosófico, sino 

para quizás poder reflejar los vericuetos, ires y venires de mi pensamiento discursivo, bien 

en la práctica de la crítica arquitectónica, o en mi ejercicio docente, tanto como, ojalá y 

siempre dialécticamente activo con mi pensamiento pragmático, en el proyectar-diseñar 

como arquitecto. 

1.2.1.e.- Investigación-acción-participativa y autoobservación 

El tema del conocimiento personal y de la autorreferencia se cruza, imbrica o une 

indisociablemente, con la posición que tome el investigador en el acto de observar. Desde 

las ciencias sociales es pertinente ahora anotar una de las modalidades en que se ha 

registrado la posición del investigador, desde la técnica de la Investigación-participación-

acción, una de cuyas variantes específicas –y ciertamente problemáticas– es la de la 

autoobservación. 

Valles cita Participatory Action Research (White, 1991) 37 y Teoría de la observación 

(Gutiérrez y Delgado, 1994)38 para definir y estudiar las técnicas cualitativas de observación y 

participación, empleadas por los investigadores sociales. Parte por distinguir tres ejes para 

la comprensión del concepto de observación: 

I. El de la distinción entre observación científica y observación común: la observación 

cotidiana torna en científica al basarse en (Valles cita a Ruiz, 1989): a) orientación y 

enfoque hacia un objetivo concreto de investigación formulado de antemano; b) 

planificación sistemática en fases, aspectos, lugares, personas; c) controlando el 

                                               
37 Whyte WF, Greenwood DJ, Lazes P. Participatory action research: through practice to science in social research. En: Whyte WF, editor. 

Participatory action research. Newbury Park (CA): Sage; 1991. 
38 Gutiérrez, J. y Delgado, J. M. (1994a): “Teoría de la observación”, en J.M. Delgado & J. Gutiérrez (coords.): Métodos y técnicas cualitativas de 

investigación social. Madrid: Síntesis; pp. 141-173. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      95 : 319 

sesgo del observador, relacionándola y ajustándola a teorías sociales y d) 

sometiéndola a controles de veracidad, de objetividad, de fiabilidad y precisión. 

II. El de la distinción entre las técnicas aproximación directa y aproximación indirecta, 

de la observación científica como método de conocimiento: teniendo a la 

‘observación’, en sentido restringido, como técnica directa y a la experimentación, 

encuesta, entrevista y documentación como técnicas indirectas. La diferencia se 

basa en la búsqueda de realismo (observación directa) o en la reconstrucción del 

significado a partir de los sujetos estudiados (observación indirecta). El fundamento 

epistémico de ambas es el mismo, y la diferencia es de grado.  

III. El de la distinción de la posición del observador en la observación directa: 

categorizadas como exógena y endógena. La primera es propiamente la 

observación participante (OP) y la segunda es definida como autoobservación (AO), 

entendida esta como “…un procedimiento de aprendizaje/conocimiento inverso del 

realizado en la observación participante: en lugar de aprender a ser un nativo de una 

cultura extraña (en lugar de ser un observador externo que pretende un estado de 

observador participante), el nativo aprende a ser un observador de su propia 

cultura…” (Valles cita a Delgado). 

 

Aprender a ser un observador de mi propia cultura. Este es un dilema. Mas lo cierto 

es que la posición del observador que se mira a sí mismo es una posibilidad. Al respecto 

Valles anota: 

«Los antropólogos que tratan con cultura distintas a las suyas han reconocido y 
utilizado la técnica por necesidad. Los psicólogos experimentales que ensayan sus 
instrumentos consigo mismos… están practicando una forma de observación participante 
con un propósito similar al del antropólogo. El sociólogo que limita su trabajo a su propia 
cultura está explotando constantemente su experiencia personal como base de 
conocimiento »(Valles cita a Vidich, 1955: 146)39 

Así que es posible y es menester identificar que esa posibilidad tiene arraigo o 

encuentra vías para desplegarse desde la concepción construccionista o cualitativista del 

                                               
39 Sin más datos de referencia. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      96 : 319 

conocimiento. Hay libertad de acción y necesario es identificar la aproximación para 

contextualizar la producción del conocimiento: 

 
«La preferencia, e incluso identificación personal, del investigador social con una 

metodología (sea esta del tipo cualitativo, o cuantitativo) no resulta tan insólita como pueda 
creerse.» (Valles, 1999: 148) 

 
«Las observaciones cuantitativas, conducidas en situaciones diseñadas 

deliberadamente para asegurar la estandarización y el control, difieren marcadamente de las 
observaciones enmarcadas por el paradigma cualitativo. La observación cualitativa es 
fundamentalmente naturalista en esencia: ocurre en el contexto natural de ocurrencia, entre 
los actores que estuviesen participando naturalmente en la interacción, y sigue el curso 
natural de la vida cotidiana. Como tal, tiene la ventaja de meter al observador en la 
complejidad fenomenológica del mundo, donde puede ser testigo de las conexiones, 
correlaciones y causas tal y como se desenvuelven. Los observadores cualitativos no están 
atados, así, por categorías predeterminadas de medición o respuesta, sino que están libres 
para buscar los conceptos o categorías que tengan significados para los sujetos.» (Valles cita a 
Adler & Adler, 1994: 148)40 

 
«…toda observación es selectiva…» (Valles, 1999: 148) 

 

Asumir la autoobservación como posición del investigador sólo cabe desde la 

comprensión de lo que significa el observador participante. Valles anota los siguientes 

rasgos fundamentales que caracterizan este modo de actuación: 

 
«1) Propósito doble: implicarse en actividades concernientes a la situación social a 

estudio, y observar a fondo dicha situación. 2) Atención incrementada, estado de mayor 
alerta. 3) Observación de ángulo abierto, ampliada por el propósito añadido de estudiar los 
aspectos culturales tácitos de una situación social. 4) Experiencia desde dentro y desde 
fuera de escena, desde la doble condición de miembro y extraño. 5) Introspección aplicada. 
Explotación de la introspección natural como instrumento de investigación social. 6) Registro 
sistemático de actividades, observaciones, introspecciones.» (Valles, 1999: 150) 

 

Pero no sólo eso, la autoobservación puede estar comprendida desde la modalidad 

más específica aun que es la observación-participación-acción. Cito: 

                                               
40 Adler, P. A y Adler, P. (1994): “Observational techniques”, en N. K. Denzin & Lincoln: Handbook of qualitative research. Thousand Oaks, CA: 

Sage; pp. 377-392. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      97 : 319 

 
«[Participación activa] …participar (activamente) no equivale sólo a presenciar lo que 

ocurre, supone implicarse en la actividad estudiada. (…) [en el ejemplo de] …“un sociólogo 
que frecuenta el bar de una barriada, descubre allí un movimiento social incipiente, y decide 
estudiar ese fenómeno, manifestando abiertamente a los demás sus intenciones”. (Valles cita 
a Schatzman y Strauss, 1973) [en esta ejemplificación:] el continuo de la observación 
participación, se acaba pasando de la observación participante a la investigación-acción-
participativa.» (Valles, 1999: 157) 

«Según Spradley (1980: 61)41 “el nivel más alto de implicación para los etnógrafos se 
alcanza probablemente cuando estudian una situación en la que ellos ya son participantes 
ordinarios”. Esta definición no deja lugar a dudas para poder afirmar que la expresión 
“participación completa” de este autor equivale a lo que otros denominan “autoobservación” 
(Anguera, 1982; Gutiérrez y Delgado, 1994; Adler y Adler, 1994); o lo que Whyte (1984: 33) denominara 
“observación participante retrospectiva”. (…) A los aprendices de etnógrafo que se sientan 
atraídos por la autoobservación, Spradley les hace la siguiente advertencia: 

“Cuanto más se sabe de una situación como participante ordinario, más difícil es estudiarla como 
etnógrafo… Cuanto menos familiarizado estés con una situación social, más capaz eres de ver las reglas 
culturales tácitas en funcionamiento” (Spradley, 1980: 61-62) 

 
La advertencia queda anotada aquí también, pero con el propósito de matizarla, de 

quitarle gravedad. Lo que este autor, y otros antes que él, insisten una y otra vez es en la 
necesidad de un cierto distanciamiento, para que la observación resulte equilibrada. El 
equilibrio (entre proximidad y lejanía) se persigue con el fin de poder ver el árbol y el bosque. 
Este conocido símil ayuda, pero a la vez simplifica en exceso, pues transmite la idea del 
logro de la objetividad a través de la distancia física. El distanciamiento intelectual (posible 
aunque se haya hecho participante ordinario) traduce mejor el fondo de la advertencia que 
aquí se anota para el sociólogo y el politólogo.» (Valles, 1999: 158) 

 

Dos obras me han inspirado para insistir en tomar la posición del investigador-

participante-activo: la del psicólogo social Euclides Sánchez (2000), titulada Todos con la 

“Esperanza”. Continuidad de la participación comunitaria y la del sacerdote salesiano 

Alejandro Moreno (1993), El aro y la trama. Espíteme, modernidad y pueblo. Si bien yo 

estoy muy lejos aún de lograr un trabajo que equilibre como ellos lo han hecho esa 

distancia intelectual desde su indudable compromiso y acción con las comunidades con 

las que han convivido y trabajado, parto de apoyarme en su experiencia para creer que sí 

es posible obtener algún resultado útil al intentarlo –más allá de lo útil que pueda ser 

detectar las razones por las que mi trabajo fracase al contrastarlo con el de ellos. 

                                               
41 Sin más datos de referencia. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      98 : 319 

La otra obra crucial para mí sobre este asunto es la de Dana Cuff. (1991) 

Architecture: the story of practice. Nuevamente, sin llegar a comparar mi trabajo con el de 

ella, llamó mucho mi atención el rol de investigador-participante-activo que ella asumió para 

estudiar el fenómeno de la producción de la Arquitectura como práctica social. Ella, 

inicialmente socióloga graduada, emprendió estudios para licenciarse como arquitecta. 

Desarrolló un estudio que le tomó diez años, durante los cuales se transformó de 

“observadora que aprendía a ser nativa en una cultura extraña” a “nativa que había 

aprendido a observar la cultura en la que iba ya no siendo”. Ella pasó del observador 

participante exógeno al endógeno, pero además, activa y en autoobservación. En su libro 

da muestra de ese equilibrio en la observación-acción al que sugiere orientarse Valles. Ella 

logra transmitir variedad en su distanciamiento intelectual ante los hechos de la vida en los 

que se iba convirtiendo a la arquitectura y su actuación dentro de la profesión misma.  

  

1.2.1.f.- Necesidad y sentido del discurso construccionista 

Y es que el discurso para transmitir lo conocido acerca de un fenómeno social 

amerita demostrar el cambio paradigmático que le soporta. La investigadora Yvona Lincoln 

lo expone claramente en la siguiente cita que, por su importancia para exponer las razones 

de mi posicionamiento metodológico, he traducido y copiado en toda su extensión: 

 

«Discurso. Lentamente pero con seguridad, me di cuenta –y otros se han dado 
cuenta también– que el discurso de la ciencia soporta y refuerza una forma de mirar el 
mundo que es antitético a la investigación naturalística o construccionista. Es también, entre 
paréntesis, destructora de la dignidad y la intermediación humana. El lenguaje de la ciencia, 
descrito por Firestone (1987) como una “aplanada, enfriada”, forma de discurso neutralizado, 
es en sí misma un modelo de desapego y presumida objetividad. Separa al cognoscente de 
lo cognoscible y lo conocido, encuadrando a la ciencia dentro del dominio de una supuesta 
imparcialidad. Su muy remota y pasiva voz hinca una barrera imposible de atravesar, entre el 
investigador y lo investigado, para asegurarle una efectividad a sus estrategias de validación 
que estas no podrían alcanzar por sí mismas. Popkewitz reseñó esto en el prefacio de su 
obra titulada Paradigma e ideología en la Investigación educacional (1984, pp. vii-viii) cuando 
observó que una: 

dimensión social de la investigación… es la ubicación social y cultural de nuestras actividades de 
investigación. Podemos pensar las ciencias sociales como dialectos de un idioma que proporcionan 
ficciones heurísticas para suponer que el mundo es de una forma u otra. Esas ficciones o teorías están 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      99 : 319 

hechas para mostrarse neutrales según las convenciones de la ciencia la cual descontextualiza el lenguaje 
y hace ver al conocimiento como trascendente. (énfasis añadido por Lincoln) 

 
Popkewitz observó que lingüistas y antropólogos lo han sabido desde hace algún 

tiempo, pero que ignorábamos en estudios científicos (particularmente en las ciencias 
sociales) como creación histórica: que “adoptar un lenguaje para estructurar la realidad es 
dar orden a los modos en los cuales esa realidad será cambiada… Los lenguajes de la 
ciencia contienen pensamientos, ideas y valores, tanto como ‘meras’ descripciones.” 
(Popkewitz, 1984: pp. 52-53). 

Para actuar del mismo modo que lo hiciera Lobachevskian con el discurso que 
tratamos con los axiomas iniciales de la investigación naturalística (Lincoln & Guba, 1985), 
podemos dar un vuelco a los supuestos del discurso tratando de entender lo que una 
inversión de las reglas podría significar. Por ejemplo, dejando atrás un lenguaje que refleje un 
intencionado dualismo sujeto-objeto, podríamos lograr un lenguaje que demuestre 
conectividades. Dejando atrás una objetividad (sin sentido), podríamos orientarnos hacia un 
lenguaje que refleje interactividad e intensidad en la interacción. En vez de un indiscutido 
lenguaje de lo “hecho”, podríamos comenzar a usar un lenguaje y formas lingüísticas que 
reflejen la naturaleza dialéctica y problemática de la existencia humana, un lenguaje que 
muestre poder, persuasión, prejuicios, valores, conflicto, construcción y reconstrucción. 
Podríamos tratar de evitar el distanciamiento de la ciencia convencional mediante la 
adopción de un lenguaje que demuestre compromiso emocional y social de parte del 
investigador. Podríamos encontrar una forma para nuestro trabajo que evite el tono 
desapasionado de la ciencia tradicional, convencional, a favor de un lenguaje de energía y 
pasión. Podríamos, en pocas palabras, abandonar el rol de observador desapasionado a 
favor del rol de un apasionado participante. 

El tono de nuestras investigaciones cambiará radicalmente. Tampoco deberíamos 
estar avergonzados, como yo lo he estado, de ser llamados “apasionados” o “polémicos” o 
“argumentativos”. Todas esas etiquetas, ahora yo lo entiendo, reflejan el creciente 
compromiso y la pasión que encuentro en mi trabajo. Debería reflejar el compromiso y la 
pasión por investigar experimentado por otros construccionistas. Nos hemos engañado a 
nosotros mismos pretendiendo que el discurso construccionista se pareciese al discurso de 
otra ciencia, así los otros y yo estábamos equivocados. Disponer los argumentos de la 
ciencia del paradigma emergente en los ropajes de la ciencia convencional es cometer una 
injusticia contra la investigación del nuevo paradigma. No podemos apenas cambiar las 
formas y procesos; debemos modificar la forma en la cual discutimos esas nuevas formas y 
relaciones. El discurso construccionista debe ser recontextualizado del tal manera que se 
haga evidente que la ciencia y el conocimiento no son trascendentes sino, en cambio, son 
otro conjunto de “ficciones heurísticas” para rehacer los significados de nuestro mundo. 

El lenguaje de investigación concebido como un “secuestro” (Reinharz, 1978), o de 
fuerza y violencia (Elsea, 1986), necesita ser reemplazado con el lenguaje de la confianza, la 
solidaridad, la cooperación, el de la enseñanza y el aprendizaje –la investigación concebida 
como un “acto amable” (Reinharz, 1978) o como “vecindad con el prójimo” desde el concepto 
de comunidad. La dimensiones morales de los emprendimientos de investigación social 
están en la necesidad de adelantarse en este lenguaje. 

Parafraseando un contemporáneo comercial de televisión, “¡Este no es el discurso 
científico de tu padre!” Así que necesitamos saber más acerca de ello. Y aún no hemos 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      100 : 319 

comenzado a pensar en ese lenguaje o en lo que podríamos estar de acuerdo que debería 
ser. (Lincoln, 1990: 85-86)42 

Con base en todo lo anterior me atrevo a afirmar que toda teoría es una ficción 

heurística con la que nos representamos y actuamos en una parte de la realidad del 

mundo. 

Por ello, reitero, lo que estoy investigando parte por conocer primero mi propia 

aproximación epistemológica, para asumir razonablemente una metodología mediante la 

cual podría aspirar a realizar ciertas construcciones teoréticas que expondrían al debate 

público, en la medida de mis límites, las anclas que sostienen mi pensamiento sujeto a una 

                                               
42 Traducida y subrayada por mí. A continuación transcribo el texto original en inglés, para que el lector pueda contrastar, por sí mismo, mi 

traducción e interpretación: «Discourse. Slowly but surely, it has dawned on me –as it has dawned on others– that the discourse of science 
supports and reinforces a way of looking at the world that is antithetical to naturalistic or constructivist inquiry. It is also, parenthetically, 
destructive of human dignity and agency. The language of science, described by Firestone (1987) as a “stripped-down, cooled-out”, value-
neutral form of discourse, is itself a model of detachment and presumed objectivity. It separates the knower from the known and places 
science squarely in the domain of distanced disinterestedness. Its very remoteness and passive voice place a barrier between researcher and 
researched that strategies for ensuring validity could not achieve alone. Popkewitz noted this in the preface to his Paradigm and Ideology in 
Educational Research (1984, pp. vii-viii) when he observed that one 

social dimension of research… is the social and cultural location of our research activities. We can think of social science as 
dialects of language which provide heuristic fictions for supposing the world is this way or that way. These fictions or theories are 
made to seem neutral by the conventions of science which decontextualizes language and makes knowledge seem transcendent. 
(emphases added) 

Popkewitz goes on to observe what linguists and anthropologists have known for some time, but what we ignored in studies of science (particularly 
social science) as a historical creation: that “to adopt a language for structuring existence is to give organization to the ways in which the 
existence is to be changed… The languages of science contain thought, ideas, and values, as well as ‘mere’ descriptions”. (Popkewitz,1984: 
pp. 52-53). 

To play the same Lobachevskian game with discourse that we played with the earlier axioms of naturalistic inquiry (Lincoln & Guba, 1985), we can 
turn the assumptions of discourse upside down trying to understand what a reversal of rules might mean. For instance, leaving behind a 
language that reflects an intended subject-object dualism, we could search for a language that displays connectedness. Leaving behind a 
(meaningless) objectivity, we could aim for a language that reflects intense interaction and interactivity. Rather than an uncontested language 
of “fact”, we could begin using a language and linguistic forms that reflect the dialectical and problematic nature of human existence, a 
language that shows power, persuasion, arenas of bias, values, conflict, construction, and reconstruction. We could try to avoid the distancing 
of conventional science by adopting a language that demonstrates emotional and social commitment on the part of the inquirer. We could find 
a form for our work that avoids the dispassionate tone of traditional, conventional science in favor of the language of energy and passion. We 
could, in short, abandon the role of dispassionate observer in favor of the role of passionate participant. (enfasis de Lincoln) 

The tone of our inquiries will change radically. Nor should we be, as I have been, ashamed to be called “passionate” or “polemic” or 
“argumentative”. All of those labels, I now understand, reflect the increasing involvement and passion I find in my work. They should reflect the 
involvement with and commitment to inquiry experienced by other constructivists. We have deluded ourselves that the discourse of 
constructivism could resemble the discourse of other science, and I and others were wrong. To array the arguments of emergent-paradigm 
science in the raiments of conventional science is to do new-paradigm inquiry and injustice. We cannot just change the forms and interactions; 
we have to alter the way in which we discuss those new forms and relationships. The discourse of constructivist inquiry must be 
recontextualized in such a way as to make it apparent that science and knowledge are not transcendent but, instead, another set of “heuristic 
fictions” for meaning-making in our world. 

The language of the “rape model” of research (Reinharz, 1978), or of force and violence (Elsea, 1986), needs to be replaced with the language of 
trust, sharing, cooperation, teaching, and learning –a “lover model” of research (Reinharz, 1978) or the “neighborly” concept of community 
(Savage, 1988). The moral dimensions of social research enterprises are of necessity brought to the fore in this language. 

To paraphrase a contemporary television ad, “This is not your father’s scientific discourse!” But we do need to know more about it. And we haven´t 
begun to think about such a language or what we might agree it should look like.» (Lincoln, 1990: 85-86) 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      101 : 319 

gravedad disciplinar y, también, quizás, entrever la potencia o debilidad de su vuelo 

creativo, propositivo, cognoscitivo desde y hacia la Arquitectura. 

Anotado todo lo anterior, paso a continuación a declarar cómo digo que visualicé y 

abordé esta investigación.  

 

1.2.2.- Sobre la metodología con la que he enfocado esta investigación  

Parto de considerar que apenas alcanzo a conocer las percepciones que tengo de 

un real; que nunca logro aprehender a ese objeto hacia el cual se dirigen mis sentidos. 

Percibir es construir realidades mentales que significan al real cuando mis sentidos 

han reaccionado, produciendo imágenes en mí, ante el acto de relacionarse mi cuerpo y mi 

mente con ese real. 

Las imágenes son formas de pensamiento y al discurrir entre ellas, con ellas y hacia 

ellas, interpretadas, surge un discurso, un pensar manifestándose. 

En la conciencia de ese discurrir, provenido en lenguaje al comunicar, al establecer 

una común unión entre el yo que piensa y el mundo que aprehendo, se despliega el pensar, 

un hacer que lleva al cuerpo a actuar, a otro hacer; y de ese modo ocurre una 

manifestación sensible, devuelta hacia ese mundo en el cual, por el acontecimiento de 

nuestra relación, el yo deja de ser quien era, al haberse transformado el pensamiento en sí 

y ese mundo dejó de ser el que era, al haberse transformado el pensar del yo en el mundo 

y hacia ese mundo. 

El yo que soy es siempre un yo social, un nosotros irrenunciable en el silencio. 

Así comprendido, sucede una miríada de realidades desde el mismo instante en el 

que un yo siente y piensa, piensa y siente, piensa y piensa. Y desde cada una de esas 

realidades se sucede un real, y otro, en acto o en potencia, bien sean dados, creados o 

recreados, a ese y por ese yo que discurre, frente al y dentro del mundo. 

Así describo el modo en que concibo y procedo al investigar. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      102 : 319 

Enunciado según los términos que la epistemología ha ido construyendo para 

explicar cómo se producen conocimientos, estoy en la necesidad de declarar que, aunque 

suene incongruente, y hasta donde me es posible identificarlo en este momento, mi 

metodología consiste en una aproximación fenomenológica-hermenéutica-

construccionista. 

Es una aproximación, porque asume que nunca alcanzará a aprehender a lo 

cognoscible en su totalidad; sólo algunas de sus partes, sumamente inconexas. Toma de 

la concepción fenomenológica el sentido de que sólo se puede conocer percepciones de 

lo cognoscible. Toma de la concepción hermenéutica el principio de que pueden ser 

interpretados los significados de esas percepciones. Y toma de la concepción 

construccionista, que toda realidad es un fenómeno mental que construye y reconstruye los 

significados de esas percepciones, socializadas por demás, y que es desde esas 

realidades, múltiples y proteiformes, que se posibilita y acontece la transformación del 

mundo. 

Para contrastar las referencias que hasta aquí he trabajado y en las cuales me 

apoyo para describir y declarar la metodología en la que me ubico y desde la que digo 

proceder, con otras que no están necesariamente referenciadas en este, por favor, 

consúltese el punto que he titulado “¿Qué decimos cuando digo conocer?” en los 

horizontes de pensamiento, pues mi estudio sobre el conocer amplía el contexto 

cognoscitivo en el cual se han fundado estas líneas. 

Ahora bien, para el caso específico de la metodología con que concebí este trabajo: 

¿quién conoce?, ¿qué es lo cognoscible?, ¿cuál es el real?, ¿cuál la realidad originante? 

 

1.2.3.- Sobre los alcances y límites de esta investigación 

 ¿Quién conoce en este trabajo? 

Como investigador asumí la técnica de investigador-actor-participante, según las 

orientaciones sugeridas por Valles (1999). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      103 : 319 

Como he comentado, en mis motivaciones está ser también productor de un 

proyecto arquitectónico.  

La interpretación que hago de esa posibilidad en cuanto a la posición del 

investigador se corresponde en mi caso a la autoobservación. Evidentemente en la práctica 

social en la que estoy inmerso es la del proyectista que se “autopropone” trabajos y 

reflexiona sobre ellos, contrastándola con su historia proyectual. En este sentido sucede la 

reflexión, mas al querer meditar además sobre cómo se relaciona el proceso de proyectar 

con el propio proceso cognoscitivo, entonces también sucede como introspección. Es 

decir, me he puesto en la posición más riesgosa para cualquier investigador, según 

informa la literatura correspondiente; pero es en definitiva el partido, la posición que asumí. 

 

Aclaro, creo que conscientemente no pretendo conocer al «yo último» o “esencial” 

que soy. No busco una respuesta a ¿qué es el yo o el alma? Aunque el riesgo que he 

tomado me lleva al borde de ello, es lo que Kant advierte que sucedería como un 

paralogismo. El Diccionario de Filosofía Herder (DFH) lo explica así:  

 

«Razonamiento formalmente erróneo que, a diferencia del sofisma o de la falacia no 
requiere voluntariedad de engañar. Su apariencia de validez induce a error.» (paralogismo) 

«Se incurre en paralogismos de la psicología cuando se cree que es posible conocer 
de un modo objetivo el propio yo, el alma: como sustancia pensante, simple, una e idéntica 
a sí misma (persona o espíritu). Podemos conocernos a nosotros mismos en cuanto objetos 
empíricos, en cuanto somos conscientes de nuestros propios actos de conciencia; pero, en 
todos estos casos, nos conocemos como objeto, pero no como sujeto. Sabemos que 
nuestros pensamientos exigen (analíticamente) un sujeto (el yo trascendental) que es su 
condición lógica indispensable; pero no podemos pretender que, conociendo nuestros 
pensamientos, conozcamos también (sintéticamente) el yo simple, el sujeto de los 
pensamientos. De la misma manera, sabemos que todos nuestros pensamientos exigen 
(analíticamente) un yo idéntico a sí mismo, que unifica la diversidad de los contenidos de la 
conciencia; pero conocer éstos y la exigencia de unidad que suponen, no es conocer 
(sintéticamente) ese yo que ha de ser idéntico a sí mismo. Kant resume todos los 
paralogismos que pueden hacerse en psicología racional en un razonamiento sofístico sobre 
la sustancia, donde se observa que el término medio, «lo que puede ser pensado como 
sujeto», se toma en dos sentidos distintos. La conclusión es que el hombre no puede 
conocer su propia realidad última; de aquello a que se refiere la idea «yo», o «alma», no 
podemos tener un verdadero concepto.» (dialéctica trascendental)  

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      104 : 319 

 

En última instancia, ya he anotado que nuestro conocimiento comienza y termina 

con lo que vivimos. De lo que hemos vivido, recordamos rumbos posibles; de lo que 

vivimos, con fortunas e infortunios, con nuestros aciertos y desaciertos, hacemos el rumbo; 

y de lo que imaginamos y pensamos vivido y por vivir, predecimos el rumbo que habremos 

de transitar. 

 ¿Qué es lo cognoscible a construir en este trabajo? 

Según la posición que he asumido: el actuar del actor. La naturaleza de este trabajo 

es incursionar en esa aparente soledad que en mí somos siendo, a través de ciertos 

artefactos arquitectónicos. 

Tal vez pueda considerarse inútil esta indagación desde una concepción más 

clásica de la ciencia. Pero su aparente inutilidad no supone imposibilidad de conversación: 

¿cómo pensamos y decimos que procedemos? Esa es la pregunta a compartir entre los 

discursos de quienes, arriesgándose también a una reflexión introspectiva propia, 

podamos conversar buscando nuevas asociaciones o interpretaciones que, se nos ha 

dicho, están prohibidas o son infértiles. En ese sentido, cuando me topo con la frase “ése 

debate ya está cancelado” o “ése tema ha sido superado”, se intensifica en mí una 

necesidad de confrontarlo por experiencia propia. 

 

 ¿Cuál es el real que he aproximado para este trabajo? 

El hecho de que soy capaz de producir proyectos y diseños arquitectónicos y el 

hecho de que mientras estoy “diseñando” puedo intentar hacerme consciente de lo que 

pienso, cómo lo pienso y por qué lo pienso. 

Una situación que he detectado en mi proceso de proyecto-diseño me hizo 

reflexionar: mientras estoy sumergido en un trabajo de escritura, mi capacidad de imaginar 

lugares pareciera desaparecer. Por otra parte, cuando estoy proyectando-diseñando, mi 

capacidad para escribir casi se anula. Ello se intensifica según el tipo de música que 

escuche en cada ocasión. Todo esto está relacionado con los estudios neurocientíficos del 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      105 : 319 

pensamiento (Martínez, 1997) pero que no abordé por no sentirme preparado para ello. 

Mas el hecho es que puedo pensar lo que pienso y de ese proceso quise, intuitivamente, 

dejar un testimonio que aspiraría a contrastar en futuros estudios. 

 

 ¿Cuál sería la realidad originante? 

Como he procurado exponer la relación que observo entre mi producción de 

conocimientos y la producción de proyecto arquitectónico que realizo, procedí desde dos 

enfoques: uno, caracterizado por una visión retrospectiva, que trató de reconocer las 

diferencias entre lo realizado con anterioridad a la formulación de este proyecto de TFG; 

otro, caracterizado por una visión perspectiva, durante la propia realización del cuerpo 

principal del TFG. De la comparación entre ambas miradas he expresado una reflexión que 

podría intentar una visión prospectiva y, en ese sentido, proponerse como posible discurso 

teorético para trabajos futuros. 

La temporalidad propuesta no ha significado que el trabajo pretendiese ser 

historicista y, por esa vía, buscar legitimidad en lo hecho ni legitimar lo hecho. Considero 

que el sesgo temporal fue necesario para construir aquello respecto desde lo cual generar 

comparaciones que me permitieran observar operaciones o conceptos persistentes, 

circunstanciales, anómalos, arbitrarios, etc. 

La mirada retrospectiva se dirigió hacia tres casos de mi práctica proyectual, 

asociados a tres momentos distintos de esta y a tres paisajes diferentes.  

Si el paisaje es tan determinante como digo que lo es, y la influencia de la MDA ha 

marcado una diferencia como pienso que ha sucedido; supuse que en los tres casos 

podían ser enunciados tres proyectos distintos y comprendidos como transformación 

progresiva del saber hacer que he realizado. Esto actuó como una hipótesis derivada de la 

hipótesis macro de la investigación. 

Pero esa visión era insuficiente, a mi entender, pues había una separación de hecho 

entre el objeto estudiado y el sujeto que investiga. Entiendo la visión retrospectiva como un 

contexto de referencia respecto del cual observar las relaciones entre las operaciones de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      106 : 319 

producción de conocimientos y las operaciones de proyecto-diseño asincrónicamente 

(pasado-presente). Al contrario, mi mayor interés ha sido intentar observar esa relación 

sincrónicamente (presente-presente), sumergido en plena acción como sujeto generador y 

como sujeto investigador, simultáneamente, del objeto de estudio, que es, no está de más 

reiterarlo, un modo de desarrollar una investigación proyectual en sí vista desde mi propia 

capacidad de realizarla.  

Por otra parte, la reflexión y la urgencia por la acción parecían estar reñidas, en un 

tenso umbral de mutua anulación. Ello ha sido, también, otra suposición que problematizó 

la investigación. Decir qué haré al proyectar-diseñar es distinto a proyectar-diseñar de 

hecho; no pocas veces he observado que entre el hacer que dice y el hacer que dibuja hay 

un abismo incomprensible. En otros casos la sensación de “automatismo” me ha 

producido serias dudas sobre lo que he creído saber hacer. 

Esa reflexión trata sobre la autoobservación (Valles, 1999) o la autorreferencia 

(Martínez, 1997); lo que Sarquis denomina técnica en acto y al respecto también advierte: 

«Sobre ella es imposible predicar, sólo cabe gozarla o padecerla (…) Si bien el 
proyectar no es un acto, sino una sucesión de actos, es posible identificar dos tipos de 
momentos en todas las fases del proceso: uno es un impulso a proponer algo y el otro 
posterior reflexivo de lo hecho, donde el creador dialoga con su propio interlocutor 
imaginario acerca de dicha propuesta. Es en este micro momento cuando la concepción 
general incide y orienta el momento propositivo subsiguiente, hacia la finalidad propuesta: 
obtener un conocimiento, y en este caso atender a la innovación de las variables expuestas. 
En cambio, si se trata del aprendizaje de la tejné proyectual, las variables están allí para ser 
aprendidas; si en cambio se trata de hacer una obra, el trabajar con todas las dimensiones 
de la realidad condiciona el objetivo perseguido.» (Sarquis, 2006: 60) 

Teniendo ello en cuenta, para actuar en la visión perspectiva me propuse realizar 

tres ejercicios de proyectos “en taller”, quiero decir con esto que no se correspondieron a 

un encargo, a un planteamiento tutelado o a un problema concreto que me dispusiera a 

realizar en un sitio específico. Esta sería la realidad originante. 

Si yo imaginaba que “el taller” era un espacio aséptico, cerrado y de ambiente 

controlado, estaría diciendo que esos “ejercicios de proyecto” eran abstracciones de 

variables controladas y por ello me hubiese parado en un modo de producir conocimiento 

que he creído que no practico, al menos de manera consciente y predominante. Ello se 

hubiese aproximado hacia una forma del observador participante exógeno (Valles, 1999). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      107 : 319 

Al contrario, desde una concepción cualitativa o naturalística (Valles, ibíd.) pienso al 

“taller” como un espacio abierto, sujeto a los vaivenes de la intemperie y al que pueden 

llegar visitantes inesperados. Así entendido, la producción de conocimientos se acerca 

más a lo que creo practicar: una construcción que se va haciendo con todo lo que va 

aconteciendo durante nuestro tránsito existencial y en el que el proyecto es un “estado de 

abierto” que orienta sin legislar.  

 

 ¿Qué quisiera lograr? 

Un autorretrato: exponer públicamente el discurrir de mi pensamiento mientras 

proyecto arquitectónicamente. 

 

1.2.4.- Sobre el método de esta investigación 

Esta investigación se montó sobre una estructura que es una combinación libre y de 

interpretación muy personal entre la pauta de solicitud de financiamientos ante el C onsejo 

de Desarrollo Científico y Humanístico de la Universidad Central de Venezuela (CDCH), 

modelado por una concepción tradicional de ciencia, en sentido amplio, y el protocolo de 

formulación de proyectos de investigación fundados en metodologías cualitativas (IC).  

Dicho así, es claro que no parto de perseguir “pureza metodológica alguna”; actúo 

de manera ecléctica –cosa siempre cuestionable, sin duda– pero que se corresponde con 

mi actitud de construir con lo que voy alcanzando y viviendo. Sé que esto puede parecer 

poco serio y sin solidez, desde ciertas concepciones. No busco ganármelas de entrada, ni 

por someterme sin reflexión a procedimientos normados ni por apelar a principios de 

autoridad que no necesariamente comprendo del todo; aunque no puedo escapar ni de 

una ni de otra cosa. Apunto a exponer públicamente mi pensamiento tal cual es, lo más 

fehacientemente que me sea posible. Algo interesante puede haber ahí para alguien, 

aunque sea el sólo hecho de ser ejemplo de un equívoco y un horror. Desde sus 

posibilidades de ser recibida, en mayor o menor medida, busco confrontarme a las críticas. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      108 : 319 

Mientras que la pauta del CDCH pone el énfasis en cuatro grupos de información 

para estructurar un proyecto de investigación, a saber: primero, justificación y 

antecedentes; segundo, objetivos y metas; tercero, metodologías y, cuarto, recursos; el 

protocolo de la Investigación Cualitativa (IC) desglosa la justificación y antecedentes en 

dos contextos o referentes: conceptual y personal, desde los cuales se formula el tópico de 

la investigación que deriva en el planteamiento de un problema, no necesariamente 

expuesto a través de una hipótesis. La IC también desglosa la metodología, concebida 

como hermenéutica-dialéctica, según los actores que participan en la investigación, el 

contexto temporal-espacial en la que se realiza, orienta la recolección y análisis de los 

datos, prevé las formas de evaluación de la investigación y, finalmente, expone un plan 

provisional de trabajo que, se entiende, podrá ser transformado completamente según 

ocurran eventos que así lo exijan o favorezcan. 

Del modelo del CDCH he tomado la nitidez con que se propone una investigación al 

tratar de responder a tres cuestiones básicas: ¿por qué y con referencia a cuál realidad se 

plantea la investigación?, ¿qué se aspira lograr con la investigación? y ¿cómo se piensa 

que se logrará? Del modelo de la IC asumo un estado de apertura al intentar responder 

esas cuestiones, centrando la conciencia sobre el hecho de que la investigación está 

sujeta a unas circunstancias espaciales y temporales, a las posibilidades y límites del 

sujeto que la realiza en interacción con otros actores, reales o ideales, y a los recursos 

materiales y procedimentales con los que se cuenta; por lo cual, en función de esa 

atmósfera personal, conceptual, material y técnica en permanente estado de 

transformación, sólo es posible lograr unas construcciones cuyo valor depende de la 

capacidad con que nos permitan continuar ensayando exploraciones y prácticas 

propositivas venideras.  

Las actividades específicas que han hecho posible esta investigación y le otorgan 

su sentido han sido, en primer término, el trabajo de anotaciones y estudio de reflexiones 

en torno a experiencias y conceptos, basados en la recopilación y organización de un 

material considerado fuente primaria, el cual está compuesto de los documentos 

elaborados por mí para proyectar-diseñar distintos casos de edificaciones realizados en 

diversas circunstancias. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      109 : 319 

 

 ¿En qué consiste el método empleado? 

 

El trabajo se ha concebido como una exploración abierta, generadora de 

proposiciones provisorias y transformables durante procesos de investigación emergentes 

o futuros. 

Digo que se trata de una exploración abierta porque no previsualizo –ni puedo 

hacerlo– un sendero único de acción de mi pensamiento. Lo único que pareciera estar 

claro es mi necesidad de que se contextualice al hecho de poder actuar como proyectista 

mientras investigo.  

Más específicamente, el trabajo también se ha tratado de hacer intersubjetivas mis 

reflexiones introspectivas, producidas durante este proceso de aproximación a una 

investigación proyectual. 

La reflexión introspectiva no supone un trabajo psicoanalítico en estricto sentido. No 

estoy formado ni asesorado para ello y no sabría cómo vincularlo a esta investigación aún. 

Es una reflexión introspectiva en tanto procura dejar testimonio de mi proceso de 

pensamiento durante el proyectar; decir qué pienso mientras proyecto y reflexionar sobre el 

proceso de esa interacción. 

Ello se mostrará como un discurso que tratará de evidenciar algunas construcciones 

teoréticas que puedan ayudar a reconstruir los fundamentos de mi capacidad crítica y 

proyectual de la Arquitectura.  

Las fases del método abarcan: 

1. El reconocimiento de un contexto. 

2. La selección de casos de proyectos. 

3. La construcción de la información. 

4. El análisis hermenéutico de la información. 

5. Las posibilidades para una evaluación. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      110 : 319 

1.2.4.b.- El reconocimiento del contexto desde el cual he trabajado 

La noción de contexto de la investigación la abordo desde una concepción 

cognoscitiva-espacial-temporal.  

Como ya expliqué en los alcances, traté de abordar una compresión diacrónica y 

sincrónica del proceso de investigación, a partir de reseñar sus momentos desde tres 

visiones: retrospectiva, perspectiva y prospectiva. 

En todo caso, las tres acontecen en un mismo lapso: luego de haber terminado la 

escolaridad de la maestría, hasta esta fecha: seis años, entre 2005 y 2011. 

Durante ese tiempo he estado actuando como profesor de Diseño Arquitectónico, 

Coordinador Docente de la Escuela de Arquitectura y no he tenido encargos de libre 

ejercicio de la profesión en los últimos cuatro años. Mi vida personal ha estado serena y mi 

vida académica ha estado signada por mucho estrés burocrático y controversias. 

Espacialmente se circunscribe a los ámbitos de la FAU-UCV y de mi estudio 

personal, ambos en Caracas, Venezuela; por lo que salvo en contadas salidas de la ciudad 

por razones familiares y de la actividad de libre ejercicio entre 2006 y 2008, la investigación 

acontece en un pequeño fragmento del paisaje caraqueño. 

Cognoscitivamente, el trabajo se perfiló como tal entre 2008 y 2010. Su contexto se 

corresponde a la reflexión sobre la teoría de la arquitectura en Venezuela, al quehacer 

arquitectónico de mi país y a una aproximación a los problemas epistemológicos en un 

sentido amplio para dirigirme, luego de la maestría, hacia la formulación de mi tesis 

doctoral. El ensayo en esta ocasión necesitaba transitar por la exploración personal, para 

abrir horizontes en la próxima etapa; lo que quiere decir que esta investigación no es un 

trabajo cerrado en sí mismo, sino una fase más de un programa de investigación que se ha 

venido construyendo de manera emergente y que tiene su origen más visible en mi trabajo 

de ascenso a la categoría de instructor (Ob. cit.). Su característica principal y que quisiera 

poder proyectar hacia la tesis doctoral es que me implique como investigador y proyectista 

sincrónicamente; por lo que el concepto de investigación proyectual ha sido el contexto 

que he considerado más pertinente a mis objetivos, antes que los estudios sobre 

metodología del diseño se han desarrollado desde hace varios años. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      111 : 319 

1.2.4.c.- La selección de casos de proyectos 

A continuación expongo mis anotaciones acerca de la selección de los casos que 

observé. Téngase en cuenta que la mayor información sobre los casos estudiados está 

presentada en formato digital e incluidos en el DVD adherido a la contraportada del tomo II, 

de anexos. 

Como expliqué, establecí un principio de comparación a partir de interpretar los 

proyectos entre un grupo de casos de editopías realizadas previas al TFG y un nuevo 

grupo de casos de editopías específicas para el TFG que denomino ejercicios de proyecto 

o ejercicios editopológicos. El primer grupo lo consideré un campo de referencia respecto 

del cual predico lo acontecido durante el segundo grupo. 

Para el primer grupo seleccioné tres trabajos realizados en paisajes y momentos 

claramente diferentes, escogidos del total de trabajos que incluyo en mi currículo (ver 

anexos Nº 1, 2 y el DVD): 

1. 2003, Plaza-cancha en Angostura. 

2. 2005, Plaza de la poesía en Caracas 

3. 2006, Ciudad Médica en Barcelona 

 

Para el segundo grupo anuncié sólo un título como guía de lo que para el momento 

de esbozar el TFG creía que podría hacer: 

1. Desde el espejo del baño: la ciudad como patio 

2. Desde las ruinas circulares: la memoria como laberinto 

3. Desde una mesa en Caracas: el recorrido de los cantos cardinales 

 

Claramente eran anticipaciones de lo que haría y, en mi modo de actuar, bocetos.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      112 : 319 

1.2.4.d.- La construcción de la información 

Recopilé todos los documentos gráficos y escritos que poseía acerca de los tres 

casos de estudio previos al nuevo evento de proyectar-diseñar43. Esa recopilación la 

convertí en presentaciones digitalizadas44, ordenadas según los tipos de documentos 

registrados, y contentivas de unas fichas analíticas por las cuales identifiqué los proyectos, 

los argumentos teóricos y las estrategias proyectuales que abordé. A esas presentaciones 

digitalizadas las he denominado: fichas editopológicas. 

Así documenté mis concepciones previas; las cuales comparé con las nuevas 

unidades de información que, simultáneamente, construí durante el proyectar-diseñar. 

Llamo unidades de información a todos los documentos: dibujos, anotaciones, fotografías, 

imágenes, etc. que produje durante los ejercicios de proyecto. 

En términos efectivos se han solapado las visiones, retrospectiva y perspectiva, de 

la investigación proyectual que he realizado. Esto lo he considerado una dificultad y no un 

fracaso o contradicción, pues han quedado registradas en documentos diferenciados: la 

visión retrospectiva en presentaciones digitalizadas y la visión perspectiva en un cuaderno 

de proyectos y/o diario de la investigación. 

A medida que avancé en ese proceso, determiné conceptos claves y formulé unas 

categorías de estudio y análisis. Estuve atento a las asociaciones que entre ellos hacía.  

Registré cronológicamente mi proceso de pensamiento durante el trabajo proyectual y los 

pensamientos que sucedían mientras no estaba en ello. Finalmente redacté un papel de 

trabajo que ha expuesto los proyectos formulados, los argumentos teóricos asumidos, los 

modos y métodos en que procedí y, la comparación entre ambos momentos 

representados en los grupos de casos. 

Las unidades de información fueron construidas a partir de: 

1. Elaboración de documentos gráficos, en forma de cuaderno de 
proyectos y presentaciones digitalizadas. 

                                               
43 De hecho, el que tuviese disponible la mayor cantidad de información ya digitalizada fue una de las razones para escoger los 3 casos. 
44 Por favor, verlas en el DVD anexo, antes de iniciar la lectura del capítulo 3. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      113 : 319 

2. Escritura de enunciados, inquietudes y pensamientos, en forma de diario 
de investigación45. 

3. Análisis simultáneo de ambas y de las relaciones entre ambas, en forma 
de cuadros o fichas analíticas. 

 

La construcción de cada unidad de información se hizo efectiva mediante las 

siguientes actividades:   

1. Dibujos y anotaciones. 

2. Registro fotográfico propio y anotaciones. 

3. Observación y lectura de documentos y anotaciones. 

4. Digitalización (registro con escáner o dibujo CAD) de documentos 
originales. 

 

En todo caso, debo aclarar que mi metodología de análisis ha sido emergente: 

quiero decir con esto que no partí de una estructura previa nítidamente concebida a través 

de la cual fuese observando todo. Parte de mis preocupaciones siempre ha sido cómo 

seleccionar –según cuáles criterios hacerlo– un instrumental teórico, si cabe la expresión, 

para analizar una determinada realidad, en particular, cuando de mi propio proceso 

proyectual y cognoscitivo se trata.  

Toda vez que la selección de los casos estuvo justificada o fue arbitraria según lo 

que logro explicar con anterioridad, lo único que tuve claro con sobrada anticipación es 

que debía organizar los documentos relativos a ello. La sola organización suponía ya una 

estructura teórica, que se puso de manifiesto de manera “automática” o “intuitiva”. Las 

fichas digitales fueron el instrumento de trabajo. La siguiente lista da cuenta de la 

estructura de mi metodología de estudio inicial:  

a. Identificación del caso,  
b. Registro e información básica del entorno,  
c. Enunciado de los referentes asociables,  

                                               
45 El cuaderno de proyectos y el diario de investigación coincidieron físicamente en un mismo volumen, aunque muchas de las anotaciones las hice 

también en un archivo de OneNote, en otro de Word y en una libreta de bolsillo. Como se ve. no logré sostener una disciplina rígida sobre 
los medios de registro, por lo que, al final, tuve que reunir mucho material disperso, aunque cronológicamente identificado. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      114 : 319 

d. Exposición cronológica de los bocetos,  
e. Exposición categorizada de los documentos finales,  
f. Selección de las piezas del registro que estimaba necesarias para fichar e 

interpretar,  
g. Análisis del proyecto o construcciones teoréticas y, finalmente, 
h. Epílogo (no conclusión). 

 

Este esquema indicaba, en principio, lo siguiente: 

1. Manifestaba conciencia de estar estudiando un abordaje teórico a través de una 
determinada realidad, por ello diferencio caso de objeto de estudio. Con esto reitero 
el partido de asumir que lo arquitectónico es un tipo de discurso. 

2. El entorno es una información primordial para la interpretación y comprensión de lo 
edificado, en tanto discurso edificado. 

3. Lo edificado proviene de una relación con la tradición y/o la contemporaneidad 
disciplinar y es posible entreverlo en sus elementos constitutivos. 

4. Los bocetos y dibujos son la exposición más elocuente del discurrir del pensamiento 
durante el proyectar-diseñar y es la fuente primaria de estudio, puesta en sincronía 
con la interpretación del entorno y de las relaciones con la tradición disciplinar. 

 

Durante la elaboración de las fichas editopológicas fui generando cambios que se 

hacen especialmente evidentes al comparar el contenido de la ficha correspondiente a la 

Plaza-Cancha con las otras dos. Es interesante observar que aun cuando se trataba de una 

mirada retrospectiva, posterior a la experiencia adquirida durante la maestría, no sentí la 

necesidad de ordenar con mayor detalle la información. Al respecto, dejo anotada la 

estructura de orden que apliqué a las otras dos fichas, que incluso elaboré con ciertas 

diferencias entre ellas: 

 

Categoría de 
información Plaza de la Poesía Clínica oncológica 

Ficha editópica  
(datos básicos): 
informar 

a. Ubicación  
b. Motivo 
c. Encargo 
d. Periodo 
e. Relación editópica  (edificable : parcela) 

(igual que en Plaza-Cancha) 
a. Ubicación  
b. Motivo 
c. Encargo 
d. Cliente 
e. Periodo 
f. Relación editópica  (edificable : parcela) 
g. Colaboradores 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      115 : 319 

Categoría de 
información Plaza de la Poesía Clínica oncológica 

Paisaje entorno 
(registro) 
describir : datar : 
inspirar 

a. El territorio 
b. El paisaje 
c. La avenida en el paisaje 
d. La avenida 
e. Entorno del sitio 
f. Aceras 
g. Topofilia 
h. Tectónica 
i. Perfil urbano 
j. Paisajes 
k. Vecindades 
l. Hitos en el paisaje 

a. Ubicación 
b. Bordes 
c. Relieve 
d. Planimetría 
e. Variables urbanas 
f. Paisaje 
g. Texturas y colores 
h. Vegetación 
i. Cultura 

Referencias 
(estudiar) buscar : 
analizar : inspirar 

a. Elementos arquitectónicos genéricos y 
derivados 

b. Dialéctica entre  lugar y objeto 
arquitectónico  

c. Tensión entre centralidad y axialidad  
d. Sinergia de patio y corredor  
e. Tectónica de la tensión  
f. Entidad referencial ordenadora  
g. Habitar 
h. Dialéctica entre ciudad y paisaje  
i. Materialidad 
j. Topofilia 
k. Espacialidad (multidimensional) 
l. Utilidad 

(igual que en Plaza de la Poesía) 

Protoeditopías 
(bocetos) 
imaginar : preguntar 

Organización cronológica de bocetos 
(igual que en Plaza-Cancha) 

Organización cronológica de bocetos 
(igual que en Plaza-Cancha) 

Anteditopías 
(dibujos 
arquitectónicos) 
precisar : proponer: 
resolver 
 

(igual que en Plaza-Cancha) 
 
a. Plantas  
b. Secciones 
c. Alzados 
d. Perspectivas 
 
 

a. Programa 
b. Emplazamiento 
c. Conjunto 
d. Áreas verdes 
e. Componentes 
f. Plantas 
g. Secciones 
h. Perspectivas 

Fichaje 
hermenéutico 
(interpretación) 
seleccionar : explicar 

Selección de documentos claves para el análisis 
(igual que en Plaza-Cancha) 

Selección de documentos claves para el análisis 
(igual que en Plaza-Cancha) 

 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      116 : 319 

Categoría de 
información Plaza de la Poesía Clínica oncológica 

Construcciones 
teoréticas 
(teoremas) teorizar : 
argumentar 

a. Palabras claves 
b. Análisis del proyecto 

i. Origen del proyecto 
ii. Aproximación proyectual 
iii. Proyecto 
iv. Estrategia proyectual 
v. Referencias claves para la estrategia 

proyectual 
vi. Tácticas proyectuales 
vii. Técnicas proyectuales 

a. Palabras claves 
b. Análisis del proyecto 

i. Origen del proyecto 
ii. Aproximación proyectual 
iii. Proyecto 
iv. Estrategia proyectual 
v. Referencias claves para la estrategia 

proyectual 
vi. Tácticas proyectuales 

vii. Técnicas proyectuales 

Epílogo 
resumir 

Reflexión-síntesis final 
(igual que en Plaza-Cancha) 

Reflexión-síntesis final 
(igual que en Plaza-Cancha) 

 

 

1.2.4.e.- El análisis hermenéutico de la información (análisis del proyecto) 

El análisis debía ser una actividad que aconteciera simultáneamente con el 

proyectar-diseñar, y de la cual debía quedar registro en las unidades de información. Ello 

no impediría que continuara, luego de haber detenido el proceso proyectual. Durante el 

mismo, procuraba la determinación de conceptos y la construcción de categorías, a partir 

de comparar, reflexionar y conversar analíticamente las anotaciones y los papeles de 

trabajos realizados.  

El caso es que en realidad surgió un primer esquema de análisis, a partir del 

objetivo parcial de elaborar las fichas editopológicas. Ese esquema se fue modificando a 

medida que realicé la totalidad del estudio de los tres casos y se contrastó con los 

ejercicios de proyectos intentados. 

El análisis proyectual, entonces, se trató de un proceso hermenéutico sobre dos 

tipos genéricos de documentos: textual y gráfico; abordados simultáneamente con un 

enfoque filológico-discursivo y espaciomorfológico.  

Para producirlo, seguí tres pasos: a) titular cada uno de los documentos contenidos 

en la ficha editopológica; b) selección de documentos imprescindible y c) interpretación de 

los documentos seleccionados. De la selección de documentos integré el fichaje 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      117 : 319 

hermenéutico. Este consistió, como ya dije, en seleccionar un grupo de documentos que 

consideraba claves, tratando de responderme dos preguntas ¿qué documentos considero 

imprescindibles para explicar el proyecto?, ¿qué documentos representan más 

apropiadamente el proyecto? Aunque podrían parecer dos preguntas redundantes, creo 

que no lo eran: la primera refiere al número mínimo de argumentos necesarios para 

explicarme y la segunda se aproxima más bien a la búsqueda del boceto clave, el dibujo 

que yo interpreto como la razón de todo el proceso proyectual ulterior. Hecha la selección, 

procedí a escribir un texto que desarrollara mis impresiones acerca de cada uno de los 

documentos ahí incluidos. Me permití hacerlo con libertad de tonos: a veces es más 

teórico, a veces es más poético. En todos los casos, anoté unas palabras que consideraba 

claves, asociadas al texto y al documento interpretado.  

Cuantifiqué y organicé las palabras claves según categorías que enumero más 

adelante, teniendo en cuenta que esas palabras precedieron a la estructura del análisis del 

proyecto y de ellas escogí las tres más repetidas para cada caso, las cuales incluí en la 

tabla resumen del anexo Nº 7. Las categorías en las que organicé las palabras claves 

fueron las siguientes: 

 

a. Concepción metarquitectónica: conceptos esenciales, previos al pensar arquitectónico; 
de ellos parecieran depender todos los demás sentidos y significados que puedan ser 
construidos para saber pensar (hacer teórico) lo arquitectónico; por ejemplo: habitar, 
espacio, cultura. 

b. Concepción arquitectónica: conceptos básicos; palabras denotativas de conceptos 
que, basados en concepciones metarquitectónicas, refieren a elementos y acciones 
primordiales para saber hacer (hacer poético-técnico) lo arquitectónico; ejemplo: suelo, 
proyectar, edificar. 

c. Relaciones espaciales: caso de concepto relacional; son conceptos que denotan 
relaciones comprensibles espacialmente y con las cuales se constituyen las 
concepciones subsiguientes. Estas son, por ejemplo: adentro, afuera, continente, etc. 

d. Concepción formal: un caso de concepto diferencial, esto es, conceptos que denotan 
una “entidad ideal” implicando un orden espacial base; ejemplo: volumen, estructura, 
línea, centro, etc. 

e. Relaciones formales: otro caso de concepto relacional; agrupa conceptos que 
enuncian la forma de relación entre entidades arquitectónicas distintas; ejemplo: 
articulación, junta, continuidad, etc. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      118 : 319 

f. Relaciones topológico-arquitectónicas: caso de concepto relacional que incluye 
términos y expresiones que enuncian y/o sintetizan específicamente la relación entre 
entidades arquitectónicas comprendidas en términos de lugar, es decir, como 
continentes y contenidos; ejemplo: casa en calle, calle en ciudad, etc. 

g. Relaciones  fenomenológico-arquitectónicas: caso de concepto relacional que incluye 
términos y expresiones que enuncian y/o sintetizan específicamente la recepción de 
entidades arquitectónicas comprendidas desde la percepción de quien habita y le 
otorga sentidos y significados que podrían coincidir o no con los de quien proyecta; 
ejemplo: topofilia, poética del edificar, terredad. 

h. Concepción estética: caso de concepto diferencial que reúne conceptos que enuncian 
un principio de valoración o propiamente un valor adjudicado a una entidad 
arquitectónica; ejemplo: racionalidad, sencillez, armonía, tectonicidad. 

i. Relaciones de vecindad: caso de concepto relacional que incluye conceptos que 
enuncian la escala y el modo del habitar; ejemplo: pública, colectiva, social, familiar, 
íntima, sagrado, político, doméstico. 

j. Cualidades tectónicas: caso de conceptos sintéticos, según los que se califican los 
principios ordenadores de la materia con la que se constituye una entidad 
arquitectónica; ejemplo: textura, color, tensión, materialidad. 

k. Tipos arquitectónicos: caso de conceptos sintéticos, manifestados como toponimias 
genéricas, que refieren a estancias ideales al conjugar conceptos esenciales 
(metarquitectónicos, arquitectónicos y formales) con básicos, diferenciales y 
relacionales; por ejemplo: patio, avenida, calle, corredor, etc. 

l. Materia: caso de concepto diferencial que define entidades sensibles: material, 
mampostería, muro de roca, piedra, etc. 

m. Referencias directas: o conceptos referenciales, cuando una entidad particular es 
convertida en modelo:   Caracas, Villa Radiante, etc. 

 

 

Ese conjunto de categorías y los conceptos ordenandos en él suponen ya un 

estadio teorético. Como materia dispuesta caóticamente, ellos están presentes en mi 

mente y he ido organizándolos progresivamente, una y otra vez, de una manera que aún no 

puedo describir con satisfactoria claridad, con la precisión que desearía. Lo que pienso es 

que ese conjunto de conceptos son recursos que dan consistencia a las acciones que 

suceden durante el proyectar-diseñar; pues ellos podrían ser comprendidos como un 

sistema teórico, mostrando sus partes (conceptos) y las relaciones entre estas.  

Lo que he llamado el Análisis del proyecto, es la forma en que despliego algo que 

sucede sintéticamente en la práctica. Los elementos de la estructura del Análisis del 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      119 : 319 

proyecto para las construcciones teoréticas de las fichas editopológicas terminó enunciada 

así: 

1. Origen del proyecto 
2. Aproximación proyectual 
3. Proyecto 
4. Estrategia proyectual 
5. Referencias claves para la estrategia proyectual 
6. Tácticas proyectuales 
7. Técnicas proyectuales 

 

 

A continuación explico muy brevemente a qué se refiere cada punto: 

 

 Origen del proyecto 

Expone la razón que da origen a todo el proceso proyectual, entendida como 

finalidad extradisciplinar (basada en el acto del encargo profesional, por ejemplo) o 

intradisciplinar (basada en estudios o investigaciones). Dicho de otro modo, trata sobre el 

objetivo último del proyecto, su finalidad, es decir, el motivo por el cual procede el 

proyectar. 

 

 Aproximación proyectual 

Proyectar es concebir el proyecto, construir filosóficamente los argumentos que 

definen el proyecto arquitectónico; para ello, todo se inicia desde el trabajo de contemplar 

la realidad, observarla y registrarla, volverla progresivamente información o dato, 

(cualitativo, cuantitativo o fenoménico). En otras palabras, la aproximación proyectual 

consiste en el reconocimiento crítico de la realidad, incluyendo dentro de esta al programa, 

es decir, lo que es solicitado hacer, independientemente pero a la vez relacionada con el 

origen desde el cual proviene esa solicitud. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      120 : 319 

 Proyecto 

Si bien trato este tópico desde una concepción más filosófica en el punto 2.3.2, de 

tal modo que es desde aquella que se explica lo que aquí diré, adelanto el tema para 

mantenerlo en relación con lo que vengo explicando sobre este componente del análisis. 

En términos sumamente generales entiendo por proyecto lo que debería ser, lo que 

podría ser; lo que ha de lograrse al hacer; en su significación más trascendental. 

El proyecto sólo puede ser formulado como macropropuesta o respuesta esencial, 

ontológica, quizás, más bien, propuesta confrontada a lo que se haya determinado como 

problema primordial y/o sintético, holístico, de la realidad conocida. Supone o implica el 

cambio de esa realidad, ya sea por sustitución o por transformación, sea absoluta, parcial, 

o en el grado que sea. Nunca supondrá mantener la realidad tal cual es, ya que esto sería 

la negación definitiva de un proyecto: decir que lo que será, ha de ser igual a lo que es y a 

lo que ha sido, niega toda temporalidad. 

Un proyecto es arquitectónico cuando persigue la transformación de la realidad 

comprendida como lugar habitable, el mundo como lugar del habitar. El proyecto 

arquitectónico se realiza, a través del diseño, en editopía. Un proyecto es urbano cuando la 

escala de esa transformación es la ciudad o una parte sumamente representativa de esta. 

En última instancia, en nuestra actualidad, todo proyecto arquitectónico es urbano, porque 

siempre, ya sea por exceso o por defecto, implica a la ciudad. Y todo proyecto urbano tiene 

en lo arquitectónico, la sustancia real de sus posibilidades fácticas, materiales. 

Para un arquitecto, el proyecto es razón, sentido y objetivo verdadero que guía el 

trabajo de diseñar. Implica qué y por qué; otorga estrategia al diseñar. Es pensar qué se 

debe hacer en un sentido filosófico-arquitectónico, con fundamentos meta-arquitectónicos. 

Un proyecto es arquitectónico cuando persigue la transformación de la realidad 

comprendida como lugar habitable, el mundo como lugar del habitar. Para un arquitecto, 

proyectar es construir filosóficamente los argumentos que definen el proyecto 

arquitectónico y actuar para que ese proyecto se realice en el diseño de un lugar habitable 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      121 : 319 

que implica la prescripción de cómo se hará la transformación topológica de una parte de 

la realidad del mundo.46 

  

 Estrategia proyectual47 

Estrategia, según el DRAE, es arte de dirigir las operaciones militares; arte, traza 

para dirigir un asunto y, desde una concepción matemática, «en un proceso regulable, 

conjunto de reglas que aseguran una decisión óptima en cada momento». En otras 

palabras, estrategia refiere al qué. Así que entiendo la estrategia proyectual como lo que 

debe y/o puede hacerse para lograr el proyecto; lo que determinará el logro del hacer; el 

pensamiento-acción-macro determinante para el logro del proyecto.48 

 

 Referencias claves para la estrategia proyectual 

Expone por enumeración las obras claves que, explícita o implícitamente, están 

presentes en el imaginario de quien proyecta. El término obra alude primero a cualquier 

realización de la arquitectura, en tanto campo cultural, incluyendo ahí lo urbano en sentido 

                                               
46 Nótese que el concepto no implica la acción durante el edificar, pues considero que este es un momento claramente diferente que, en un sentido 

plenamente ideal, debería atenerse a lo prescrito en los diseños. Durante el edificar, lo que correspondería es el concepto: gerencia de 
edificación para denotar la gestión de obras de arquitectura y urbanismo, concebidas editopológicamente. Por otra parte reitero el uso 
filosóficamente diferenciado que hago de los términos construir y edificar. En el argot actual de la industria asociada a la arquitectura y la 
ingeniería, construir se refiere a la gestión de obras concebidas desde la ingeniería como disciplina base, lo que a mi juicio debería ser 
nombrado con precisión como edificar, entendiendo que ninguna obra que transforme el relieve de la tierra puede ser comprendido como 
algo ajeno a la arquitectura: un puente y una torre de electricidad son arquitectura. Me ha preocupado siempre el dejo despectivo con el que 
los arquitectos nos referimos del construir, en Venezuela al menos pero creo que en toda Latinoamérica también sucede: cuando una 
edificación carece de valor para nosotros decimos “eso es mera construcción”; “hay arquitectura y construcción”; por muchas razones, no 
puedo pensar esos conceptos de manera disociada en ningún momento. Para mí construir equivale a pensar y edificar a escribir. Para mí, 
algo escrito puede ser banal, vulgar o poético; pero nunca denigraría del escribir como acto, pues es una realidad maravillosa, un prodigio 
del ser. 

47 A pesar de mis esfuerzos por anular de mis expresiones todo vocabulario que tenga una etimología asociada a lo militar, llego a un límite en el 
que no puedo lograrlo pues la palabra que intento quizás ya expresa lo que necesito, a pesar de mí. Es el caso de los vocablos: estrategia y 
táctica. Difíciles de precisar, pues tanto el diccionario como el uso cotidiano tiende a confundirlas. 

48 Rafael Moneo emplea el término estrategia proyectual para referirse a «…mecanismos, procedimientos, paradigmas y artilugios formales que 
aparecen con recurrente insistencia en la obra de los arquitectos actuales…», entendiendo les son válidos para «configurar lo construido», 
comprendidos en la práctica como: mecanismos formales, despliegue de formas, caligrafía arquitectónica y materiales empleados. (2004: 2-
3). A esto me refiero en este trabajo con el término manía proyectual, ya que entiendo la estrategia (así como también las tácticas y técnicas) 
en un sentido más abstracto, aunque siempre, espacialmente formuladas. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      122 : 319 

pleno; luego, refiere a cualquier otra realización, física, de imaginación o pensamiento, 

respecto de la cual el proyecto construya fuente o fundamentos. 

 

 Tácticas proyectuales 

Táctica, también siguiendo al DRAE, proviene del griego taktikí que significaba «arte 

de disponer y maniobrar las tropas»; entendiéndola actualmente como arte que enseña a 

poner en orden las cosas, método o sistema para ejecutar o conseguir algo, habilidad o 

tacto para aplicar ese sistema y, desde un enfoque militar, arte de disponer, mover y 

emplear la fuerza bélica para el combate. En otras palabras, táctica refiere al cómo. 

Entiendo la táctica proyectual cómo aquello que necesariamente ha de hacerse para lograr 

la estrategia proyectual; cómo se piensa el hacer, lo que equivaldría a enunciar principios 

de diseño. Diseñar el conjunto de tareas y/o actividades que prevén y prescriben la 

realizabilidad de un producto que representa/expresa el proyecto. 

 

 Técnicas proyectuales 

Atiende al cómo se hace operativa y sistemáticamente para llevar a cabo cada una 

de las tácticas proyectuales (operaciones de diseño). No es propiamente diseñar, sino la 

concepción tecnológica sobre la cual ésta se soporta. En ese sentido, diseñar debe ser 

entendido como el hacer técnico que convierte al proyecto arquitectónico en editopía. 

 

… 

Por ejemplo: cuando establecemos que los lugares arquitectónicos deben 

representar un sentido elevado de democracia y de respeto por los derechos humanos, 

otorgándole igualdad de posibilidades a todas las personas para vivir la experiencia de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      123 : 319 

habitarlos, definimos un proyecto arquitectónico49. En consecuencia, para lograrlo 

acudimos a la accesibilidad y movilidad plena para todas las personas, como estrategia 

proyectual. Esto se vuelve un principio de diseño cuando afirmamos: diseño para todos; es 

decir, nuestra táctica proyectual es el reconocimiento de las realidades biocorporales de 

las personas que, imaginemos y/o pensemos, deseen habitar el lugar a concebir; 

incluyendo ahí a personas teniendo en cuenta su edad, género, condición física, etc. y 

generando las condiciones físicas para que pueda realizarse el habitar. Finalmente, 

desarrollamos técnicas proyectuales de estudio y de representación de todos los casos 

que vamos identificando, mediante las cuales se van determinando rangos de acción y 

condiciones, se elaboran gráficos y normas, se establecen condiciones mínimas que 

satisfagan el principio de diseño, etc. y que podemos enunciar sintéticamente, en este 

ejemplo, como biometría (en tanto estudio de la persona) y ergonomía (en tanto saber 

corresponder las condiciones ambientales para producir bienestar a la persona)50. 

 

1.2.4.f.- Las posibilidades para una evaluación 

La validación de este trabajo TFG sólo podrá aproximarse a través de sucesivos 

actos de arbitraje. Para ello, entrego junto a este informe que resume todo lo hecho, toda la 

información que he producido, digitalizada y catalogada, en un DVD anexo, a fin de que los 

árbitros puedan consultar los documentos que he utilizado, realizado, etc. 

En la introducción afirmé que el arquitecto que intento ser no concibe la indagación 

como medio para “descubrir una verdad” sino para construir, primero en un sentido 

personal y luego, tal vez, en un sentido social, coherencia en el proyectar y cohesión en el 

diseñar. ¿Cómo determinar en esto una medida?, o ¿cómo determino un indicador de logro 

al respecto? Aún no lo sé. Por lo pronto, sólo lo entiendo como una aproximación 
                                               

49 Es un proyecto arquitectónico porque apunta a predecir las características ideales de los lugares arquitectónicos que habrán de ser diseñados en 
pro de su edificabilidad. Considero que no se trata de un “deseo”, según la crítica que Helio Piñón hace sobre la “idealización del proyecto” 
(2001: 76-80) en tanto no alude «…al estado anímico de quien proyecta…» sino a la razón que devendrá en forma. 

50 La confusión cotidiana sobre estos aspectos, por ejemplo, lleva a igualar la técnica de representación y estudio del relieve de un terreno 
(topografía) con la táctica de prever su transformación en terrazas y rampas (modificar el relieve) según las cuales habrán de moverse las 
masas de tierra (banqueo). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      124 : 319 

predominantemente subjetiva y cualitativa, que sucede al comparar objetivos-enunciados 

con proyecto-diseñado. 

Insisto en que no planteo en ningún modo que lo que aquí desarrollo se presente 

como una legitimación de mí como arquitecto, o legitimación de una cierta calidad de lo 

que he proyectado-diseñado. No concibo esta investigación como la determinación de un 

juicio aprobativo o exaltante de los posibles valores de lo que he realizado.  

Lo que sí he intentado y desearía haber logrado es aproximar un modo útil –aun 

necesariamente mejorable, lejos de acercarse a lo perfectible– de cómo reflexionar sobre el 

trabajo propio, sincrónica y asincrónicamente; evidenciando fragmentos de construcciones 

teoréticas que en algún grado, mínimo por demás, aporte un cierto elemento de interés en 

los esfuerzos por ordenar, quizás sistematizar, el discurso teórico de un arquitecto 

contemporáneo, intensificando sus contenidos, fluidez y libertad. 

Creo que la posible utilidad de lo que he hecho está más en cómo lo he intentado 

hacer que lo que contiene en sí. Aunque me he puesto como conejillo de indias de mi 

propia indagación, aquí no importa el yo que soy, sino lo que puedo compartir a partir de 

hacerlo. 

Ante la posible réplica de que no es posible debatir ningún aspecto de lo que este 

trabajo persigue porque “al indagarme a mí mismo estoy cerrando la posibilidad de que 

alguien más opine, ya que nadie sabrá más de mí que yo mismo” creo que puedo replicar, 

con base a las anotaciones que hice de Martínez (1997), que la sola posibilidad de 

conversar es ya un fruto importantísimo en los procesos de construcción de conocimientos. 

Para que pueda suceder, una conversación no necesita de un objeto exógeno al yo que 

cada uno de nosotros es, porque los cosmos de realidades que en cada uno de nosotros 

está condensado en su yo, se traman a través de nuestras facultades de lenguaje y, aún 

mucho más, cuando compartimos idioma, paisaje, cultura y sociedad. 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      125 : 319 

2. APUNTES NECESARIOS PARA CONSTRUIR ALGUNAS PROPOSICIONES PROYECTUALES51 

Para formular y diseñar esta investigación problematicé parte de la realidad que 

observo a través de, al menos, tres campos referenciales, extendidos desde y hacia tres 

horizontes concéntricos que represento en sendos grupos de apuntes:  

1. Horizontes de pensamiento: apuntes para representar un campo conceptual, 
2. Horizontes de experiencia: apuntes para representar un campo personal, 
3. Horizontes de comprensión: apuntes para representar un campo de análisis. 

 

Es de hacer notar que estos tres campos se unen y desarrollan a partir de un centro 

epistemológico o paradigmático, declarado en mis apuntes sobre la metodología de este 

trabajo, desde el cual me he propuesto actuar y respecto al cual concibo que los 

horizontes que ahora presentaré, se ordenan.  

Estos tres grupos de apuntes no los presento como estructura a la cual ceñirme o 

como sistema teórico que me propongo aplicar para comprobar su utilidad, verdad, 

verosimilitud, etc. Son la declaración de un partido, la exposición de un “sistema de 

coordenadas de referencia” que pueden permitirle conocer al lector –y tal vez a mí mismo– 

la magnitud e intensidad de mis contradicciones. Al igual que un sistema de coordenadas, 

este conjunto de apuntes no representa la realidad en sí misma, sino uno de los tantos 

instrumentos o medios que fabricamos para acercarnos a una inteligibilidad de lo real, que 

acontece de modo autónomo a aquel sistema. Estos horizontes pueden representar en una 

cierta medida al actor que dice investigar en este trabajo, por lo que sus elaboraciones y 

reflexiones adquieren sentido a partir de aquellos, en primer término para el actor que soy y 

luego para el lector que me observa y juzga y que, indefectiblemente, posee su propio 

sistema de referencias, es otro sistema de coordenadas que colisiona, se interseca o se 

superpone al que expongo. La intersubjetividad requiere el esfuerzo de explicarnos y es lo 

que con estos horizontes pretendo ofrecer. 

                                               
51 Reconozco que quizás algunos de los temas aquí esbozados no parecen tener vinculación directa con los casos de estudio (al menos, no 

simultáneamente con los tres); sin embargo, me aventuro a exponerlos para dejar constancia de que considero que sí tienen mucha relación 
aunque aún no logre expresarla. Sé que es un aspecto que amerita más reflexión. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      126 : 319 

2.1.- HORIZONTES DE PENSAMIENTO 

Este campo trata un conjunto de conceptos que forman el centro o núcleo de los 

otros dos campos. Esto es así porque estaría declarando la forma en que entiendo unos 

conceptos que en mi pensamiento actúan como metateoría de todo lo que trato de 

construir como discurso y como proyecto-diseño. El concepto más esencial de este 

conjunto y desde el cual organizo todos los demás es el hacer: es esta la manifestación de 

nuestro saber ser en el mundo. Así expresado, el hacer está vinculado al saber –pues lo 

contiene–, al cual exploro antes de abordar propiamente al hacer, procurando fijar algunas 

consideraciones para poder acercarme a una comprensión de los procesos de producción 

de conocimientos. Hecho eso, destaco luego que el hacer acontece en distintos modos: 

poesía, teoría, práctica y técnica que, para los fines de este trabajo, acoto la mirada sobre 

los tres primeros. Particularmente hago énfasis en una comprensión reflexiva de la práctica: 

la práctica reflexiva, que vendría a ser la expresión que procura representar de modo 

sintético la relación entre teoría y práctica, tópico primordial de este trabajo. Todo ello 

adquiere su sentido último a través de una determinada comprensión de la arquitectura, la 

cual preciso al afirmar que Arquitectura es un modo de Cultura y advierto que por la 

investigación proyectual sólo puedo acercarme a conocer la realidad arquitectónicamente 

construida a través de lo edificable, es decir, de lo que ha sido, en algún grado, proyectado-

diseñado con el fin de edificar. 

 

2.1.1.- ¿Qué decimos cuando digo conocer? 52 

Este conjunto de anotaciones resultaron de la exigencia de un trabajo en un curso 

de introducción sobre Filosofía de la Ciencia. Dicho curso ofreció una visión histórica 

general sobre cómo ha sido pensada la ciencia y sus fines, lo cual implicó el esbozo de los 

problemas considerados como sustanciales, a saber: verdad y demarcación, la idea de 

progreso científico, la estructura de la ciencia y la formación de conceptos científicos. Ese 

                                               
52 Este tema fue publicado como un artículo de mi autoría: Apuntes para construir una definición acerca del conocimiento en arquitectura. Mapas de 

lo aprehendido. Revista: Tecnología y Construcción, Vol. 19, Nº 1. Caracas: IDEC-FAU-UCV / IFAD-LUZ, 2003. p.p. 29-42. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      127 : 319 

curso se desarrolló claramente posicionado en un horizonte cercano a las ideas más 

clásicas sobre la ciencia. Para explicar eso mejor debo decir, por ejemplo, que se privilegió 

finalmente la “concepción estructural de las teorías” o “nuevo estructuralismo”, 

representada por Suppes-Sneed-Stegmüller (Echeverría, 1989: 141), mientras que la obra La 

estructura de las revoluciones científicas (1962) de Tomas Kuhn no se consideraba “seria” y 

sobre la teoría anarquista del conocimiento, de Paul Fayerabend (Chalmers, 1976: 212) se 

guardó un discreto silencio53.  

Ya he advertido con insistencia que todo lo que digo, juzgado desde cierta postura 

ontológica54, está irremediablemente contaminado o es impertinente e inútil. Lo cierto es 

que no estudié este tema desde una posición pretendidamente objetiva, neutra o vacía de 

sentidos. Los comentarios que acerca de un papel de trabajo me hiciera la profesora Dyna 

Guitián, encendieron la necesidad de explicarme algo tan aparentemente obvio y cotidiano 

como suponía que era el conocimiento. El hecho es que antes de yo poder disponer de 

textos y orientación tutelar al respecto, mi pensamiento se hallaba generando 

proposiciones y relaciones. Por eso inicio las respuestas a la pregunta “¿qué es esa cosa 

llamada conocimiento?” con una reflexión propia al respecto y titulo este punto del trabajo 

en plural, reconociendo que todo lo que digo está en absoluta deuda con una multitud de 

autores y personas.  

Así que he tratado de revisar en mí lo que como arquitecto pienso que es el 

conocimiento; dicho de otro modo, he tratado de comprender si lo concibo de una manera 

diferente o no al entorno socio-cultural e histórico al que pertenezco. Por lo tanto, provengo 

de un proceso activo, abierto, inconcluso y a la vez procurando realizar su registro. Lo que 

implica que no hay nada “limpio”, “puro”, sino profusamente “contaminado” y es desde 

esa azarosa hibridación de donde surgirán las cualidades y defectos de mi propuesta.  

                                               
53 No es objetivo de este texto cuestionar el enfoque del curso, pero esta reseña sirve para contrastar la orientación pretendida por mí. 
54 «Según la concepción inductivista de la ciencia, (...) la ciencia está formada por enunciados observacionales públicos, y no por las experiencias 

subjetivas privadas de los observadores individuales.» (Chalmers, 1976: 46).  «La validez de los enunciados observacionales, cuando se 
obtienen de manera correcta, no dependen del gusto, la opinión, las esperanzas o las expectativas del observador. » (Chalmers, 1976: 23).  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      128 : 319 

Todo lo que digo está en deuda con una multitud de autores y personas. Porque no 

concibo una soledad absoluta, como arquitecto no estoy verdaderamente solo; siempre 

estará en deuda con las voces que me habitan. Esas voces suceden dentro de nosotros en 

la pulsión del lenguaje que nos conforma: 

«El hombre es hechura del lenguaje [dice el poeta venezolano Rafael Cadenas] éste 
le sirve no sólo como medio principal de comunicación, para pensar y expresar sus ideas y 
sentimientos, sino que también lo forma. Está unido en lo más hondo a su ser; es parte suya 
esencial, propia, constitutiva» (Cadenas, 1994: 24). 

El lenguaje es impronta de lo vivido, lo humano por acción del pensamiento. El 

pensar se realiza por el lenguaje. El lenguaje es el cuerpo del pensamiento y ambos, 

inseparables, son el universo cultural que se ha fraguado siglo a siglo desde que los ojos 

humanos crean y recrean la presencia del mundo y su efímera presencia en él. Por tal 

razón el ser humano no puede renunciar a comunicar. Toda acción humana dice, esto es, 

expone lo pensado, explícita o implícitamente. Por el lenguaje decidimos, escogemos, 

separamos, unimos, abarcamos, creamos, deshacemos; gritamos o silenciamos. 

Llegamos a la felicidad o a la muerte. 

La cultura es una conversación perenne iniciada desde muy remota edad (Gadamer, 

1981:10), en ella estamos sumergidos y de ella nos hacemos. Esa conversación se hace y 

deshace gracias al lenguaje: esa realidad absolutamente indisociable de nuestro ser, por el 

que conocemos y al cual, al quererlo conocer, casi petrificamos; luego rescatado por la 

reflexión y la literatura para renovar nuestra capacidad de entendimiento y pertenencia del 

mundo. Ese proceso de aprehensión del mundo, hecho inevitablemente desde el lenguaje, 

es el discurso. 

El discurso es una práctica social, contextualizada y temporal.55 Entender que 

pertenezco a un discurso que puedo transformar y recrear comienza a ayudarme a 

entender conceptos que de otro modo seguirían siendo casi inaccesibles para mí, como 

por ejemplo, el concepto de “lenguaje” en la Arquitectura. Ahora me atrevo a argumentar 

                                               
55 Las investigadoras Calsamiglia y Tusón afirman: «el discurso es una práctica social (...) una forma de acción entre las personas que se articula a 

partir del uso lingüístico contextualizado, ya sea oral o escrito. El discurso es parte de la vida social y a la vez un instrumento que crea la vida 
social». (1999: p.15). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      129 : 319 

que lo arquitectónico es una forma de lenguaje y los modos en que se hace son discursos 

creados por un colectivo determinado en un tiempo y lugar definidos, dejando testimonio 

de su singular concepción del mundo.  

El escritor e investigador venezolano Luis Barrera Linares advierte que:  

«Comunicativamente, las sociedades humanas se agrupan bajo la orientación de las 
formas discursivas que (re)producen y a través de las cuales conciben y le dan forma al 
mundo. Convengamos para entendernos que, en ese mismo sentido, el lenguaje permite al 
hombre diseñar cognoscitivamente dos tipos diferentes de universos: el universo físico y el 
universo conceptual. (...) al organizar tales universos mentalmente, a fin de materializarlos 
lingüísticamente, lo hacemos a través de un ‘ordenamiento’ que resultará diferente, de 
acuerdo con la configuración interna que le damos y el propósito que nos mueve a 
comunicar algo» (Barrera, 2000: 11). 

Es así como parto de considerar que el estudio de la producción discursiva de una 

determinada comunidad, se apoya en el estudio de un determinado conjunto de discursos 

que dicha comunidad denomina conocimientos. 

2.1.1.a.- ¿Qué es esa cosa llamada conocimiento? 

Cuando se concibió un muro de rocas por vez primera, ¿cómo ocurrió?, ¿cómo se 

proyectó el muro como arreglo de rocas superpuestas? Tal vez sólo después de 

aprehender la roca, de manipularla sin ninguna pre-intención, de observar su 

comportamiento al asociarla con otras rocas, sólo entonces, se pudo producir la 

proyección del muro. Aun suponiendo que no hubiese nada en el ambiente alrededor del 

primer hombre que le sirviera de fuente para la idea de muro, su realización sólo hubo de 

ser posible para ese hombre a partir de la limitada existencia de la roca. Pero, ¿en qué 

momento comienza a “existir” la roca? ¿Cómo esa roca se recreó en un ladrillo? 

No sé cómo responder, pero tal vez el conocimiento sea como esa roca o ese 

ladrillo: un trozo de mundo artificializado con el que construimos otro mundo de artificios. 

Para darle sustrato a esa afirmación o descartarla, dentro de mis posibilidades 

actuales, he recurrido a los diccionarios, compendios elaborados para resguardar los 

límites y contenidos dados a las palabras. En primer lugar, a los de mi idioma: el 

Diccionario de la Real Academia Española (DRAE) al centro, flanqueado por el Diccionario 

Clave (DC), que en ocasiones da pistas más amplias en una pesquisa etimológica, y por un 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      130 : 319 

modesto diccionario-manual de latín-español (DSL); en segundo lugar, a dos diccionarios 

especializados: el Diccionario de Filosofía Herder (DFH) y el Diccionario de Filosofía de José 

Ferrater Mora (DFF). También me he apoyado, para el desarrollo de este tema, en los libros 

de Alan Chalmers (1976, ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?) y de Javier Echeverría (1989, 

Introducción a la metodología de la ciencia. La filosofía de la ciencia en el siglo XX), principalmente, 

aunque he consultado otros que reseño en las referencias no citadas. Complemento esta 

breve revisión con los apuntes que he tomado acerca del construccionismo en mis clases 

de Metodología cualitativa y en los libros de Miguel Martínez Miguélez (1991, La investigación 

cualitativa etnográfica en educación y 1993, El paradigma emergente) y de Euclides Sánchez (2000, 

Todos con la “Esperanza”. Continuidad de la participación comunitaria); de tal modo que abarco el 

ámbito general de una forma de lenguaje y dos apretadas síntesis paradigmáticas. 

2.1.1.b.- ¿Cuál es el concepto de paradigma? 

Es oportuno comentar aquí el concepto de paradigma, por ser fundamental para 

comprender el desarrollo de las ideas expuestas en seguida. Al respecto, acerco la 

definición que Egon Guba acota en su sentido más genérico: «una serie de creencias 

básicas que guía la acción, ya sea en la cotidianidad de la vida como en lo relativo a una 

investigación disciplinada» (Guba, 1990: 17)56. Todos los paradigmas que guían una 

investigación disciplinada, de acuerdo con este autor, pueden ser caracterizados por las 

respuestas que sus exponentes dan a las siguientes tres preguntas básicas: 

1. En lo ontológico: ¿cuál es la naturaleza de “lo conocible”? o bien, ¿cuál es la naturaleza de “la 
realidad”?. Equivale a la pregunta ¿qué es el objeto? 

2. En lo espistemológico: ¿cuál es la naturaleza de la relación entre el que conoce (investigador) y 
lo conocido (o conocible)? Dicho de otro modo, ¿cómo me relaciono con el objeto para 
conocerlo? 

3. En lo metodológico: ¿cómo debería el investigador acercarse al encuentro del conocimiento?, o 
mejor ¿cuál es el sistema teórico que orienta al investigador acerca de la manera de proceder 
para conocer el objeto? A este respecto conviene señalar que el método no es la metodología, 
un método puede pertenecer a distintas metodologías. 

Para concluir esta anotación, el autor señala: 

                                               
56 (trad. HZ) 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      131 : 319 

 «Las respuestas dadas son los términos que, como grupos, pueden ser adoptados 
por los sistemas de creencias básicas o paradigmas. Ellas son los puntos de inicio o 
supuestos que determinan lo que es investigar y cómo debe llevarse a cabo su práctica. No 
pueden ser probadas o refutadas en un sentido fundamental; si así fuese no habría dudas 
acerca de cómo actuar en la investigación. Pero esos sistemas de creencias son 
construcciones humanas y por consiguiente, portadores de todos los errores y carencias que 
inevitablemente acompañan al esfuerzo humano» (Ibíd.: 18). 

2.1.1.c.- ¿Qué es el conocimiento, en castellano? 

El Diccionario de la lengua española (DRAE), en la primera acepción, dice que el 

conocimiento es «acción y efecto de conocer»; es decir, con esta palabra se designa tanto 

el proceso como su resultado. En una segunda acepción señala: «entendimiento, 

inteligencia, razón natural». Por entendimiento apunta que es «la potencia del alma, en virtud 

de la cual concibe las cosas, las compara, las juzga e induce y deduce otras de las que ya 

conoce». No tomaré el camino del alma para este trabajo, así que me dirijo al acto de 

concebir las cosas y lo que hago con ellas: establecer relaciones, determinar valores y 

emplearlas para predecir (me atrevo a encerrar dentro de este término los actos de inducir 

[causar] y deducir [extraer], por cuanto los asocio con un momento ubicado siempre en un 

futuro, respecto a mi relación con las cosas). Siguiendo al diccionario, sobre la palabra 

conocer leo: «Averiguar por el ejercicio de las facultades intelectuales la naturaleza, 

cualidades y relaciones de las cosas». Averiguar, por su parte, es «inquirir la verdad hasta 

descubrirla». Aquí me detengo. Si yo actúo para entender las cosas, vale decir, primero 

concebirlas y luego manipularlas, ¿cómo es que puedo actuar para “descubrir” la verdad? 

o, dicho de otro modo, ¿cómo puedo aceptar que las cosas preexisten, son verdaderas, y 

yo quito de encima de ellas lo que las mantiene ocultas a mí en contraste a la acción de 

concebirlas y recrearlas? Para explicarme esto, necesito acudir a lo que le he escuchado 

decir al Doctor en filosofía, profesor Nelson Tepedino, en un ciclo de conferencias que el 

año 2002 organizó el Museo de Artes Visuales “Alejandro Otero”. Él comparaba los modos 

de concebir el mundo entre occidente y oriente, específicamente entre los griegos y los 

semitas. Refería que los primeros se apoyaban en el sentido de la vista, entendido además 

como un principio activo, por lo cual la pregunta de ¿qué son las cosas? es equivalente a 

¿cómo veo la esencia de las cosas?, y esto involucra una noción de dominio que es 

inherente a la ciencia, razón que explica su extensión y prevalencia. Al contrario, los 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      132 : 319 

semitas estaban atentos a ¿qué dice Yavé?, ¿cómo escucho la palabra divina?, por lo cual 

su percepción del mundo reside en el sentido del oído, y esto conlleva una noción de 

pasividad que puede ser interpretada como sabiduría. En consecuencia, bajo las 

definiciones elaboradas en el DRAE subyace, claramente, esa concepción occidental del 

mundo, fundada en lo visual y, por tanto, preocupada por dominar lo observable, entendido 

como cosa que preexiste. 

2.1.1.d.- ¿Qué es el conocimiento, en la “ciencia normal”? 

En los párrafos acogidos por este subtítulo se resume un conjunto muy amplio de 

planteamientos que, siguiendo a Thomas S. Kuhn (1962), podríamos convenir en 

denominarlo “ciencia normal”. Para él, quien expone en términos historicistas el desarrollo 

de la actividad científica, ese término designa lo siguiente: 

 «…investigación basada firmemente en una o más realizaciones científicas pasadas, 
realizaciones que alguna comunidad científica particular reconoce, durante cierto tiempo, 
como fundamento para su práctica posterior (...) esas realizaciones son relatadas, aunque 
raramente en su forma original, por los libros de texto científicos, [los cuales] exponen el 
cuerpo de la teoría aceptada, ilustran muchas o todas sus aplicaciones apropiadas y 
comparan estas con experimentos y observaciones de condición ejemplar.» (Kuhn, 1962: 33). 

 

En el Diccionario de Filosofía Herder (DFH)57 podemos leer que enmarcados por lo 

que se ha dado por llamar teoría del conocimiento, se distinguen tres conceptos: conocer-

conocimiento, creer-creencia y saber.  

Permítaseme darle el siguiente orden a la lectura: veamos qué nos dice sobre el 

creer, luego sobre saber y dejemos al cierre de este apartado lo que motiva en parte la 

producción de esta sección del trabajo, conocer y el conocimiento. 

2.1.1.d.i. Creer 

El DFH presenta el creer como lo opuesto al saber, definiendo este último a partir de 

sus diferencias con el primero. Se lee en el diccionario: «Podemos creer sin saber, pero no 

                                               
57 Entradas: conocimiento, creer/saber, saber, creencia, teoría del conocimiento. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      133 : 319 

podemos saber sin creer, de modo que, cuando sabemos, también creemos» (creer/saber). 

Sin embargo, no se da definición alguna sobre el creer, sino sobre el producto de esa 

acción: «La creencia es un elemento subjetivo del conocer, y podemos creer sin razones o 

sin estar justificados a ello...» (ibíd.) También dice que la creencia es: «Actitud o estado 

psicológico por el que nos adherimos a la verdad de un enunciado. No hay una relación 

directa entre nuestra creencia y la verdad de un enunciado; la creencia es una actitud 

subjetiva que puede basarse en razones, mientras que la verdad es una propiedad del 

enunciado, que puede demostrarse» (creencia). Aquí considero necesario hacer una breve 

consideración acerca del concepto de enunciado, intentando una síntesis de las lecturas 

hechas tanto a los diccionarios como a las obras ya citadas de Chalmers y Echeverría. 

Todo el quehacer de la “ciencia normal” en especial –y quizás de toda ciencia– se 

basa en la producción, relación y valoración de enunciados. Para los positivistas (s. XIX), 

luego para los integrantes del Círculo de Viena (1922-1940) y, con ciertos matices, para los 

movimientos herederos (positivismo lógico, neopositivismo y filosofía analítica), el 

enunciado es la exposición de una experiencia perceptiva que actuará como fundamento 

de una hipótesis; en ese sentido es observacional y protocolar. Esto apunta hacia dos 

valores sustanciales de lo científico: producir enunciados universales –o dicho en un 

término muy genérico, leyes– y por el empleo de esas leyes poder disponer de la 

capacidad de predecir. La ley supone una representación de lo observable que no 

depende ni del lugar ni del tiempo y, en virtud de ello, su capacidad para predecir lo que 

ocurrirá –o lo que ha de ser– resulta inalienable e inalterable. Lo observable tiene como 

condición esencial ser una preexistencia y quien observa puede hacerlo sin modificar las 

propiedades de lo que es observado. Sobre esa relación entre el enunciado y su 

consecuencia se basa la necesidad de verdad que hubo de instaurarse como norte de 

buena parte del hacer científico. Ciertamente, durante el s. XX el requisito de verificabilidad 

se transformó primero al de traducibilidad (de un lenguaje empírico a otro lógico-

matemático y viceversa), luego a los de falsabilidad y verosimilitud, para permanecer hasta 

la actualidad en el de probabilidad; pero aún hoy subyace la necesidad de enjuiciar al 

enunciado según su apego a algún concepto de verdad, de hecho, el DFH afirma que un 

enunciado consiste en un «conjunto de signos, construido según reglas sintácticas y 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      134 : 319 

susceptible de ser verdadero o falso» (enunciado). Para cerrar estas anotaciones, convoco la 

definición de Chalmers acerca de los enunciados:  

«...son entidades públicas, formuladas en un lenguaje público, que conlleva teorías 
con diversos grados de generalidad y complejidad. (...) una teoría de algún tipo debe 
preceder a todos los enunciados (...) y los enunciados son tan falibles como las teorías que 
presuponen. (...) Para establecer la validez de un enunciado (...) es necesario apelar a la 
teoría y cuanto más firmemente se haya de establecer la validez, mayor será el conocimiento 
teórico que se emplee» (Chalmers, Ob. cit.: 47, 50). 

 

Retomando la lectura acerca del concepto de creencia, tres cosas centran mi 

atención: primero, lo definen como “un elemento” inasible, subjetivo, de algo 

supuestamente asible, el conocer. De esta forma, el conocer está “compuesto” de manera 

dual: por algo tangible y por algo intangible. Lo segundo es la separación definitiva del 

creer respecto al razonar y al justificar, por lo tanto, concebido como una acción 

independiente. En tercer lugar aparece, nuevamente, el problema de la verdad como pieza 

clave en la valoración de una creencia. A partir de estas afirmaciones, me atrevo a 

interpretar el creer como un estadio inicial del saber y del conocimiento, adscrito a la 

intuición.  

2.1.1.d.ii. Saber 

Sobre saber, el DFH apunta que proviene del latín scire, de donde procede scientia, 

ciencia. Lo define y explica a continuación:  

«Sinónimo de conocimiento, cuando se entiende éste como ‘saber proposicional’ o 
un ‘saber que’. Conocer, en este caso, consiste en saber que un enunciado es verdadero (o 
falso). Cuando decimos que ‘alguien (S) sabe que p’ pretendemos normalmente decir que ‘S 
cree que p’, ‘es verdad que p’ y ‘S tiene razones para creer que p’. Cuando se cumplen 
todas estas condiciones, entendemos que ‘S sabe que p’. Sin embargo, el saber humano, la 
misma ciencia incluida, puede entenderse mejor como una creencia racional» (saber). 

Dicho “en lenguaje ordinario”, saber algo exige creer en ello, que sea verdad y que 

se tengan razones para creerlo, además de que ninguna de esas razones sea falsa. Pero, 

no es propiamente un sinónimo de conocimiento (dentro de la línea de argumentos que 

desarrolla el DFH) sino un estadio superior del conocimiento, pues lo define como resultado 

de un «proceso indirecto, mediato e inferencial, esto es, apoyado en razones» y no en 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      135 : 319 

percepciones. Por lo tanto, saber es «un conocimiento por conceptos e ideas», es decir, 

conocimiento de las representaciones de los objetos del mundo y de los mundos y objetos 

concebidos por la mente humana. 

Desde la familiaridad etimológica entre saber y ciencia por una parte, y desde el 

valor que el ser humano le otorga a las creaciones de su pensamiento resguardadas en la 

noción de saber; puedo explicarme el inconmensurable aprecio que la “ciencia normal” 

elaboró en torno a sí durante el siglo veinte. Aquí considero pertinente incorporar una cita 

del DFH acerca de lo que es la ciencia:  

 

«Es la actividad humana productora de conocimiento científico. (...) tiene como 
objetivo la constitución y fundamentación de un cuerpo sistemático del saber (...) se 
distingue de otras [actividades] similares por sus características específicas: el conocimiento 
del que trata es un conocimiento racional, que se refiere al mundo material o naturaleza, 
cuyas regularidades quiere explicar y predecir; obtenido mediante un método experimental, 
del cual forman parte la observación, la experimentación y las inferencias de los hechos 
observados; es sistemático porque se organiza mediante hipótesis, leyes y teorías, y es un 
conocimiento objetivo y público, porque busca ser reconocido por todos como verdadero o, 
por lo menos, ser aceptado por consenso universal. Así entendido, el concepto de ciencia 
debería aplicarse exclusivamente a las denominadas ciencias empíricas (...) [pero las 
ciencias formales] son también ciencias en el pleno sentido de la palabra porque, si bien no 
se refieren a hechos de la naturaleza, son también un conocimiento universal, sistemático y 
metódico, proporcionan los instrumentos de cálculo e inferencia, necesarios para el método 
y la sistematización de las ciencias empíricas y, además, también mantienen alguna relación 
con la naturaleza, de la cual constituyen modelos o formas para pensarla. (...) Las 
características básicas de que goza la ciencia son las mismas que se atribuyen al 
conocimiento científico, ya que, en definitiva, son una sola y misma cosa (uno es el resultado 
de la actividad y la otra es la actividad humana que lo produce), y sólo a ellos se aplica la 
noción de episteme, tal como se denominaba al verdadero saber entre los griegos, por 
oposición a la mera opinión, que se consideraba conocimiento impropio o saber infundado. 
Pero debe reducirse a su justa medida el valor de verdad de la ciencia. Y, así, la filosofía de la 
ciencia resalta el aspecto de provisionalidad del conocimiento científico e insiste en que la 
ciencia es sobre todo aquella actividad racional que consiste en proponer teorías 
provisionales, a modo de conjeturas audaces, a partir de los problemas que surgen de 
nuestra adaptación al medio, para someterlas a la prueba del experimento, contrastándolas 
con los hechos, a fin de descubrir su posible falsedad. De aquí que lo que caracteriza al 
desarrollo de la ciencia no sea precisamente la acumulación de conocimientos, sino la 
“indagación de la verdad persistente y temerariamente crítica”». (ciencia) 58 

                                               
58 Los subrayados son míos. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      136 : 319 

La ciencia, entonces, es ese “cuerpo sistemático” de hipótesis, leyes y teorías, que  

tiene como fin explicar y predecir el mundo, que se obtiene por acción y producto de un 

método definido, que se presenta como objetivo, público y se establece al ser reconocido 

como verdadero o universalmente aceptado. La realidad del mundo es concebida o como 

una presencia extática que sólo debe ser correctamente descubierta, o como un complejo 

e inasible suceder de experiencias, de las que sólo se puede inferir un patrón de orden 

provisional. Por la primera concepción, la ciencia es una acumulación de conocimientos, 

basada en la verdad alcanzada; por la segunda, la ciencia es la producción crítica, 

provisoria y transformable, de interpretaciones racionales e instrumentales acerca del 

mundo y nuestras experiencias de él. 

Pero, sea lo que sea que haga o diga la ciencia, desde mi interpretación, aún se 

mueve por la más íntima esperanza de que exista la verdad. La crítica central a Karl Popper, 

sobre cuya proposición teórica entreleo que se apoya esa «justa medida del valor de 

verdad» a la que se refiere el DFH y por la cual aparece la noción de «posible falsedad», 

reside en que todo enunciado, sobre el cual elaborar la demostración de falsedad de una 

proposición teórica o experimental, es falible y en consecuencia «no se pueden conseguir 

falsaciones de teorías que sean concluyentes y simples» (Chalmers, Ob. cit.: 90). Dicho de otro 

modo, determinar la verdad o la falsedad de un enunciado, en sentido absoluto, nunca será 

posible; pues siempre habrá de servirse de la formulación de otros enunciados, que 

resultan de observaciones (condicionadas a los límites de la percepción) y/o de las teorías 

subyacentes. Así entendido, podríamos referirnos de la ciencia como un palimpsesto de 

discursos que sostenemos sobre la realidad del mundo en tanto procuramos adaptarnos y 

comprendernos en él. 

2.1.1.d.iii. Conocer 

El DFH, inicia la definición del conocimiento desde un enfoque psicológico, lo 

describe como producto «del proceso psicológico por el cual la mente humana capta un 

objeto» (conocimiento). Así, ese objeto queda finalmente convertido en una representación, 

fruto de la conversión a intangible de lo tangible, como sustituto de lo real. Esa expresión 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      137 : 319 

parte de la premisa de que existen dos “cosas” claramente discernibles una de otra: la 

mente humana y algo preciso y contundente que llamamos objeto.  

En otra parte el DFH expone que, de acuerdo con la teoría del conocimiento, se le 

atribuye al filósofo e historiador de filosofía alemán Johan Hessen la descripción 

fenomenológica del acto de conocer:  

«…una relación entre un sujeto y un objeto, siendo esta dualidad una característica 
esencial del conocimiento. Esta relación, que también es una correlación, porque no hay lo 
uno sin lo otro y, además la presencia de uno supone la del otro, se entiende como una 
apropiación o captación que el sujeto hace del objeto mediante la producción de una 
imagen del mismo, o de una representación mental del objeto, debido a una determinación o 
modificación que el objeto causa en el sujeto. Esta modificación no es más que la 
percepción del objeto, en la cual el sujeto que conoce no está meramente pasivo y receptor, 
sino receptor y espontáneo.» (conocimiento, teoría del)59 

2.1.1.d.iv. Gnoseología, teoría del conocimiento, filosofía de la ciencia, epistemología 

Desde el campo del saber de la filosofía, los estudios dirigidos a comprender lo 

relativo a los procesos del conocimiento humano, en el sentido más amplio, generó el sub-

campo de la gnoseología o teoría del conocimiento. Cuando ese estudio se dirigió hacia la 

ciencia, abarcando desde los aspectos más tradicionales de la filosofía (valores humanos) 

relacionándolos con ella, con el sabio y la sociedad, pasando por la especulación desde 

los resultados obtenidos por el quehacer científico –con base en la amplitud lógica de la 

filosofía– hasta aproximarse al análisis del lenguaje que le era propio, apareció la filosofía 

de la ciencia; y en la medida en que se orientó con más exactitud hacia estas cuestiones 

del análisis del lenguaje científico, intentando separarse de la filosofía, produciendo 

reflexiones sobre el método de la ciencia, entendido como razonamiento aplicado, pudo 

comenzar a distinguirse –aunque siempre difícil y problemáticamente– la epistemología.60   

Desde ese panorama, a partir de la teoría del conocimiento, toda reflexión sobre el 

proceso de conocimiento humano atiende, de manera crítica, los siguientes aspectos: 

a. Posibilidad del conocimiento 
                                               

59 Los subrayados son míos. 
60 Síntesis basada en apuntes tomados en clases de epistemología del Prof. Wolfgang Gil (FACES-UCV, 2011-1) y su lectura guiada del capítulo 2 

del libro titulado La epistemología, de Robert Blanché (1973: 13-27). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      138 : 319 

b. Origen del conocimiento 
c. Esencia del conocimiento 
d. Clases de conocimientos 
e. El criterio de verdad (o valoración) del conocimiento 

 

A continuación desarrollo algunas anotaciones hechas sobre cada uno de los 

aspectos enumerados, siempre siguiendo lo ofrecido por el DFH: 

 

 Sobre la posibilidad del conocimiento:  

La condición sustancial es asumir que existen dos entes: el sujeto, que dispone de 

las facultades psicobiológicas para conocer y el objeto, que es trascendente al sujeto y 

puede ser conocido. Es necesario asumir también que el conocimiento, tanto como acción 

y como resultado del proceso de conocer, “acontece en” la mente (que es “una parte 

constitutiva del alma”, o el espíritu, o el Yo) y la mente se concibe como consustancial al 

cerebro (parte o lugar de nuestro cuerpo, por lo tanto, espacio). 

 Sobre el origen del conocimiento:  

De acuerdo con la descripción de Hessen (1925), se conoce porque se percibe, es 

decir, porque ocurre un contacto directo, inmediato y consciente con el objeto conocible a 

través de las facultades sensoriales de nuestro cuerpo, justificado entonces por el hecho 

de nuestra experiencia. Esto implica una oposición contundente al concepto de saber que 

es un conocimiento desde y entre las ideas. Se conocen cosas; se saben idealizaciones a 

las que la ciencia les exige ser verdades o proposiciones verdaderas. 

La condición para que el conocimiento se dé, es que ocurra la abstracción, es decir, 

la acción mental de “despojar” al objeto de cualidades que le son propias, o dejando de 

“mirar” esas cualidades para precisar el enfoque sobre uno o varios aspectos de lo que 

pueda ser definido como su realidad. Pero esto es sólo pertinente en el caso del objeto 

percibido y entonces se conviene en hablar de conocimiento de origen empírico. Pero, 

puesto en términos sólo de la percepción, el acto de conocer no nos diferenciaría en nada 

respecto a los animales (si consideramos permisible emplear el mismo término para 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      139 : 319 

designar la acción que ocurre entre nosotros y las cosas, y entre ellos y las cosas); pues 

estaríamos hablando sólo de un acto biológico. 

Ahora bien, si el objeto cognoscible debe ser trascendente al sujeto, ¿cómo puede 

el sujeto conocerse a sí mismo? Si hablamos sólo del cuerpo, la respuesta es 

engañosamente sencilla; pero el problema más hermoso e importante reside en conocer el 

Yo. En la Antigüedad el saber se perseguía a partir de la contemplación, “una visión directa 

y hacia fuera” (Marías, 1952: 13). Esa posición ofició un cambio radical con San Agustín, quien, 

sustentado en el cristianismo, volcó la mente sobre sí mismo mediante la reflexión que, 

convertida en introspección, permitió al hombre la posibilidad de acercarse a su 

interioridad, a su intimidad, a la invención del “hombre interior” (ibíd.). El hombre moderno no 

se satisfizo con esa aproximación fundada en lo religioso, así que Descartes la renovó 

desde el idealismo, “identificando al ser humano con el ser pensante”: “je ne suis qu’une 

chose qui pense”. Cosa que medita, ser reducido a razón; el mundo, a partir de entonces, 

fue, apenas, una idea poseída por quien lo piensa al percibirlo y ambos, pensante y 

pensado, hombre y mundo, res cogitas y res extensa, se hallaron separadas por un abismo 

metafísico.  

El hombre interior, dicho de otro modo, dejó de ser intuición, creencia, fe; para sólo 

concebirse como razón, y todo lo que ha surgido desde la más profunda oscuridad de su 

ser, con la aspiración de iluminar el mundo exterior,  convino en nombrarlo como lo 

racional. Así, por ejemplo, en la siguiente cita de Vitruvio: «La proporción se define como la 

conveniencia de medidas a partir de un módulo constante y calculado y la correspondencia 

de los miembros o partes de una obra y de toda la obra en su conjunto» (Vitruvio, 1997: 131) 

tenemos un ejemplo de enunciado que se ha constituido de razones que no pueden ser 

atribuidas simplemente a la experiencia de la observación y que a su vez es conocimiento 

imprescindible para construir otros conocimientos (v. g. algunas teorías sobre la 

proporción). Es un conocimiento de origen racional, cuyas características son la vocación 

de universalidad, necesidad, y naturaleza deductiva, lo que quiere decir que de él se 

infieren verdades innatas, verdades iniciales, incuestionables o que, por lo menos, se 

asumen como tal. Son las verdades a priori, con referencia a Kant, por las cuales el espíritu 

humano aporta la posibilidad del conocimiento, que precede a toda experiencia posible, al 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      140 : 319 

ordenar el mundo caótico a partir de la sensación, las nociones del espacio y del tiempo y 

someterlas a los primeros principios indemostrables que tradicionalmente rigen la actividad 

del pensar, a saber: el de identidad (todo ser es idéntico a sí mismo), el de no 

contradicción (una cosa no puede ser ella misma y su contrario, en el mismo aspecto y en 

el mismo momento) y el del tercero excluido (todo enunciado es verdadero o falso). En 

resumen, si aceptamos lo expuesto hasta ahora, debemos convenir en que el acto 

primigenio del conocer surge de la mente humana y conlleva una estructura de orden por 

la cual discurre toda experiencia posible. Así, cerrando con Kant este punto, es necesario 

aceptar que la razón y la experiencia juntas son necesarias para explicar el conocimiento: 

«los conceptos sin las intuiciones son vacíos, las intuiciones sin los conceptos son ciegas». 

 Sobre la esencia del conocimiento:  

En distintas formas ya se ha apuntado que el conocimiento es la apropiación o 

captación de un objeto, convirtiéndolo en una imagen mental, juicio o noema, idea o 

concepto, representación intangible de la realidad. Pero esa definición abre nuevamente el 

problema de la experiencia como condición para que exista el conocimiento, sustentada en 

la relación diádica sujeto-objeto. Dicho de un modo más consustanciado con la razón: el 

conocimiento es una creencia verdadera justificada. El problema de lo verdadero ha exigido 

–y continuará haciéndolo– gran esfuerzo. La noción de justificación puede ser remitida a la 

estructura de orden que anotamos al final del párrafo anterior y que debemos significar 

como una especie de “red mental” mediante la cual el hombre se relaciona con el mundo y 

lo atrapa. Sobre la creencia quiero insistir; porque sea cual sea el origen que acerca del 

conocimiento concibamos, funda a éste en lo subjetivo, en lo intuitivo; y es desde allí 

donde surge esa estructura de orden por la cual, siguiendo la proposición kantiana, el 

sujeto determina al objeto. Popper opuso a ese modelo conceptual, el del conocimiento 

objetivo o conocimiento sin sujeto cognoscente, el cual, según entiendo, prevaleció en el 

quehacer científico del último siglo. 

 Sobre las clases de conocimiento:   

A este respecto, la tarea central de la gnoseología ha consistido en cercar el sentido 

adscrito a la expresión: el conocimiento es la representación mental de un objeto. Dos 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      141 : 319 

sistemas de pensamiento han intentado responder: el realismo, ingenuo o crítico y el 

antirrealismo, que abarca al idealismo y al fenomenismo. El realismo concibe la existencia a 

priori de las cosas, aunque no sean conocidas. En su versión ingenua, no hay distinción 

entre el objeto conocido y el objeto real; mientras que en su versión crítica es preciso 

demarcar las cualidades objetivas de las subjetivas acerca del objeto conocible. Por esta 

vía se alienta con fuerza la objetividad. 

El antirrealismo se opone a la concepción anterior, por lo tanto parte del predominio 

de lo subjetivo, pero lo ha hecho desde el desarrollo de dos tendencias a saber: el 

idealismo, cuya proposición básica es que no existe nada que la propia mente no produzca 

y contenga (ideas, percepciones, objetos ideales, etc.) y su expresión más radical es 

alcanzada en el solipsismo, caracterizado por sostener ese principio con un tono 

escéptico; esto es visto por la “ciencia normal” como un riesgoso acercamiento a la 

“locura”. El fenomenismo postula, por su parte, la imposibilidad de conocer los objetos, 

cuya existencia acepta, pues para el hombre sólo es posible la acción del conocer sobre 

las apariencias o fenómenos acerca de aquellos.  

 Sobre el criterio de verdad: 

Que prefiero anotar como valoración: la necesidad de establecer juicios, tomar 

decisiones, le ha exigido al hombre intentar responder acerca del valor (de verdad) 

acreditable a un conocimiento. Conocer ha sido en mucho la determinación de si un 

enunciado es verdadero o falso. Para ello, ha sido necesario proponer y desarrollar teorías 

acerca de la verdad que han oscilado entre conceptos como los de coherencia, 

pragmática, verificabilidad, falsabilidad, verosimilitud y probabilidad.   

Frente a los problemas epistemológicos de si el conocimiento es o no es 

representación de un objeto y si al serlo, se corresponde o no con la realidad; la filosofía 

analítica abrió camino para sustituirlos por la atención sobre el lenguaje, esto es , el estudio 

del sentido y fuente de las palabras que empleamos para referirnos acerca de las cosas. 

Para un miembro del Círculo de Viena, como Carnap (1932), ello requería diferenciar el 

lenguaje material (cotidiano) del lenguaje fisicalista (científico), y en este último distinguía 

entre lenguaje protocolar (para enunciados base) y lenguaje de sistema (para la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      142 : 319 

formulación de teorías). Sobre el modelo de lenguaje fisicalista, Otto Neurath (1932) 

proponía sustituir las nociones de “significado” y “verificación” por las de “correcto” o 

“incorrecto”, pues partía de afirmar que «...los enunciados se comparan con enunciados, no 

con ‘vivencias’, ni con el ‘mundo’...»61, y en ese sentido lo que importaba era la búsqueda 

constante de correlaciones. Ese argumento de Neurath tal vez pueda leerse como 

antecedente del “nuevo estructuralismo”, uno de cuyos autores, J. D. Sneed (1971) se 

desplazó del problema de la verificación, para orientarse al de la teoridicidad. En este 

sentido desarrolló un modelo formal para definir la estructura de una teoría científica a partir 

de un núcleo teórico y el dominio de las aplicaciones propuestas.62 Hasta donde puedo 

entender, esa atención sobre el lenguaje condujo, en principio, a dos vertientes: la primera, 

el desarrollo de la lingüística y la segunda, el desarrollo de “lenguajes formales” como la 

lógica analítica. En ambos casos, el lenguaje es estudiado como “objeto que preexiste”, 

además de ser pensado como un conjunto de piezas ensambladas según una estructura 

concreta; por tanto, no interesa el cuerpo de sentidos que conlleva una palabra sino la 

función de hueso o cartílago que cumple en aquella estructura. De ese modo, los 

problemas epistemológicos ya apuntados siguen siendo pertinentes.  

2.1.1.d.v. Una reflexión antes de continuar.  

Desde la teoría del conocimiento revisada, a mi juicio, el problema del conocimiento 

ha radicado en el intento de establecer un universo paralelo; una suerte de recreación 

perfecta, palmo a palmo, del universo en la oscuridad del cráneo humano63. La facultad del 

hombre para intentarlo y aspirar a lograrlo ha sido la abstracción. Pero así, el conocimiento, 

como representación psicológica de la realidad, permanece en pugna con su esencia 

intangible; pues el conocimiento es nada concebido con aptitudes de cosa material. El fin 

último es saber, es decir, construir muros de conocimientos trabados, con los que el 

hombre se provee de un lugar para habitar que le es seguro y que posee; no es el mundo 

que le fue dado y del cual fue expulsado, sino el paraíso creado por su propia mano. Esto 
                                               

61 A este respecto consúltense los artículos de Rudolf Carnap y Otto Neurath recopilados en: Ayer, 1959. 
62 Al respecto, consúltese el capítulo 6, “La concepción estructural de las teorías científicas” en: Echeverría, 1989. 
63 Para una imagen al respecto, véase la crítica implícita en el cuento de Borges titulado Del rigor en la ciencia (1960: 847) 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      143 : 319 

es el sentido profundo de la necesidad de aprehensión que ha significado el conocimiento 

y por el cual entraña las condiciones de control y verdad, predictibilidad y objetividad, de las 

que he hablado. 

Esa recreación humana del mundo alcanzó, por ejemplo, en el personaje 

borgesiano Ireneo Funes una imagen estremecedora:  

«[Funes] Había aprendido sin esfuerzo, el inglés, el francés, el portugués, el latín. 
Sospecho, sin embargo, que no era muy capaz de pensar. Pensar es olvidar diferencias, es 
generalizar, abstraer. En el abarrotado mundo de Funes no había sino detalles, casi 
inmediatos» (Borges, 1944: 55).  

Ante eso, el profesor de teoría e historia de la arquitectura, Henry Vicente, dice: «La 

memoria deja de ser una mediadora ante el universo, un límite, y se transforma en una 

‘inmediatez’, una asunción de la ‘cosa’. (...) Así, en la observación directa, sin intermediarios, 

del mundo, radica el súbito olvido de dicho mundo.»  (Vicente, 1994: 170)  

La realidad concebida así, separada de nosotros o nosotros fuera de ella (Bunge, 1958: 

9), sufre la paradoja de los mapas, que son representaciones intencionadas (Vicente, ibíd.), 

objetos fabulosos y útiles por su genio de omisión. Todas las formas del conocimiento 

humano, todos los estudios a que ha sido sometido en su historia, no son sino una 

inmensa y muy diversa rapsodia de mapas que, en su hechura, el hombre se ha esforzado 

por otorgarle un sentido de unidad, verdad y no contradicción.  

2.1.1.e.- ¿Qué es el conocimiento, en el construccionismo social? 

De acuerdo con Kuhn, los paradigmas se establecen cuando permiten que una 

comunidad científica tenga más éxito que otras para enfrentar y resolver los problemas 

críticos que profesionalmente se plantean. Dice Kuhn:  

«La ciencia normal consiste en la realización de esa promesa [de éxito], una 
realización lograda mediante la ampliación del conocimiento de aquellos hechos que el 
paradigma revela como particularmente reveladores, aumentando la extensión del 
acoplamiento entre esos hechos y las predicciones del paradigma y por medio de la ulterior 
articulación del paradigma mismo» (Chalmers, Ob. cit.: 52).  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      144 : 319 

Aunque no forma parte de la obra de Kuhn, su proposición la asocio a los 

conceptos de tradición y autoridad que trabaja Hans-Georg Gadamer64. 

Tradición, en el sentido que Gadamer reivindicó y potenció en la palabra, significa la 

formación de la memoria del ser en cuanto devenido. Dicho de otra manera: la in-

corporación de “la pluralidad de voces en las cuales resuena el pasado”, adoptadas en 

libertad y por voluntad propia, reconociendo el fundamento de su validez y alcanzando por 

ello autoridad. Así se reconoce en lo extraño lo propio y se torna familiar, presente; este “es 

el movimiento fundamental del espíritu, cuyo ser no es sino el retorno a sí mismo desde el 

ser otro”. Por lo tanto, la tradición no se realiza por una capacidad de permanencia basada 

en lo que ha sido dado a priori, sino que requiere ser comprendida, afirmada, asumida y 

cultivada, lo cual supone transformación perenne y re-creada. Por otra parte, la noción de 

autoridad definida por Gadamer consiste en un acto de reconocimiento y conocimiento 

construido sobre la razón –por lo tanto no supone una abdicación de esta ni un acto de 

sumisión– aceptando que es un atributo proteiforme adquirido por una persona y no un 

simple otorgamiento inmutable. 

Si superpongo a Gadamer y a Kuhn como en capas de papel croquis, la afirmación 

de éste se refuerza con los conceptos de aquél, advirtiendo que la autoridad científica se 

ha rigidizado con el tiempo. Aquellas realizaciones pasadas que se reconocen como base 

para el quehacer científico predominante, son las que Martínez señala como reduccionismo 

(Martínez, 1993: 139), Echeverría denomina como la concepción heredada (Ob. cit.: cap. 2) y 

Chalmers califica como inductivismo (ingenuo o sofisticado) (Ob. cit.: cap. 1 a 3). Martínez, por 

su parte, explica que esa teoría se funda en una concepción mecanicista del mundo, 

basada en «...la teoría matemática de Newton, en la filosofía racionalista de Descartes y en 

la metodología inductiva de Bacon...” (Ibíd.); mientras que Echeverría y Chalmers 

complementan esa exposición apuntando hacia el movimiento denominado positivismo 

lógico y por el cual se caracterizaban las ideas desarrolladas por el grupo de filósofos, 

científicos y matemáticos, que se reunieron bajo el nombre Círculo de Viena, entre la 

                                               
64 Consúltese: Gadamer, 1960: Capítulos I.1.2.a, pp. 38-48 y II.9.2.a, pp. 344-353  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      145 : 319 

segunda y tercera década del siglo veinte. La fuerza socio-cultural de ese movimiento fue 

de tal magnitud e importancia, que todas las características que popularmente se manejan 

hoy día acerca de la ciencia, están directamente vinculadas a las de aquél. Cabe señalar, al 

margen, que ese movimiento es heredero, con actitud crítica, del positivismo, el cual surgió 

durante el siglo XIX y puede ser entendido como un rechazo al romanticismo; se 

caracterizó por un ataque severo contra la metafísica y una exaltación casi religiosa de la 

razón y la verdad. 

La crítica de Popper (1934/1959) a la búsqueda de la verdad y su proposición de lo 

falsable como recurso para el desarrollo científico; la investigación histórica de Kuhn 

(1962), su polémica inserción del concepto de paradigma y su tesis de que la ciencia 

progresa por revoluciones que suponen el abandono y reemplazo de unas teorías 

científicas por otras, soportado en las características sociológicas de la comunidad de 

científicos que expone esas teorías; el esfuerzo de Imre Lakatos (1974) por dotar a la 

ciencia de una estructura metodológica que la explique desde una visión historicista-lógica; 

la crítica radical de Paul Feyerabend (1975) contra las metodologías científicas convertidas 

en reglas, su tesis sobre la inconmensurabilidad de las teorías –lo que implica una postura 

relativista–, su rechazo a aceptar la superioridad de la ciencia respecto a otras formas de 

conocimiento y su defensa por una libertad creativa del investigador; abrieron grietas en la 

hegemónica presencia de la “ciencia normal”, que en su afán por demarcarse, negaba las 

posibilidades de conocimiento en otras áreas del saber humano, especialmente en lo que 

se acostumbra a llamar ciencias humanas. Todo ello sumado al desarrollo de la filosofía 

hermenéutica por parte de Hans Georg Gadamer, el estructuralismo y luego el 

postestructuralismo como conjunto, además del desconstruccionismo, constituyen las 

fuentes, más visibles para mí, de la formación del paradigma construccionista. 

El socioconstruccionismo o construccionismo social (Ibáñez, 1996: 96), paradigma 

constructivista (Guba, Ob. cit.: 25) o simplemente construccionismo (Wiesenfeld, 1994), es el 

paradigma conformado por las siguientes proposiciones, de acuerdo con la investigadora 

Yvonna Lincoln (1999: 77-79): 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      146 : 319 

 En lo ontológico 

El construccionismo es relativista. Se fundamenta en el axioma de que la realidad es 

una construcción social, en ese sentido, «se admite la existencia de múltiples criterios que 

orientan la interpretación de los fenómenos y que dan origen a una pluralidad de 

perspectivas» (Sánchez, 2000: 100); por ello, la comprende como un conjunto de constructos 

holísticos y simbólicos que son, simultáneamente, intra- e interpersonalmente de naturaleza 

conflictiva, dialéctica y además, de acuerdo con Wiesenfeld, de carácter provisional (1994: 

259). Así, la realidad construccionista es absolutamente dependiente de su contexto y 

tiempo. La incesante dinámica del ser, como individuo y como sociedad, forma y 

transforma permanentemente sus construcciones y la historicidad de sus construcciones, y 

eso sólo puede mantenerse en tanto esa dinámica no cese. Por otra parte, advierte Ibáñez 

que: 

 «…hablar de la producción simbólica de la realidad no significa hablar de una 
realidad carente de efectos materiales (...) ni construimos representaciones ni representamos 
construcciones, sino que construimos activamente los objetos que constituyen nuestra 
realidad. (...) las construcciones no se realizan dentro de nuestra cabeza mediante un 
proceso de pensamiento puramente abstracto (...) Nuestras producciones discursivas y 
nuestras construcciones ‘mentales’ se asientan sobre un conjunto de operaciones que están 
relacionadas con nuestras acciones, con nuestras prácticas, con nuestras producciones 
culturales y de todo tipo.» (Ibáñez, Ob. cit.: 100 y 141). 65 

 

 En lo epistemológico 

El construccionismo es subjetivista e interactivo. En virtud de su proposición 

ontológica, el construccionismo reconoce que la fuente de la realidad es subjetiva. La 

relación dualista (objeto-sujeto), de casta positivista, se rompe para dar paso a una 

relación monista, que parte de que el objeto estudiado está consustanciado con las 

personas que lo producen y la interacción entre el que conoce y lo conocible es 

necesariamente intersubjetiva y dialéctica, se transforman mutuamente, pero además, 

ambos se transforman en la medida que producen el conocimiento, que a su vez se 

                                               
65 El subrayado es mío. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      147 : 319 

transforma y los transforma. Por ello, el conocimiento es construido y desconstruído en 

virtud del contexto en el que se produce, en el tiempo en que ocurre y a partir de las 

personas participantes y las redes sociales en las que y entre las que interactúan. En 

palabras de Wiesenfeld, «epistemológicamente, el construccionismo (...) niega la 

neutralidad del investigador o investigadora, reivindicando más bien su participación en el 

proceso de investigación.» (Wiesenfeld, Ob. cit.). Para complementar este punto es necesario 

destacar el papel que desempeña el lenguaje, para ello me apoyo nuevamente en Ibáñez:   

«No podemos aprehender objeto alguno y comunicar acerca de él, sin construirlo a 
través de categorías del lenguaje, a través de las categorías que median nuestra forma de 
pensar sobre la realidad. Las personas viven, no en un mundo de representaciones, sino en 
un mundo de producciones discursivas y esto implica una gran diferencia. (...) Si los seres 
humanos son conceptualizados como hacedores discursivos, como animales hablantes, 
también se les conceptualiza necesariamente como constructores de realidades, porque el 
discurso, siguiendo a Foucault, es, precisamente, una práctica que construye 
sistémicamente al objeto del cual habla.» (Ibáñez, Ob. cit.: 137). 66 

 

 En lo metodológico 

El construccionismo es hermenéutico y dialéctico. La propuesta básica es crear 

conocimiento ideográfico, porque lo reconoce absolutamente consustanciado con el 

contexto y tiempo en que se produce. Ese conocimiento se expone usualmente en la forma 

de patrones teóricos o tramas de mutua y admisible influencia expresadas como hipótesis 

actuantes o producciones discursivas. Exige que la investigación ocurra en el contexto 

donde se está produciendo el conocimiento, de tal forma que el proceso dicte los métodos 

por los cuales habrá de ser representado, siempre en modo holístico, y donde el 

investigador debe actuar como un hermeneuta para discernir los significados implícitos en 

el actuar humano, donde el otro debe ser igualmente reconocido como hermeneuta. El 

diseño de la investigación, así entendido, es emergente y no preconfeccionado, pues no 

puede ser totalmente articulado hasta que la investigación se considere completada y 

durante su realización permanece abierta a recibir la influencia de los coparticipantes, las 

construcciones que se van elaborando y las circunstancias que van actuando sobre ella. 
                                               

66 El subrayado es mío. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      148 : 319 

Parafraseando a Wiesenfeld (1994), se promueven los métodos cualitativos y para ello se 

recurre a dos aspectos, el hermenéutico, porque se intenta representar las construcciones 

de la manera más precisa posible y el dialéctico, porque esas construcciones se comparan 

y contrastan entre sí y con la que el investigador debe producir. Así, la teoría es el resultado 

de la investigación y no el corsé dentro del cual debe discurrir. Por último, es necesario 

destacar que la metodología promovida por el construccionismo atiende a tres valores 

fundamentales: a) la diversidad: pues interesa el conocimiento de todas las versiones 

acerca de la realidad creada; b) el contexto: pues únicamente en función de éste se 

alcanza el conocimiento de las versiones construidas y c) el fortalecimiento o potenciación: 

que atiende a las acciones que pueden propiciarse a partir de las versiones e implica: 

respeto al participante; reconocimiento de la historicidad del fenómeno y de la 

investigación; constitución de una relación simétrica investigador-investigado y, finalmente, 

cultivo de la dialéctica, manifestada en la conversación, entendida esta como arte de 

compartir versiones que transforman a los participantes en lugar del arte de convencer y 

dominar al contrario. 

 Intentando una síntesis  

El conocimiento para el construccionismo es una producción discursiva de un grupo 

humano determinado que actúa en un contexto definido y en un tiempo histórico propio. El 

origen del conocimiento es, por tanto, subjetivo y sólo se puede alcanzar a partir de actos 

de interpretación y conversación entre los actores que lo producen. El conocimiento así 

entendido es una construcción que transforma y se transforma, siempre, en el tiempo 

presente de quienes devienen como artífices de aquel.  

2.1.1.f.- Confrontación de valores 

A partir de la afirmación de Ibáñez construimos activamente los objetos que 

constituyen nuestra realidad (1996:141), el conocer supera la definición de actos para 

dominar lo observable –entendido como cosa que preexiste– o leyes para predecir el futuro 

y pasa a designar, exclusivamente, el acto de crear una representación que nos es útil, 

como una roca, para construir algo siempre más complejo, es decir, con implicaciones 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      149 : 319 

materiales y espirituales, éticas y estéticas. Dicho de otro modo, ya no puede ser entendido 

como el proceso psicológico por el cual la mente humana capta un objeto y produce una 

representación, evidenciando una concepción dualista y estática del fenómeno (Diagrama1)67, 

sino por el contrario, lo conocible es lo construido que, al intentar conocerlo, es 

transformado y nos transforma, no quedando intacto en el proceso, pues también sufre 

transformación en el tiempo y es absolutamente dependiente del contexto en el cual ocurre 

la producción de ese conocimiento y de quiénes participan en él (Diagramas 2 y 3). 

 

     

     

Diagrama 1: 
Modelo dualista  

del conocimiento 

 Diagrama 2: 
Modelo monista 
del conocimiento 

 Diagrama 3: 
Modelo construccionista  

del conocimiento 

 

El acto primigenio del conocer sucede en la mente humana y conlleva una 

estructura de orden por la cual discurre toda experiencia, toda vivencia posible. Una 

manera construccionista de diferenciar los conceptos implicados, se basaría en un acto de 

comparación contextual e histórica en lugar de su correspondencia con alguna noción de 

verdad. En ese sentido, el creer es un estadio inicial del conocimiento y del saber, adscrito 

a la intuición (a la cual buena parte del desarrollo científico clásico se empeñó en ocultar, 

disuadir o velar) y que supone la soledad y el silencio del individuo en un modo físico (que 

en la concepción construccionista nunca está solo –la soledad no existe– pues siempre 

contendrá las voces de la cultura en la cual él ha sido construido); el conocer, por su parte, 

                                               
67 Todas las ilustraciones han sido elaboradas por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      150 : 319 

es la construcción en tiempo presente y socialmente dinámica; mientras que el saber es la 

teoría provisional construida y en permanente construcción y desconstrucción. Así, lo 

humano es la creación perenne de orden, estructura proteiforme que se manifiesta en el 

soporte físico de los signos y los símbolos, concatenados o relacionados, intangibles o 

materiales, siempre en transformación, frutos de un lugar y un instante; que en suma, da 

cuerpo a los diversos lenguajes a través de los cuales el ser humano construye discursos, 

es decir, expresa su infinita capacidad de concebir y recrear el mundo. 

Estas reflexiones me obligan a poner en discusión el valor de lo universal sobre lo 

particular. Creo que el sentido de lo universal es un valor creado por el pensamiento 

humano, a partir de su poderosa capacidad para la abstracción. Abstraer es renunciar a 

algo, es separar y mirar particularmente, independientemente. Abstraer es desconstruir la 

roca para convertirla nuevamente en lenguaje. Se ha vivido con la fe de que lo universal 

puede explicar el cosmos en todos sus confines, puede permitirle al ser humano controlar 

todos los fenómenos y en virtud de ello, alcanzar, igualar a Dios. Dios, para quienes no han 

comulgado con la palabra o con la creencia de su existencia, fue sustituido por la creencia 

en un orden superior desde el cual se explicaría todo. A ese orden supremo es al que el 

hombre ha montado cacería durante siglos, sintiendo que se acercaba cada vez más a su 

presa; que la imaginó siempre astuta, ágil, escurridiza. «La ciencia –escribe Alessandro 

Baricco– es extraña, un extraño animal que busca su guarida en los lugares más absurdos, y 

funciona según planes meticulosos que desde afuera sólo se pueden considerar 

inescrutables y hasta cómicos, a veces, por parecerse tanto a un vacuo vagabundeo, 

cuando la verdad es que son geométricos senderos de cacería, trampas esparcidas con 

arte sapiencial, y estratégicas batallas frente a las cuales uno queda estupefacto...» (Baricco, 

1993: 36). Pero lo humano es: imaginación, interpretación, discurso, acción. 

¿Qué sucedería si actuásemos sin esa fe en el orden? El pasaje bíblico de La torre 

de Babel sería para mí una respuesta.68 En la creación, primero fue el lenguaje: del verbo 

divino surge el hecho y el objeto, «...hubo luz». El verbo también creó el «árbol de la vida» y 

                                               
68 Consúltese: Génesis. 1, 1-3; Génesis. 2, 9 y 16-17. También: La Torre de Babel, Génesis. 11, 1-9. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      151 : 319 

el «árbol de la ciencia del bien y del mal»; de aquí extraigo tres aspectos: primero, la vida se 

distinguió de la ciencia, fueron separadas. Segundo, la ciencia se ocuparía de discernir los 

opuestos, las diferencias. Tercero, ambas, vida y ciencia, poseen la imagen de un árbol, lo 

que significa una estructura que se aferra a la tierra, se yergue hacia el cielo y desde su 

centro, convertido en eje vertical, brotan formas que lo presentan como un ser complejo, 

compuesto de innumerables partes. El hombre no puede crear un árbol, pero gracias a que 

posee lenguaje crea una ciudad, con una torre que le confiere eje y centro, origen y 

desarrollo. Cuando ese lenguaje queda destrozado, confundido, el hombre se dispersa y 

cesa de construir. Desde entonces, la búsqueda por atrapar el orden del mundo a través 

de su conversión en conocimiento, le ha resultado al hombre en la difícil tarea de 

reconstruir la unidad de su lenguaje. 

El conocer, entonces, ha sido la quimera humana por aprehender su otredad, sea 

ello el mundo o el sí mismo. Y así, el conocimiento no es más que el mapa resultante de 

ese intento, la representación de lo que el deseo humano crea gracias a su voluntad de 

hacer, a su anhelo por poseer, a su necesidad de protección. Al acto de conocer es lo que 

el hombre ha nombrado ciencia y, en ella, ha querido encriptar el fenómeno de su deseo: 

contener el mundo en su cráneo, ser Dios. 69  

Sea Dios o no, el ser humano, para justificar su vida, debe crear diferencias 

tramadas por un orden. La paradoja es que ese orden es humano y por tanto, mutable y 

efímero. Frente a una montaña, el hombre expone sólo su intensidad vital. ¿Cuántos 

millones de años dice el hombre que tiene la Tierra orbitando en torno al sol? ¿Cuántos 

millones de años dice el hombre que ha requerido una montaña para emerger desde las 

profundidades del océano? El tiempo es una creación del hombre que le ha roído las 

entrañas. Porque el tiempo es la única explicación que el hombre ha creído encontrar al 

hecho de estar aquí, siempre estar aquí y siempre, además, ser diferente. Porque el 

hombre está hecho de movilidad, indetención, y necesita creer que ello ocurre en “algo” 

                                               
69 Consúltese: Hawking, 1988: 223. Este autor concluye afirmando lo siguiente: “No obstante, si descubrimos una teoría completa, con el tiempo 

habrá de ser, en sus líneas maestras, comprensible para todos  y no únicamente para unos pocos científicos. Entonces todos, filósofos, 
científicos y la gente corriente, seremos capaces de tomar parte en la discusión de por qué existe el universo y por qué existimos nosotros. Si 
encontrásemos una respuesta a esto, sería el triunfo definitivo de la razón humana, porque entonces conoceríamos el pensamiento de Dios.” 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      152 : 319 

que ha nombrado tiempo. Por eso la mejor metáfora es el río, pero el río es agua en 

movimiento y por ese movimiento, diferencia. Siempre diferencia. El tiempo es el espacio 

entre diferencias, entonces, es nada. O tal vez la nada sea el tiempo, porque es desde la 

nada que podemos reflejarnos. Soy el que aquí escribe, soy el que aquí lee lo que ha sido 

escrito, soy el que aquí hablará de lo que escribí y leí. ¿Es eso el tiempo: la suma de unas 

huellas: la presencia de un papel maltrecho por restos de rocas y una voz que se deshace 

casi al mismo instante en que aparece? El ser humano ve ruinas y nada, porque el ser 

humano está hecho de memoria y olvido. 

2.1.1.g.- ¿Qué puede conocer el arquitecto? 

Sea cual sea el origen de la Arquitectura, ésta se inició como un acto de 

interpretación, un rito de habitación que se desarrolló como lenguaje y se transformó luego 

en acción constructiva. El sólo hecho de que ese enfoque epistemológico emergente se 

haya nombrado como construccionismo debe incitar a una profunda reflexión en el 

arquitecto. Construir es crear un ser, una totalidad, a partir de la reunión, la articulación, la 

asociación de partes absolutamente disímiles y dispersas; bajo un significado de orden y 

por medio de una proposición estructural; ocurre en un contexto definido y en un tiempo 

determinado y siempre cambiante. Ese orden lo confiere sólo el lenguaje y el objeto creado 

desde ese lenguaje es un discurso. El objeto arquitectónico es un discurso construido con 

materia construida, enraizado a una tradición y transformador de ella. Por eso, cuando 

pienso en Arquitectura, tengo que trabajar con una superposición del objeto material y del 

sujeto que respira, vale decir, de lo construido y de sus constructores: lo arquitectónico es 

una producción humana habitada por personas, por tanto trasciende de su condición de 

cosa para adquirir un sentido de vida, convirtiéndose así en otra dimensión de lo humano. 

Una dimensión política, fruto de la conciencia pública del hombre que se reúne en 

comunidad a partir de una dimensión religiosa del ser que decide habitar en comunión.70 

Visto así, lo arquitectónico es un lenguaje construido a partir de las construcciones 

                                               
70  Estas ideas no sólo están en deuda con todo lo ya expuesto, sino además con la obra de Robin Dripps: The first house (1997: cap. 1: The Origin 
of Dwelling, pp. 3-18). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      153 : 319 

precedentes de la otredad, un lugar creado para resguardar un rito de habitación, un 

discurso que es una recreación del cosmos. Por ello, interpreto los distintos momentos de 

la arquitectura como la concatenación de distintos discursos en el tiempo: el clásico, el 

medieval, el románico, el gótico, el humanista, el barroco, el pragmático, el racionalista, el 

purista, el moderno. El inconcluso.  

Esos discursos están escritos en y con la materia, son legibles por quien habita o 

por quien habitará, pero para llegar a serlo, han pasado siempre por tres procesos: el 

primigenio, el de la conversación entre personas; luego el de imaginación conversada, por 

una o más personas y, finalmente, el de la objetualización, la edificabilidad conversada del 

artefacto arquitectónico. Cada uno de esos procesos significa contextos diferentes para el 

arquitecto.  

  

     
Diagrama 4: 

Modelo construccionista en 
Arquitectura 

arquitecto-habitante-proyecto 

 Diagrama 5: 
Modelo construccionista en 

Arquitectura 
arquitecto-proyecto 

 Diagrama 6: 
Modelo construccionista en 

Arquitectura 
arquitecto-edificio 

 

El modelo construccionista para el fenómeno del conocimiento (Diagrama 3) traducido 

al quehacer arquitectónico requiere de distinguir esos contextos referidos. Hasta ahora me 

permito distinguir dos: el contexto-tiempo del proyecto (Diagramas 4 y 5) y el contexto presente 

del arquitecto (Diag.6). El primero es simétrico en su efecto al que pudiera definirse como 

contexto-tiempo de la edificación, con la salvedad que los actores son mucho más 

numerosos y de muy diferentes grados de incidencia, lo cual ameritaría una observación 

más atenta a la que mi saber y experiencia me permiten hasta el momento. Estando en el 

proyecto, cierto es que participan otros actores, pero en esta ocasión me interesa destacar 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      154 : 319 

la necesaria relación del arquitecto con el futuro habitante de un artefacto arquitectónico a 

edificar. El modelo construccionista tiene la posibilidad de darse a plenitud, si el arquitecto 

rompe los vestigios positivistas que aún privan en su formación; estos se manifiestan, entre 

otras cosas, en un modelo de relación en la cual el arquitecto asume que sabe cómo 

habrán de ser los espacios que el habitante necesita y que a la vez éste ignora. Si el 

arquitecto se asume como un intérprete, por ejemplo, una de las consecuencias del 

resultado sería la imposibilidad de adjudicar la autoría de la obra exclusivamente a él, pues 

requiere de exponer la consubstanciación de su proceso con el imaginario del habitante, 

enmarcados por las circunstancias y el momento en que se lleva a cabo el proyecto. Otra 

consecuencia, por ejemplo, consistiría en la dificultad para clasificar la obra dentro de una 

corriente estética “pura”, lo cual le exigiría una crítica profunda, basada en los significados 

y no en los amagos formales. Si el arquitecto debe trabajar “en soledad” (Diagramas 5), pues 

no conoce a quien habitará, entonces actuará como un escritor o un pintor, imaginando su 

habitante ideal –que creo, siempre será él– pero el modelo construccionista no se pone en 

riesgo, porque el autor se desdobla en creador-ejecutante, habitantes-receptores y críticos-

receptores, convocando todas las voces de la tradición cultural en la que está inmerso. 

Finalmente, el modelo se hace necesaria y extrañamente híbrido cuando ocurre la 

experiencia vital de conocer un edificio (Diagramas 6), sea porque el arquitecto puede 

habitarlo, o recibe las representaciones sobre el mismo (planos, fotos, textos, etc.), sin 

embargo, prefiero atenerme a la experiencia del estar allí.  

 

Como si se tratara de un texto, hay una separación física evidente-aparente, 

además de que el contexto en que el edificio fue proyectado y construido es 

absolutamente distinto al del arquitecto que quiere conocer. Sin embargo, él se apropiará 

de todo el conocimiento construido que le sea posible para trazar muy distintas miradas y 

aproximaciones hacia el edificio. Por ese proceso múltiple y disímil, y por el diálogo que se 

establece así entre la cosa y el hombre, ocurre la transformación de ambos: el arquitecto 

ejerce la libertad y el derecho de interpretar, despojar, asociar y recrear la realidad 

construida frente a él y, al concluir, al asentarse el polvo de la fábrica y cesar el ruido de la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      155 : 319 

acción, se refleja la luz que brota de sus ojos iluminando el nuevo objeto conocible: el 

artefacto arquitectónico, aquello que a través del proyecto de lo edificable se realiza en 

edificio. 

2.1.1.h.- Conocer como proceso y método 

Para este estudio he de abordar el tópico de producción de conocimientos desde la 

concepción de proceso que crea, origina, procura algo, –en este caso, conocimiento de 

algo: conocer cómo hago para conocer y qué relación tiene ese proceso con el proceso 

proyectual arquitectónico que realizo–.  

Por proceso entiendo una serie de fases sucesivas hacia algo, lo que implica que 

sucede una transformación de algo, un cambio que acontece en un tiempo. Cuando ese 

proceso puede ser descrito como una operación artificial, esto es, basado en un saber 

hacer, en alguna medida observable, cíclico y condicionado por sus principios, fines y 

resultados, entonces refiere a la noción de método. 

Sin pretender ser exhaustivo, desde la aproximación que he hecho hacia el conocer, 

creo que puedo decir que un arqueo básico de la literatura especializada da cuenta de 

numerosos y muy variados “métodos” de producción de conocimiento: axiomático, 

baconiano, científico, cualitativo, cuantitativo, dialéctico, duda metódica, empirista, 

escolástico, estudio de caso, etimológico, etnográfico, experimental, fenomenológico, 

filológico, galileano, hermenéutico, hipotético-deductivo, historias de vida, inductivo, 

investigación-acción, racional, resolutivo-compositivo, socrático, trascendental, 

transaccional. No pocos de ellos presentan variantes significativas, como por ejemplo, el 

dialéctico, que puede ser entendido desde un idealismo o desde un materialismo. 

También, no todos son estrictamente métodos sino concepciones de método, ciencias de 

las que se deriva un método o incluso fundamentos que posibilitan un método; sólo que 

para lograr tal precisión es necesario aproximarse desde la teoría del conocimiento sobre el 

grado de descripción de los elementos paradigmáticos que los sustentan; asunto que 

abordaré a continuación, de la manera más concisa que me sea posible. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      156 : 319 

En ese sentido, teniendo en cuenta mis enormes limitaciones en el campo 

disciplinar de la gnoseología pero acercándome desde las anotaciones hechas y apoyado 

en la distinción que hice entre proceso y método, me atrevo a proponer una diferenciación 

entre procesos que posibilitan la producción de conocimientos y métodos de producción 

de conocimientos. 

2.1.1.h.i. Procesos que posibilitan la producción de conocimiento 

Tenga el lector en cuenta, ante todo, la muy breve y atrevida síntesis que sobre la 

teoría del conocimiento apunto en los párrafos siguientes, para precisar qué es conocer y 

cómo se produce (con base en lo ya anotado en el desarrollo de la primera parte de esta 

sección del trabajo):  

a. Posibilidades del conocimiento: referida a aquellas condiciones primeras por las 
cuales puede acontecer el conocimiento, a saber: las facultades 
ontopsicobiológicas del ser humano (sujeto cognoscente), la existencia de un real 
(objeto cognoscible) con respecto al cual el ser humano entra en una determinada 
relación, condicionada o no por una realidad (condiciones socio-espacio-
temporales) en la que se arraiga la posibilidad de conocer y un agente o motor que 
activa la relación entre sujeto y objeto. (Ver anexo 20.1) 

b. Origen del conocimiento: comprendido desde cuál medio (los sentidos o la mente) y 
cuál acción (sentir, intuir, pensar, etc.) acontece el conocer.  

c. Esencia del conocimiento: entendido como capacidad y alcance del conocer. Como 
capacidad, oscilando entre sensibilidad y entendimiento. Como alcance, definida en 
función de su formalización epistemológica y la idea que comprende. Desde una 
aproximación epistemológica es necesario distinguir si es formalmente aceptable 
(sensación, memoria, autoconciencia, razón), cuestionable (intuición) o inaceptable 
(autoridad/opinión, fe/creencia). Como idea, requiere distinguir si se comprende al 
conocimiento como una realidad objetiva (concreta o abstracta), aprehensible y 
transmisible; o como una irrealidad subjetiva (perceptual o ideal), percibida, 
representada, creada o construida. 

d. Clases de conocimiento: definido a partir de sus fines, productos y logros. En 
cuanto a sus fines, requiere determinar qué se pretende lograr con el conocimiento 
en un sentido último: predecir, conjeturar, interpretar, explicar, corroborar, 
contrastar, demostrar, verificar, dominar, resolver, conmover, etc. En cuanto a sus 
productos, prever si serán percepciones, experiencias, ideas, conceptos, discursos, 
construcciones, recuerdos, imágenes, obras, acciones, etc. En cuanto a sus logros, 
saber qué se alcanza: poesía, teoría, práctica, técnica o sabiduría. 

e. Valoración del conocimiento: comprendido en tres sentidos: autenticidad, valor y 
trascendencia. Como autenticidad, requiere determinar si el conocimiento ha sido 
logrado de manera íntegra, correspondiéndose a los fundamentos que lo originan y 
en relación a los logros que se persiguen. En tanto valor, definirlo como verdad, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      157 : 319 

validez, eficacia, verosimilitud, pertinencia, etc. En tanto trascendencia, si es 
particular o universal, local o global, individual o social.  

 

A partir de ello, podría afirmarse que percibir y entender son las dos actividades 

primordiales de la mente que sintetizan la producción de conocimientos en nosotros, por lo 

cual en algún momento podemos decir que conocemos algo. Tanto cada una en sí, como 

en conjunto, son constituidas por el pensar, sentido general con el que referimos una 

variedad de acciones de nuestra mente luego de haberse iniciado el proceso hacia el 

conocer. Sobre este proceso, en términos sumamente genéricos, digamos que hay un 

momento A, por ejemplo leer, que nos pone como sujetos en relación con un objeto x; 

pensar ocurre como un momento B, desde el cual todo acontecimiento tiene base en 

nuestra mente, independientemente del momento A; y podemos distinguir un momento C, 

por el cual se pone de manifiesto lo pensado, se hace evidente o compartible. El objeto de 

ese momento A puede ser un real concreto (un algo fuera de nuestro cuerpo), una 

sensación (un real sensible, algo proveniente de nuestro cuerpo, salvo de la mente) o un 

pensamiento (un real abstracto, algo sucediendo en nuestra mente). Sobre el momento C 

haré un esbozo en el punto siguiente. Del momento B anoto los siguientes procesos 

parciales o acciones por las cuales, ya sea que las consideremos independientes entre sí, 

interactivas u holísticamente, comprendo que ocurre el pensar71: 

a. captar: capacidad de construir en la mente sensaciones, al recibir en la mente los 
datos sensoriales, convertidos en tales por los sentidos a partir de un estímulo. 

b. conceptualizar: representar algo de manera general y abstracta. 
c. deducir: desde un principio, inferir premisas. 
d. demostrar: exponer las relaciones necesarias para un razonamiento. 
e. dialogar: formulación alternada de proposiciones sobre un asunto; confrontar 

razonamientos. 
f. discernir: capacidad para analizar, comparar y diferenciar objetos, imágenes o 

conceptos. 
g. dudar: capacidad para formular preguntas, cuestionar el estado de algo. 
h. enunciar: capacidad para asociar signos y/o conceptos, de acuerdo a unas formas 

sintácticas, susceptible de ser valorado. (DFH) 

                                               
71 He extraido de las lecturas hechas esta serie de palabras claves que identifico como procesos o acciones por las que sucede el pensar. Las 

definiciones son síntesis o paráfrasis de las definiciones dadas en los diccionarios con los que he trabajado. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      158 : 319 

i. imaginar: capacidad de construir imágenes mentales, ya sea de modo 
perceptible/sensible o intuible. 

j. inducir: desde particularidades, inferir un principio. 
k. inferir: discurrir; operación mental por la que de un algo conocido se pasa a otro no 

conocido. 
l. intuir: conocimiento inmediato de algo; «percibir íntima e instantáneamente una idea 

o verdad, tal como si se la tuviera a la vista» (DRAE). 
m. percatar: capacidad de construir intuiciones y conceptos; tener conciencia de los 

actos mentales; saber que se piensa. 
n. razonar: inferencia o conjunto de estas, expresado como secuencia de enunciados 

comprendidos como premisas, en relación con uno último comprendido como 
conclusión. 

o. recordar: tener en la mente; «capacidad de retener el pasado en la conciencia y 
revivirlo o reproducirlo mentalmente reconociéndolo como pasado.» (DFH) 

p. sintetizar: capacidad de unificar o conciliar cosas diversas; capacidad de convertir el 
resultado final de esa unificación en un concepto. 

q. valorar: capacidad para significar una síntesis, como por ejemplo, afirmar o negar 
algo. 

 

Esos procesos mentales parciales posibilitan el proceso general del pensar hacia la 

producción de conocimientos. Como la producción de conocimientos puede no suceder 

sólo por un proceso puramente mental, –o incluso, si se tratase sólo de un proceso de tal 

naturaleza–, cabe esperar siempre que se ponga de manifiesto de tal manera que sea 

evidente tanto para quienes producen el conocimiento como para quienes lo perciban o 

reciban su influencia. Es el momento C al que me refería y corresponde ahora a lo que 

apuntaré como métodos. 

2.1.1.h.ii. Métodos de producción de conocimiento 

Si bien la combinación de los distintos aspectos anotados sobre la teoría del 

conocimiento es primordial para definir los métodos y, comprensiblemente, se generan 

tantos métodos como concepciones puedan ser formuladas y socializadas en función del 

éxito que tengan respecto del universo con el cual pretendan relacionarse; teniendo en 

cuenta que se caracterizan también por la preponderancia que se le asigne a una o varias 

de las acciones mentales antes enumeradas; se hace muy difícil una descripción 

pormenorizada de todos los procesos posibles de producción de conocimientos, de tal 

forma que pueda ser creíble explicar cómo actúo en dicho proceso y luego poder 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      159 : 319 

precisarme entre ellos (refiriéndome a la relación con el proceso proyectual). Así que a los 

fines del objetivo de este trabajo sólo puedo esbozar algunos pocos modelos que 

parezcan actuar como piezas caracterizadoras de familias de métodos más amplias; 

respecto de los cuales, entonces, pueda aproximar –casi aventurar– una descripción de mi 

propio proceder proyectual. 

Vale advertir que trato de limitarme a enunciar y describir brevemente métodos y no 

metodologías. Como ya anoté, un método puede ser desempeñado en varias 

metodologías. La metodología puede ser comprendida de dos maneras: la primera, muy 

general, como estudio de métodos, lo cual convierte a este fragmento del TFG en una 

breve metodología; la segunda y más precisa, como la descripción de los conceptos que 

fundamentan el método o los métodos que pueden ser empleados y la explicación de ello, 

las relaciones pertinentes y los límites previstos de la acción. 

Los métodos de producción de conocimiento, considerados como modelos 

referenciales para el análisis de la relación conocer-proyectar como objetivo primordial de 

este trabajo, son los que expongo brevemente a continuación y, entendiendo que una 

imagen es poderosamente sintética, los diagramas que complementan estas líneas 

pueden observarse en las correspondientes secciones de los anexos (del 20.3 al 20.8 y en el 

DVD)72: 

 

a. Método empírico-inductivo-hipotético-comprobativo: como lo describe el 
enunciado que indico, es un método fundado en la acción empírica como motor del 
proceso de conocimiento; experiencias vividas desde las cuales, mediante 
sucesivas y sistematizadas observaciones, se hace evidente un problema ante el 
cual se producen inferencias formalizadas, que se proponen como principios que 
rigen la realidad de los hechos observados, apuntando hacia la resolución de dicho 
problema. De la relación entre observaciones e inducción se formulan hipótesis, 
afirmaciones provisionales que deben ser comprobadas mediante experimentos 
rigurosamente diseñados y controlados, que refutarán o no la hipótesis propuesta. 

                                               
72 Todas las síntesis que sobre los métodos redacto para este punto, están basadas en mis lecturas de los Diccionarios de Filosofía, tanto el Herder 

como el de José Ferrater Mora; en el libro lineamientos de Filosofía del Prof. Massimo Desiato; en textos del Prof. Miguel Martínez Miguélez; 
en lo que creo haber aprendido del Prof. Euclides Sánchez en sus clases de metodología cualitativa; en una breve conferencia del filósofo 
Julían Marías sobre Husserl y la fenomenología (disponible en internet) y en la tesis doctoral del Prof. Jorge Sarquis. Por favor, véanse en las 
referencias bibliográficas. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      160 : 319 

Independientemente de la ideología cognoscitiva que actúe según este método, 
para este trabajo, se entiende que el objetivo último de este método es descubrir 
una verdad para dominar la realidad (bien sea porque se confirma la verdad del 
principio, tal como persigue la concepción heredada de ciencia, basada en el 
inductivismo ingenuo; o se confirme la falsedad de dicho principio, tal como 
propugna el falsacionismo, lo cual entendemos como otro modo de buscar la 
misma verdad). 

 

b. Método racional-deductivo-hipotético-demostrativo: en un claro paralelismo 
“inverso” con el anterior, este método se funda en la detención de principios ideales, 
supracognoscitivos, desde los cuales ha de ser comprendida toda realidad. 
Mientras que el empírico va de lo particular a lo universal, este parte de una 
comprensión de lo universal, abstracto e ideal, para dirigirse hacia el conocimiento 
de lo particular, concreto o real. Por vía de inferencias llega igualmente a proponer 
una hipótesis, como nudo clave del proceso de conocimiento, tratando también de 
resolver un problema. Si bien este método puede fundirse con el anterior y acudir a 
la experimentación como vehículo para lograr sus fines, es más bien característico 
de ciencias formales como la matemática; así que acude más a un proceso de 
demostración del principio, toda vez que ha sido asumido como posible verdad y lo 
que se requiere es hacerlo visible, verificable, confirmable. Así que la hipótesis es el 
inicio de esa demostración y, mediante la validez de los procesos de formalización 
de los razonamientos, pretende alcanzar una confirmación de esa verdad que le fue 
revelada. En este caso es más importante el saber por el saber que el dominio de 
una realidad, lo cual no está excluido de sus fines subordinados. Lo fundamental de 
este método, entonces, es que asume el origen y la esencia del conocimiento en los 
procesos mentales, basándolos en ideas y razones; lo que visto en contraste con el 
anterior, los hechos y las vivencias pasan a segundo o tercer plano, cuando no 
quedan definitivamente excluidas. 

 

c. Método científico clásico o general: este es una síntesis de ambos 
procedimientos, pues ambos tienen la misma estructura: desde unas realidades, 
captadas, sentidas o pensadas,  se concibe un problema ante el cual, mediante 
procesos mentales de inferencias formalizadas, se formula una hipótesis, esto es, 
una explicación o propuesta de razonamiento que resuelva el problema enfrentado. 
Este aspecto es muy importante porque, sea cual sea la dirección del proceso, tiene 
asidero esencial en la razón, en la producción de discursos razonados. Como lo que 
se persigue es asegurarse de si esa hipótesis puede ser considerada verdadera o 
falsa, correcta o incorrecta, válida o inválida, se requiere de activar un siguiente 
proceso que permita alcanzar dicho objetivo, ya sea por experiencias, por 
percepciones o por razonamientos que despejen toda duda posible. En términos 
muy generales, esta estructura no desaparece del todo en las siguientes 
concepciones metódicas, aunque cada una caracteriza un énfasis sumamente 
significativo que la coloca en un sitio específico dentro de la producción de 
conocimientos. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      161 : 319 

d. Método dialéctico general actual: si bien a la dialéctica me cuesta entenderla 
propiamente como un método, y haciéndome eco de la dificultad declarada por la 
literatura especializada para acotarla y precisarla, dado el complejo desarrollo de 
interpretaciones que ha tenido históricamente, la aproximo a este apartado del 
trabajo primero como un proceso y luego como un método en sí. Como proceso, 
porque su origen y desarrollo está muy vinculado con la acción mental de dialogar, 
una de las formas esenciales en que acontece el pensamiento y la manifestación de 
éste. Como ya lo señalé, esa acción, en tanto se concibe fundada en la razón, 
consiste en la formulación alternada de proposiciones sobre un asunto; implica 
compartir, intercambiar, confrontar razonamientos.73 Dice Ferrater que para 
Schleiermacher “la dialéctica contiene los principios del filosofar”, y puede ser 
entendida como un camino que se bifurca en una parte formal y otra trascendental; 
«…la dialéctica es de esta suerte aquello que conduce continuamente el 
pensamiento a su fin único sin llegar jamás a él, pues el conocimiento absoluto 
trasciende de toda dialéctica.» (869). Aunque tratada peyorativamente por Aristóteles 
y Kant, entre otros, su epítome clásico pareciera ser el método socrático-platónico, 
efectivamente popularizado como la construcción de una síntesis derivada de la 
confrontación de una tesis y su antítesis74, es decir, la realización de un sentido de 
unidad a partir de la confrontación de diferencias (¿inferencias divergentes?, 
contrarias, no contradictorias). Así entendida, desde Hegel, la dialéctica es una 
lógica que posee tres aspectos esenciales: a) uno abstracto o individual, b) el 
dialéctico o negativo-racional y c) el especulativo o positivo-racional. Permítaseme 
aquí citar a Ferrater para enfocar la idea: 
 

«Lo más importante es que “estos tres aspectos no constituyen tres partes de la 
Lógica, sino que son momentos de todo lo lógico-real”.75 Así, lo que tiene realidad 
dialéctica es lo que tiene posibilidad de no ser abstracto. La dialéctica es, en suma, 
lo que hace posible el despliegue y, por consiguiente, la maduración y realización de 
la realidad. Sólo en este sentido se puede decir que, para Hegel, la realidad es 
dialéctica. Más lo que importa en esta dialéctica de lo real es menos el movimiento 
interno de la realidad que el hecho de que esta realidad alcance necesariamente su 
plenitud en virtud de ese su interno movimiento. (…) Por lo tanto, es la “realidad 
realizada” lo que interesa a Hegel y no sólo el movimiento dialéctico que la realiza. No 
sólo está, pues, en la base de la dialéctica de Hegel una ontología de lo real, sino 
que, además, y sobre todo, tal ontología está basada en una voluntad de salvación 
de la realidad misma en lo que tenga de real, es decir, para seguir empleando el 
vocabulario de Hegel, en lo que tenga de positivo-racional o de “especulativa”. Su 
dialéctica opera mediante tríadas, de las cuales indicamos a continuación las 
principales: 

                                               
73 Confrontar, dicho aquí en el sentido de poner frente a frente, ante la vista de unos y otros, lo que se piensa; más cercano a conversar que a 

convencer; no empleo entonces aquí el término confrontar según el uso habitual que le implicamos: sinónimo de pelear, de intentar vencer 
con la ayuda de su autovencimiento, al interlocutor. 

74 Términos que insistentemente aclaran los diccionarios se deben a Fichte más que a Hegel, aunque la concepción está en el fundamento de la 
filosofía de éste. 

75 Ferrater cita a Hegel. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      162 : 319 

La Idea se articula en la tríada (1) Ser, (2) Esencia y (3) Concepto. El Ser, en la tríada 
(A) Cualidad, (B) Cantidad y (C) Medida. La Cualidad, en (a) Ser indeterminado, (b) 
Ser determinado y (c) Ser para sí. El Ser indeterminado, en (") Ser puro, ($) Nada y 
(() Devenir. El ser determinado en (x) Esto, (y) Otro y (z) Cambio. El Ser para sí en (f) 
Uno, (g) Repulsión y (h) Atracción. La Esencia en (A) Reflexión de sí, (B) Apariencia y 
(C) Realidad. La Reflexión de sí, en (a) Apariencia, (b) Determinaciones reflexivas y (c) 
Razón. El Concepto, en (A) Concepto subjetivo, (B) Concepto objetivo y (C) Idea. Y la 
Idea, en (a) Vida, (b) Conocimiento y (c) Idea absoluta.» (870). 

Más que una estructura formal de pensamiento, que es lo primariamente 
comprensible desde esa organización triádica de sucesivas proposiciones que se 
contrarían mutuamente en un inicio y se resuelven luego a través de una nueva 
proposición que primero las une y después junto a ella, se crea una nueva 
concepción que contiene a las tres; destaco el hecho de que ese proceso mental 
adquiere significación o se salva como conocimiento en la medida en que no 
renuncia a vincularse con la realidad sino, al contrario, sumerge en ella las máximas 
posibilidades de su desarrollo. Así, la vida humana íntegra se expone como una 
dinámica incesante, fundada en la crítica, es decir, en la capacidad de dudar y luego 
de sintetizar, ejerciéndose como praxis del ser que, existiendo, asciende hacia lo 
inteligible. Es en este sentido que construí el diagrama que intenta representar a la 
dialéctica como método: representando una estructura formal de relaciones entre 
razonamientos que diferenciándose se integran; siempre sujetos a una realidad 
comprendida en términos de espacio y tiempo, de lugar y movimiento, 
desplegándose en las dimensiones del ser y del saber hacer. Es un método fundado 
en la razón como origen y desarrollo del conocimiento, donde el razonar mismo es 
problema y proceso; persigue, como ya sugerí, alcanzar lo inteligible. Aclaro que no 
la presento como un modelo que signifique “otro tipo de lógica”, sino como un 
desarrollo intenso de las posibilidades del acto de razonar, es decir, de pensar, y 
que resulta imprescindible para acercarse a la comprensión que hago de los 
siguientes dos métodos. 

 
e. Método fenomenológico-hermenéutico: a partir de plantearse que no pueden ser 

conocidas las cosas en sí mismas por acción directa de un capturar, de un 
aprehender que trae al objeto hacia el sujeto y lo internaliza; sino que sólo podemos 
conocer lo que percibimos, nuestras percepciones al estar en el mundo, y nuestro 
pensar mismo desplegado desde esas percepciones; entonces nos acercamos al 
método fenomenológico, según el cual, sólo podemos conocer los fenómenos de 
nuestra percepción y pensamiento. Método desarrollado desde ciencias del espíritu, 
acude ciertamente a la razón como vehículo del conocer, pero incorpora a la 
intuición como medio válido de conocimiento que requiere ser abierta para ir desde 
la percepción inmanente al ser humano, hasta la comprensión de las realidades 
trascendentes mediante el pensamiento, en búsqueda de las esencias. Destaco su 
vinculación con la hermenéutica, (aunque se presentan normalmente como métodos 
relativamente independientes, debido a que esta última tiene sus raíces en la 
gramática, la filología y la escolástica), por cuanto el método hermenéutico se basa 
«…en un previo conocimiento de los datos (históricos, filológicos, etc.) de la realidad 
que se trata de comprender, pero que a la vez da sentido a los citados datos por 
medio de un proceso inevitablemente circular, muy típico de la comprensión.» 
(Ferrater cita a Dilthey: 1623). Mas, al poner de relieve la dimensión ontológica como 
asunto central de la hermenéutica, tal como hicieron Heidegger, Gadamer y Ricoeur, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      163 : 319 

se funde con la fenomenología, al ser comprendida como el modo de pensar 
“originariamente” esencial de esta, y de todo lo “dicho” en un “decir”; al ser también 
el estudio de las condiciones por las cuales acontece la comprensión, las relaciones 
que la sustentan y por las cuales esta «…sustituye el mundo natural del cuerpo y de 
la cosa por el mundo cultural de símbolo y del sujeto, por un mundo del lenguaje… El 
mundo del lenguaje es el mundo de la vida cultural.» (Ferrater cita a Ricoeur, a través de 
Ihde, 1625).  
 
Julián Marías (1999) explica que la fenomenología es un método “puramente 
descriptivo” de “los objetos ideales”, a los cuales se alcanza por implicación y 
complicación, es decir, por pensar los conceptos en los que se “hallan implícitas” las 
esencias y “con los que se unen para explicarse”.  
 
A partir de una descripción exhaustiva e intensa de lo percibido desde el mundo 
vital, procurando separarla de toda teoría o juicio que regule tal descripción (cosa 
que resulta vivencialmente imposible y por ello requiere de distintos y sucesivos 
actos y niveles de discernimientos), ha de accederse a una “intuición de las 
esencias”; que serán llevadas en un movimiento siempre ascendente hacia el 
diálogo a través de la hermenéutica, para alcanzar el pensar del pensar, el 
pensamiento de lo pensado, y aproximarse de ese modo a la comprensión en la que 
se fija un horizonte cultural en ese mundo vital al que se pertenece. 
 
 

f. Método construccionista-cualitativo: dado que los fundamentos de este método 
ya fueron anotados en puntos anteriores, sólo reitero algunas ideas: a partir de 
comprender que no hay una sola sino múltiples realidades, desde las cuales el 
conocimiento es una comprensión construida fenomenológica, hermenéutica y 
dialécticamente, por personas que actúan y transaccionan a través de su 
subjetividad/relatividad, el método construccionista-cualitativo explora y genera 
producciones discursivas de grupos humanos que interaccionan en un contexto 
definido y en un tiempo histórico propio. El construccionismo: 

 

«Considera que la realidad es total; es una construcción mental, ya que es producto 
de la mente humana y por tanto subjetiva; y es social, ya que se construye en la 
interacción social y está llena de significados compartidos a través de la 
comunicación. De este modo la realidad no es única sino múltiple. (…) reconoce la 
naturaleza simbólica de la realidad social (…) Este proceso tiene dos aspectos: el 
hermenéutico, que busca representar las construcciones individuales de la manera 
más precisa posible, y el dialéctico, que consiste en comparar esas construcciones, 
incluyendo las del investigador o investigadora y contrastarlas entre sí.(…) La teoría 
es el resultado de la investigación y no su precursora. (…) A través de este 
procedimiento no se pretende predecir ni controlar la realidad ni transformarla, sino 
reconstruir el mundo a nivel mental, de allí que lo que debe transformarse es la mente 
y no la realidad. (…) El construccionismo no enfatiza la naturaleza ideológica de la 
realidad, sino que ésta será real en la medida en que exista en nuestras mentes y el 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      164 : 319 

cambio se plantea a nivel de la construcción de la realidad…» (Wiesenfeld, 1994: 259-
260). 76 

 

2.1.1.i.- Una provisoria (in)precisión: (mi) excentricidad epistemológica 

El desarrollo de este componente de los horizontes de pensamiento, dedicado al 

conocer, me pone en evidencia desde una pretensión y una contradicción. 

Antes, debo reiterar lo siguiente: extiendo la mirada hacia todos los conceptos que 

creo que he podido comprender y que asocio en el discurrir de mi pensamiento hacia los 

objetivos que me ocupan. Pero por razones necesariamente protocolares, este campo 

sobre el conocimiento no es la declaración de mi posición como investigador en la ocasión 

de este trabajo; cosa que sí hice en la primera de las anotaciones sobre la aproximación 

metodológica que caracterizó a esta investigación que se presenta como Trabajo Final de 

Grado para la MDA. 

Aclarado lo anterior, quiero destacar que en el campo conceptual de este esbozo 

sobre la teoría del conocimiento he optado por tratar de situar simbólicamente al 

construccionismo como centro, mediante una operación de contraste que discursivamente 

expresa admiración por esa propuesta epistemológica. 

Esa acción da cuenta de que ello es más un deseo intenso que un hecho efectivo 

en mí: quiero declararme y actuar como construccionista (he aquí la pretensión), pero no 

logro resolver del todo –o no satisfactoriamente aún– cómo podría proceder una 

investigación cualitativa si no se formula como un diálogo entre actores; es decir, ¿cabe la 

introspección como un método de la investigación construccionista-cualitativa? (en esta 

aparente soledad desde la que actúo y escribo se expone mi contradicción). Desde el 

punto de vista de dirigirse hacia el conocimiento y transformación de las construcciones 

mentales que originan realidades, pareciera no haber conflicto, en principio; pues lo 

concibo como un objetivo que no excluye al individuo como actor-agente-receptor de esa 

                                               
76 Subrayado por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      165 : 319 

pesquisa; ya que, aunque ese individuo se muestre en soledad, ha sido construido y existe 

socialmente. El problema surge desde dos enfoques metodológicos: ¿cómo puede un 

investigador dirigirse hacia su yo? y ¿cómo y cuándo se socializa o se evidencia la 

socialización de esa indagación? 

Hasta ahora, la respuesta que he logrado aproximar es la del hacer. Al hacer, el ser 

se pone de manifiesto en el mundo y lo hecho por el ser es un fenómeno interpretable, 

incluso por el propio ser que hace. 

Es muy importante destacar aquí, entonces cómo pienso que puede ser tolerable y 

avanzar allende la incongruencia metodológica en la que incurro: pienso en una ontología 

construccionista articulada con una metodología fenomenológica-hermenéutica. La clave 

está en pensar que no busco esencias, que es lo que caracterizaría a la fenomenología en 

su sentido más exacto, sino construcciones intensamente realizadas en el pensamiento. Mi 

objetivo primero sería identificarlas, para luego, según logre analizarlas, descontruirlas y 

explicarlas; articularlas con otras, con otro orden y hasta, incluso, recrearlas como nuevas 

construcciones. 

Por eso me pienso de manera metodológicamente excéntrica: entre el 

construccionismo como centro epistemológico y la fenomenología hermenéutica como mi 

posición actual más próxima hacia la indagación del yo. 

Anotado todo lo anterior, paso entonces a desarrollar cómo pienso que el ser se 

manifiesta en el mundo a través del hacer. 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      166 : 319 

2.1.2.- ¿Qué decimos cuando digo soy lo que hago? 77 

Soy arquitecto.   

Esa afirmación poco puede interesar si no reconociera la tensión que hay entre “lo 

hecho” y el significado de afirmarlo desde un supuesto. Surge la pregunta: ¿qué quiero 

decir cuando digo “soy arquitecto”?  

Analizar esa expresión exige atender los términos que la constituyen: ese verbo que 

indica en tiempo presente la existencia de un sujeto implícito, junto a un sustantivo que 

predica apenas una cualidad de ese extraño sujeto oculto. Por eso: ¿quién soy? ¿No es 

ésta aun una pregunta esencial en cada uno de nosotros? ¿Cuán consciente estamos al 

intentar una respuesta? ¿Hasta dónde las palabras ayudan a comprendernos? Luego ¿al 

decir “soy arquitecto”, en cierta forma, no estoy respondiendo “soy lo que hago”? Dicho de 

otro modo: del conjunto de cualidades, circunstancias y accidentes que me constituyen, 

¿qué digo cuando convierto la definición arquitecto en continente de todo lo que puedo 

pensar que soy? He de reconocer que coloco sobre mí la “clasificación” que una 

determinada comunidad ha construido en función de lo que dice “hacer”. ¿Qué implica 

eso? ¿De qué se constituye el “hacer” resguardado en esa “clasificación”?78 

«Todo preguntar es un buscar. Todo buscar tiene su dirección previa que le viene de 

lo buscado» (Heidegger, 1927:14). El “verdadero” preguntar “ve a través” de sí desde el primer 

momento en todas las direcciones, es decir, hacia “aquello que se pregunta” y hacia 

“aquello a que se pregunta”. Desde el paradigma construccionista la pregunta misma se 

(re)produce a medida que sucede la observación, la conversación, la interpretación. 

Reitero lo dicho: la soledad intelectual no existe, uno siempre estará en deuda con las 

voces que le habitan; la cultura es una conversación perenne iniciada desde muy remota 

edad, en ella estamos sumergidos y de ella nos hacemos.  

                                               
77 Este tema fue publicado como un artículo de mi autoría: ¿Qué decimos cuando digo "hacer"? Anotaciones para una reflexión acerca de los 

conceptos poesía, teoría, práctica y técnica. En revista digital: A parte rei, Nº 55. Enero, 2008 (por favor, véase en referencias bibliográficas). 
78 Confronto cierto prejuicio que impera, especialmente entre algunos profesores de diseño arquitectónico, acerca de un cierto “desprecio” por el 

trabajo teórico, sobreestimando el ejercicio del “oficio” para referirse a la “calidad de ser” de un arquitecto. Y también viceversa. En todo 
caso, esta reflexión me exige ampliar estudios sobre fundamentos filosóficos que puedan estar implícitos, por ejemplo, en relación con 
ciertas concepciones antropológicas. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      167 : 319 

Advierto que he intentado apoyarme sobre los trabajos que acerca del ser 

desarrollara Heidegger, al cual he estudiado –muy insuficientemente aún– a través de su 

obra primordial El Ser y el Tiempo (1927) y de sus ensayos: Hölderlin y la esencia de la 

poesía (1936), El habla (1950) y Edificar, morar y pensar (1951)79. 

Ruego al lector dispense mi atrevimiento por pretender brevedad al anotar lo 

siguiente: Heidegger afirma que la realidad humana integra en sí su condición óntica y 

ontológica, pues el hombre es el único ente privilegiado a quien importa y requiere la 

comprensión de su ser. Sólo de él surge la pregunta por el ser y hacia él se dirige esa 

misma pregunta. Dice el autor:  

«Este ente que somos en cada caso nosotros mismos y que tiene entre otros rasgos 
la “posibilidad de ser” del preguntar, lo designamos con el término “ser ahí”» (1927:17). «El ser 
ahí es un ente que no se limita a ponerse delante de otros entes. Es, antes bien, un ente 
ónticamente señalado porque en su ser le va este su ser. A esta constitución del ser del “ser 
ahí” es inherente, pues, tener el “ser ahí”, en su “ser relativamente a este su ser”, una 
“relación de ser”. (...) La comprensión del ser es ella misma una “determinación de ser” del 
“ser ahí»80 (Ibíd.: 21-22).  

Según nos informa el DFH, Heidegger acomete la pregunta por el sentido del ser e 

intenta responderla desde el «análisis de la existencia fáctica del “ser-ahí» (DFH, existencia). La 

existencia supera el sentido tradicional de existentia, es decir, “ser ante los ojos”, 

entendiéndose más bien como “posibilidad de ser”, esto es «lo que se decide ser en cada 

caso; el “quién”, no meramente el “qué”» (Ibíd.). Dicho en otras palabras, el autor no concibe 

la existencia como el “ser ante los ojos”, modo en el cual han sido concebidos los entes 

intramundanos –entre los que la metafísica tradicional ha incluido a la persona–, sino del 

análisis del peculiar modo de ser del ser ahí. Por tanto, existir es un concepto exclusivo del 

ser ahí, de lo que se deduce, en consecuencia, la imposibilidad de afirmar la existencia de 

los entes intramundanos. Así, la existencia es un concepto referencial que se pone en 

evidencia a partir del análisis existenciario del ser desde una fenomenología del “ser ahí”.  

Intentando una síntesis: el ser acontece desde una indisociable conjunción de sus 

condiciones óntica y ontológica, por lo cual no puede ser comprendido como una 

                                               
79 Este texto es permanentemente clave en todo mi discurrir.  
80 Subrayado por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      168 : 319 

acumulación de categorías fundadas exclusivamente en la concepción óntica sino que es 

necesario conocerlo desde la fenomenología plena de su existencia. Para Heidegger ser 

humano es ser en el mundo, con los otros y ante las cosas, en un estado de abierto 

temporario, es decir, encontrándose en su facticidad, comprendiéndose como proyecto y 

realizándose desde el instante siempre presente del habla; el ser en el mundo que se 

olvida en la inauténtica cotidianidad de su lenguaje deja caer su existencia y sólo puede 

salvarla gracias al cuidado de sí curando su lenguaje, encargándose permanentemente de 

su haber sido y de su poder ser para acercarse digna y elevadamente a la única posibilidad 

cierta del ser ahí: su ya no ser, es decir, la muerte.81  

Volviendo al hacer: para intentar responder las preguntas propuestas exploro, 

comparo, anoto y reconstruyo los posibles significados del concepto registrados tanto en 

distintos diccionarios como en ensayos de autores, que encontré referidos en las lecturas y 

que consideré pertinentes, a medida que avanzaba en la construcción de este trabajo. No 

ofrezco, entonces, la presentación de un producto cerrado ni exhaustivamente tratado, 

mucho menos un discurso con alguna pretensión de verdad, por muy provisoria que ella 

pueda intentar aparecer y por muy convincente que intente manifestarse para disimular el 

humano miedo a la incertidumbre que al cabo de toda conversación, vale aquí decir 

lectura, como un difícil silencio, nos ocupa. 

 

2.1.2.a.- ¿Qué decimos cuando digo hacer? 

A cada picotazo del águila, a cada trozo de entraña que el ave furiosa le arrancaba, 

Prometeo sufría y restauraba su sacrificio. Luego del desamparo y desnudez a los que 

fueron sometidos los “hombres de bronce” por el descuidado hermano del titán  –

Epimeteo, “el imprudente”, “el que aprende sólo del acontecimiento”–; y ante el rechazo y 

los catastróficos designios de Zeus hacia esos mortales, esos “seres que yacen bajo los 

fresnos como frutos caídos”, Prometeo, “el prudente”, “el providente”, “el que prevé con 
                                               

81 Un desarrollo un poco más amplio de mis anotaciones sobre el ser están recogidas en mi trabajo titulado: Ser arquitecto. Argumentos para fundar 
una línea de investigación en Arquitectura (2002). En este segmento he incluido un extracto muy sucinto de aquellas. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      169 : 319 

antelación”, dispuso sus poderes a favor de la progenie del fresno y en contra del 

Olímpico, entregándole a ellos el fuego que había robado a éste. De su condena ya 

sabemos: amarrado a una columna con especiales cadenas en la cima del Cáucaso, el 

águila enviada por Zeus devoraba el hígado inmortal del titán; lo destrozado durante el día 

se regeneraba en la noche; suplicio eterno para que los hombres no contaran de nuevo, 

nunca, con un aliado tan sagaz. A los hombres les fue dado un castigo doble: la 

pervivencia de Epimeteo entre ellos y Pandora, “la ricamente dotada”, “la que da todo”, la 

primera mujer, obra de los dioses y enviada para que por causa de su curiosidad se 

desplegaran las desgracias –según los textos. 

Hijo de titanes, dios rival de Zeus, benefactor de la humanidad, el mito de Prometeo 

simboliza la escisión mística del mundo: deidades y humanos enfrentados. Su ofrenda está 

fundada en una rivalidad, en una provocación y también, si se quiere ver así, en una 

imprudencia. Él comete la desmesura de enfrentar su condición de dios al enfrentar a sus 

pares. El águila, símbolo de altura y poder guerrero de lo elevado, roe las vísceras del titán 

que actuó “impulsivamente”. El hígado es asociable a los sentidos figurados de valentía, 

coraje, ira, por lo cual el castigo pretende debilitar estos sentidos o, en otras palabras, 

posibles manifestaciones de lo “visceral” o lo “irracional”. 

Ante esa proposición de raigambre teogónica, habría que traer una más cercana a 

la tradición filosófica: el paso del mito al logos82. Tal vez pudiera interpretarse el mito de 

Prometeo como un símbolo que anticipaba todo el proceso por el cual se originarían la 

filosofía y la ciencia a partir de la transformación del pensamiento mítico y religioso. Acerca 

de ese proceso, situado en la antigua Grecia, el DFH señala:  

La conjunción de los factores sociales (el fin de la monarquía micénica y los cambios 
sociales correspondientes; la ausencia de castas sacerdotales entre los griegos del siglo VI 
a.C.; el afán sistematizador de Hesíodo y la influencia de los saberes de otros pueblos, 
juntamente con la misma situación geográfica de Jonia en un cruce de civilizaciones) es la 
que permite entender este “paso del mito al logos”, en el que jugó también un papel 
importante el desarrollo de una escritura alfabética (...) Como fruto de estos procesos surgió, 

                                               
82 Logos (del griego 8`(@H, que proviene del verbo 8X(,4<, legein, que originariamente significaba hablar, decir, narrar, dar sentido, recoger o 

reunir). Se traduce habitualmente como razón, aunque también significa discurso, verbo, palabra. Consúltese DFH, mito al logos, el paso del: 
2-3/3. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      170 : 319 

según J. P. Vernant, un pensamiento que excluye la presencia de dioses como explicación 
de la naturaleza, y la presencia de un pensamiento abstracto que se constituirá en el 
fundamento de la inteligibilidad de los procesos naturales sometidos al cambio: el 8`(@H 
(logos) (...) El primer elemento dependió de su relación con el mito cosmogónico griego 
racionalizado; para entender y explicar el segundo, hay que recurrir, según Vernant, al 
proceso histórico de la constitución de la polis griega como elemento determinante de la 
aparición de la racionalidad: “la razón griega –dice– aparece como hija de la ciudad”. A su 
vez, en ambos procesos jugaron un papel destacado la transmisión del saber mediante la 
palabra escrita y no ya meramente por tradición oral (mito al logos, el paso del). 

 

Como metáfora, Prometeo representa el espíritu de iniciativa y la capacidad de 

indagación y aprendizaje de la humanidad, manifestado también como una consecuente 

independencia y relativa desconfianza hacia las divinidades. Su ofrenda fue el fuego, 

símbolo de la luz del sol en las manos del hombre, de las habilidades y de la capacidad 

humana para transformar a voluntad la naturaleza. Al respecto dice Bachelard: «El fuego no 

recibe entonces su verdadero ser sino al final de un proceso en el cual se convierte en luz, y 

sólo cuando en los tormentos de la llama se ha desembarazado de toda su materialidad» 

(1975: 64). 

El mito de Prometeo puede ser interpretado también como una moral: todo 

proceder no-racional del humano le ocasiona consecuencias graves, desgracias 

desproporcionadas, sobre todo cuando ese actuar no-racional orienta los fines de su saber 

y proceder. 

Una interpretación equivalente fue debatida al inicio de la segunda década del siglo 

XX, entre John Burdon Sanderson Haldane (1892-1964) y Bertrand Russell (1872-1970). 

Ambos autores escribieron sendos ensayos titulados Dedalus, or Science and Future 

(1923) e Icarus or the Future of Science (1924), respectivamente. El primero ofrecía una 

«entusiasta descripción de los beneficios de la ciencia y, en consecuencia, del brillante 

futuro que le aguarda a la humanidad entregada al proceso industrial y a las reformas 

sociales»83 (Russell, 1924: 7). Pero Russell es escéptico y argumenta que la ciencia no es ni 

buena ni mala, no asegura progreso ni felicidad, no reemplaza la virtud:  

                                               
83 Comentario de Juan Nuño, quien prologó la edición venezolana del ensayo de Russell. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      171 : 319 

«La ciencia no le ha proporcionado al hombre más autocontrol, más bondad o más 
dominio para abandonar sus pasiones a la hora de tener que tomar decisiones. Lo que ha 
hecho ha sido proporcionar a la sociedad más poder para complacerse en sus pasiones 
colectivas, pero, al hacerse más orgánica la sociedad, ha disminuido el papel que 
desempeñan en ella las pasiones individuales. Las pasiones colectivas de los hombres en su 
mayoría son malignas; con mucho, las más poderosas son el odio y la rivalidad con otros 
grupos humanos. Por lo tanto, todo cuanto en la actualidad le proporcione al hombre poder 
para complacerse en sus pasiones colectivas es perjudicial.» (Ibíd. : 54) 84  

 

Así la ciencia: Dédalo elaboraría y daría a la humanidad, Ícaro, un instrumento con el 

cual adquirir un poder, pero la imprudencia de la humanidad al acercarse demasiado al 

resplandor que le ofreciese la ciencia en su positiva idea de futuro, le haría caer 

irremediablemente al abismo de su propia destrucción. 

Desde estas imágenes de la mitología griega me aproximo al hacer como problema: 

se “aprehende” algo (el fuego, la ciencia, el conocimiento, la cosa) y con ello se “actúa” en 

el mundo, hacia el mundo y a través de él. ¿En qué consiste ese actuar? ¿Qué lo 

caracteriza? ¿Cuándo y por qué acontece? Además, ¿esas calificaciones del actuar en 

“racional” o “no-racional”, correcto o incorrecto, guardan entre sí alguna relación?  

Hacer es un vocablo polisémico: en el DRAE se registran 47 acepciones. Al 

castellano nos ha llegado desde la voz latina făcĕre, derivada de făcĭo (DCE: 861, Vol. 2) que 

significa producir algo, ya sea referido a lo material o físico, como a lo intelectual, sensible 

o moral (DSL: 196). De făcĭo también se deriva făcĭes, cara, rostro, fisonomía, forma exterior, 

aspecto general de una cosa (Ibíd.: 195). Hacer es crear algo, darle el primer “ser”, su 

presencia (DRAE). Colocar ante los ojos. Implica pensar, imaginar, desear, decidir, fabricar, 

componer, causar. Traer a la realidad: realizar. Es acción humana, quiero decir, el vehículo 

por el cual el ser humano trama y destrama el mundo. Supone conciencia, intención, 

voluntad, acción y cambio. Así, es posible afirmar que el pensamiento (o la irracionalidad) 

que antecede a la acción, la acción misma y su consecuencia o producto, como conjunto, 

están reunidos en la voz hacer. 

                                               
84 Si bien estoy de acuerdo con esta afirmación, no ocurre lo mismo con la proposición de Russell para enfrentar la situación: él pensaba que sólo 

un gobierno supranacional garantizaría la paz, el progreso correcto y la felicidad, aunque para lograr instaurar su poder tuviese que hacerlo a 
la fuerza, pasando por la crueldad y el despotismo en un tiempo inicial.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      172 : 319 

En los diccionarios de filosofía no se anota el verbo hacer; los vocablos más 

cercanos son: praxis, práctica, acción y técnica. Los leí como variaciones del hacer e insistí 

en las preguntas: ¿qué los separa?, ¿qué los une?, ¿son excluyentes? Tres aspectos he 

considerado para desarrollar el tema: primero, quién hace; segundo, qué se hace, y 

tercero, cómo se piensa el hacer. 

2.1.2.a.i. ¿Quién hace? 

Más allá de las raíces etimológicas que puedan relacionar o no los vocablos 

hacedor, practicante, oficiante o técnico, me interesa colocar en el centro la palabra 

demiurgo. Por esta vía, genero una respuesta de acuerdo al enunciado de algunos 

conceptos. He de complementar esta mirada con una exposición referida a la antropología. 

 El demiurgo 

Demiurgo, según el DFH, proviene del griego demiourgós (de démos, pueblo y 

érgon, trabajo). Antiguamente con este término se identificaba a todo trabajador o 

artesano; aún sigue usándose pero con el significado de creador o artífice. Este sentido 

actual de demiurgo como creador se debe al uso que Platón le asignó al vocablo, pues con 

él caracterizó mitológicamente una concepción inteligible del universo. Para el ateniense, 

demiurgo era el:  

«artífice del universo, el dios ordenador de mundo, que propiamente no crea, sino 
que, como hacían los dioses de las cosmogonías, impone el orden a partir del caos. El 
artífice o el obrero no crea los materiales con que obra, sino que los dispone para un buen 
fin; del mismo modo, el demiurgo platónico no crea de la nada, sino que dispone de un 
material preexistente, la materia y el receptáculo, y con ellos él, “la más perfecta y mejor de 
las causas”, construye el universo a semejanza de las ideas (paradeígma); por esto el 
universo ha de ser forzosamente bello y bueno» (DFH, demiurgo).  

 

En ese sentido, el demiurgo procede copiando un “modelo”, que en la construcción 

filosófica de Platón está dado por las ideas. Esa copia del modelo es un “receptáculo”, un 

espacio determinado por el conjunto de la materia informe y por los elementos materiales 

(aire, tierra, fuego y agua), transformables unos en otros. Al dar orden, el demiurgo da 

forma (esto es también, da geometría) a las cualidades primarias (solidez, extensión, figura, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      173 : 319 

apariencia, movimiento o reposo y número), que son propias de las cosas según este 

enfoque, mientras que las cualidades secundarias (gusto, color, sabor, sonido, calor, etc.) 

sólo se hallan en el sujeto que recibe pasivamente la acción de una influencia que las 

cosas ejercen a través de las primeras. Lo creado por el demiurgo, entonces, se constituye 

a partir de tres conceptos: la idea, lo diferente a la idea y la relación entre ambas.  

Me importa aquí destacar lo siguiente: el demiurgo conoce la idea, actúa sobre el 

caos creando un orden, con lo cual genera o produce una alteridad de la idea. El demiurgo 

no ha creado ni la idea ni lo que constituye al caos; ambos, idea y caos, “le son dados”. El 

demiurgo sí crea el orden, que se manifiesta al transformar el caos en mundo. Este modelo 

de relaciones conceptuales recibe una modificación sustancial cuando, desde una 

posición construccionista, apunto sobre el problema de “conocer la idea” o de “crear un 

orden”. Nada de ello ocurre fuera de lo que nuestra estructura existenciaria provee: existe la 

persona en el mundo, frente a la presencia de las cosas y, sobretodo, junto a quienes 

existen con la persona, los otros en el mundo, deviniendo y creando tiempo presente por 

su encontrarse y comprenderse a través de sus discursos, realizados en habla o en otras 

cosas. Esa pertenencia de unos y otros en el mundo conforma la tradición, lo que se trae; 

por lo cual lo dado es también lo socialmente construido y es reconstruido siempre en el 

instante del existir. 

Me interesa especialmente el término demiurgo, más que los vocablos alternativos 

de hacedor, artesano, ejecutante, técnico, etcétera, porque, antes o junto al saber cómo 

hacer, está el qué hacer, es decir, no esconde, antes bien, implica y exige la conciencia de 

una formulación ontológica por la cual se acude a una determinada metodología. Y ese 

modelo es, en todo caso, una construcción conceptual, por tanto, discursiva. El artesano, 

el faber o artifex, conoce la tekhné, o el ars, que, como explica Wladyslaw Tatarkiewicz 

(1886-1980), en Grecia, en Roma, en la Edad Media e incluso hasta el Renacimiento, con 

estos vocablos se: 

 «significaba destreza, a saber, la destreza que se requería para construir un objeto, 
(...) para mandar (...) para medir (...) para dominar una audiencia. Todas estas destrezas se 
denominaron artes (...) Una destreza se basa en el conocimiento de unas reglas, y por tanto 
no existía ningún tipo de arte sin reglas. (...) Hacer algo que no se atuviera a unas reglas, 
algo que fuera sencillamente producto de la inspiración o de la fantasía, no se trataba de arte 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      174 : 319 

para los antiguos o para los escolásticos: se trataba de la antítesis del arte. En siglos 
anteriores, los griegos habían pensado que la poesía se originaba por medio de la 
inspiración de las Musas y no la habían considerado entre las artes. (...) Platón había escrito 
que “el arte no es un trabajo irracional» (1976: 39).  

 

Canon o regla, lo que hay que seguir, copiar o reproducir, alude claramente a un 

instrumento fijo, preciso, respecto al cual se compara lo que se hace, y en virtud de la 

semejanza lograda se juzga. La pregunta es ¿quién crea el instrumento?, ¿qué sentidos le 

han dado origen?  

Si dios es unidad, demonio85 es lo contrario, lo fragmentado. El suponer que se 

construye un sentido de unidad, acerca el concepto de demiurgo al de dios. Cuando se 

entiende el orden como una correlación entre partes por la regencia de una razón, no es 

posible identificar orden con unidad, pues supone necesariamente el reconocimiento y la 

discriminación de los fragmentos o partes, nunca su disolución. Por esta vía el demiurgo 

que crea orden se acerca al demonio.  

Sea dios o demonio, quiero concebir al ser humano como un espíritu demiurgo86, 

aprendiz y constructor activo de sus horizontes culturales, consciente crítico de ellos y 

deseoso de superarlos por otros más amplios y nobles. Un ser en el mundo cuidadoso de 

construir felicidad a través de su hacer, caracterizado éste por reunir lo tangible con lo 

intangible. 

 El homo 

La visión antropológica me resulta interesante porque pienso, allende las teorías 

evolucionistas, los nombres que los investigadores han dado al ser humano en distintos 

                                               
85  En griego, demonio (daimónion) era un genio, una divinidad inferior que actuaba directamente sobre las personas. La creencia en esa deidad 

supone la imposición de un designio sobre la voluntad humana, por lo que se torna en un principio teleológico, es decir, le impone un fin al 
actuar del ser humano. 

86  En la filosofía antigua espíritu se denominaba nous, pneuma y psykhé (a los que se añade logos, y en la filosofía romana mens, animus, ratio, 
intellectus, anima) y representaba lo inmaterial como parte constituyente e indivisible del ser junto al cuerpo. La filosofía escolástica y el 
cristianismo tornaron el espíritu en alma (doctrina dependiente de la concepción platónica de la idea) y le despojaron de toda corporeidad, 
cuya perfección suprema es el Dios judeocristiano, nombrado también “Espíritu Santo”. La ilustración y el idealismo alemán recuperan el 
concepto de espíritu como algo exclusivamente humano. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      175 : 319 

momentos de su temporalidad denotan lo que han considerado sustancial en la 

construcción de su ser ahí, justificado, claro, por los hallazgos de la paleo-antropología. 

En este sentido y siempre apoyados en el DFH, apuntamos ante todo el concepto 

de hominización, vocablo con el que se denota el proceso por el cual la humanidad ha 

devenido y deviene en su ser. Es un término generado desde la concepción evolucionista, 

por el cual se pretende superar toda concepción fijista87 acerca del origen del ser humano. 

Hominización alude al:  

«Conjunto de procesos biogenéticos y evolutivos que han permitido el surgimiento 
del actual homo sapiens sapiens a partir de un grupo de primates homínidos de la era 
terciaria. El proceso de hominización se caracteriza por importantes transformaciones 
somáticas, de las cuales las más importantes son: 1) el bipedismo (...) 2) aumento notable 
de la capacidad craneal (...) 3) esqueleto facial pequeño; 4) aparición de un aparato fonador 
y desarrollo de las áreas cerebrales de Broca y de Wernicke, directamente relacionadas con 
el desarrollo del lenguaje. Estas transformaciones permitieron la independización funcional 
del cerebro y de las manos y, la conjunción de ambos (que metafórica y analógicamente 
podríamos considerar que simbolizan la conjunción de la teoría y la práctica), es la base 
fundamental de la hominización, que supone también transformaciones psíquicas y 
adquisición de habilidades: manejo y fabricación de instrumentos, desarrollo del lenguaje, 
del pensamiento, en suma, de la cultura» (DFH, hominización)88. 

 

No hay acuerdo entre los paleoantropólogos sobre los antecedentes del género 

homo, término con el cual se identifica a la humanidad que abarca un período de 

aproximadamente dos millones y medio de años respecto a nuestra actualidad. 

Independientemente de las definiciones de ese enlace, el desarrollo del género actual es 

expuesto como sigue:  

«La humanidad actual es el homo sapiens sapiens, especie del género homo. Éste 
habría comprendido tres especies: el homo sapiens, el homo erectus y el homo habilis, que 
habrían existido hace unos dos millones y medio de años (y sería el primer homo faber), y 
que habrían surgido inicialmente en el continente africano. El homo sapiens, procedente del 
homo erectus, habría aparecido hace unos 300.000 años» (Ibíd.) 

 

                                               
87 «Concepción biológica especulativa que sostiene que las especies animales y vegetales fueron creadas por Dios, probablemente antes de la 

creación del hombre, y se han perpetuado a lo largo de las generaciones siguientes» (DFH, fijismo). 
88 Subrayados por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      176 : 319 

Visto así, el hombre que piensa proviene del hombre que anda erguido y éste, a su 

vez, del hombre hábil. Se considera que el homo habilis fue el primer fabricante de útiles y 

organizador de su hábitat. En consecuencia, esa habilidad está determinada por el hacer. 

De hecho, con el término homo faber se ha entendido especialmente al hombre fabricante 

de utensilios:  

«En la tradición filosófica [homo faber] se refiere a la definición formulada por 
Bergson del hombre (dentro del contexto de su distinción entre instinto e inteligencia), en 
cuanto supuso que la capacidad de fabricar instrumentos es una característica esencial del 
ser humano. Para Bergson el homo sapiens surge de la reflexión del homo faber sobre la 
fabricación de instrumentos y sobre la capacidad técnica. No obstante, la noción de homo 
faber no es solamente técnica, sino que ya es propiamente moral, puesto que se funda en 
una diferencia de naturaleza entre el hombre y el animal» (homo faber).  

 

Esta afirmación implicaría, entre otras cosas, que el saber ocurre necesariamente 

luego de la experiencia de vivir un determinado hacer: el hombre sapiente sucede al 

hombre fabricante. 

2.1.2.a.ii. ¿Qué se hace? 

Permítaseme traer aquí la clasificación de los saberes89 formulada por Aristóteles, 

siguiendo siempre el DFH: 

1. El saber poiético o productivo: es el saber que conduce a la creación de un objeto físico; implica 
fabricar y se corresponde con las labores de los artesanos y con la técnica.  

2. El saber práctico: es el saber actuar, es decir, el que guía la acción humana y la acción es su 
propio fin: actuar bien o mal individualmente (ética) o colectivamente (política). No crea ningún 
objeto. 

3. El saber teórico o contemplativo: es el saber desinteresado, quiere decir, que no lo motiva ningún 
otro fin más que “la felicidad alcanzada gracias al conocimiento”. Mientras el saber teórico versa 
sobre lo necesario (a través de la física, las matemáticas y la filosofía), las otras formas de saber 
tratan de lo posible o contingente. Equivale a la ciencia y a la filosofía. 

Otra anotación importante tiene que ver con la definición de tekhné en la Antigüedad 

griega, concepto ya referido. Para los griegos, en líneas generales, el arte o tekhné era 

                                               
89 Según apuntes que tomé en los cursos del profesor Enrique González Ordosgoitty, se habla de la Historia mundial del pensamiento y esa área de 

estudio propone cuatro clases de saber a través de: a) la razón que demuestra, la filosofía; b) la razón que comprueba, la ciencia; c) la razón 
de fe, en la religión; y d) la razón sensible, por el arte. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      177 : 319 

siempre «una producción realizada con destrezas» (Tatarkiewicz, 1976: 111). Según Tatarkiewicz, 

en el quehacer “artístico” griego, desde el punto de vista estético, importaba la simetría, 

entendida como orden cósmico que determinaba las proporciones conocidas más que 

observadas; mientras que, desde el punto de vista de la creatividad, rigió la idea de que el 

artista imita la realidad y su única preocupación era buscar cánones a los que, una vez 

descubiertos, se les habría de guardar culto: 

«No valoraban la originalidad en el arte, sino sólo la perfección integral: una vez 
obtenido esto, había que repetirlo sin ningún tipo de cambios o desviaciones [porque] la 
producción artística se entendía como algo rutinario. Los griegos sostenían que sólo 
aparecían en ella tres factores: material, trabajo y forma. Los materiales utilizados en tales 
producciones son regalos de la naturaleza; el trabajo no difiere del de un operario; y la forma 
es, o al menos debería ser, única y eterna» (Ibíd:123). 

 

En ese sentido, la tekhné exigía no sólo capacidades físicas, sino también 

habilidades intelectuales, pues era necesario entender la artesanía que se pretendía 

desempeñar: 

«Por tanto –dice Tatarkiewicz–, aunque el arte comprendía también las artesanías del 
carpintero y del tejedor [además de la del pintor, el escultor y el músico, entre otras], los 
griegos lo clasificaron como una actividad intelectual. Lo distinguieron, por supuesto, del 
conocimiento y de la teoría, pero insistieron, sin embargo, en que se basaba en el 
conocimiento, formando parte él mismo en cierto modo del conocimiento» (Ibíd: 109). 

 

Por esa distinción entre destrezas intelectuales y físicas, los griegos formularon una 

separación de las tekhnés según participaran de una u otra condición: artes liberales, para 

las primeras, y artes serviles o vulgares, las segundas. La Edad Media heredó y mantuvo 

esta concepción, sólo que llamaron artes mecánicas a las vulgares. Las artes liberales eran: 

«Gramática, retórica, lógica, aritmética, geometría, astronomía y música (...) (entendiendo la 

música como teoría de la armonía, como musicología)» (Ibíd: 42). Las artes vulgares o 

mecánicas fueron clasificadas en el siglo XII por Radulf de Campo Lugo y por Hugo de San 

Víctor, entre otros. El primero propuso la siguiente lista:  

«Ars victuaria, que servía para alimentar a la gente; lanificaria, que servía para vestirle; 
architectura, que les daba cobijo; suffragatoria, que les suministraba medios de transporte; 
medicinaria, que curaba de enfermedades; negotiatoria, que era el arte de intercambiar 
mercancías; y militaria o arte de defenderse del enemigo. La lista de Hugo incluía las 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      178 : 319 

siguientes artes mecánicas: lanifium, armatura, navigatio, agricultura, venatio, medicina, 
theatrica» (Ibíd.).  

 

Estas clasificaciones de las artes mecánicas atendían a un criterio de utilidad, por 

ello ni la pintura ni la escultura están siquiera consideradas como arte o tekhné, a pesar de 

implicar un esfuerzo físico.  

Apoyado fundamentalmente en una explicación socioeconómica, Tatarkiewicz ubica 

el inicio de la distinción entre artesanías, artes y ciencia en el Renacimiento, momento en el 

cual comienza a aparecer el concepto de Belleza como argumento para la diferenciación. 

En todo caso, el concepto “Bellas Artes”, más cercano a nuestra actualidad, apareció a 

mitad del siglo XVIII en un tratado de arquitectura que François Blondel publicó en 1765; y 

ya desde entonces «no había quedado ninguna duda de que los oficios manuales eran 

oficios y no artes, y que las ciencias eran ciencias y no artes: de este modo, sólo las bellas 

artes eran realmente artes» (Ibíd:4 9). Se incluyeron en esta denominación: la pintura, 

escultura, música, poesía y danza, además de la arquitectura y la elocuencia. Aun más, ya 

para el siglo XIX bastaba con sólo decir “arte”, pues esta expresión llamaba a aquel único 

concepto. Mucho más específico aun fue el significado dado a la expresión cuando en el 

siglo XIX se crearon la Escuela de Bellas Artes y la Sociedad para el Estímulo de las Bellas 

Artes, pues pasó a designar exclusivamente a las “artes visuales” o “artes del diseño”. 

La evolución o transformación del concepto de arte, por supuesto, no concluye allí90, 

pero de esta sinopsis histórica me interesa sobremanera destacar las diferencias 

fundacionales entre técnica, práctica, teoría y poesía, cuyos ecos aún resuenan 

vigorosamente en nuestro pensamiento. 

                                               
90  El concepto moderno de arte, es decir, el que se desarrolló desde finales del siglo XIX y durante todo el siglo XX, el cual además del criterio de 

belleza (que se ha transformado y vuelto aún más ambiguo) considera el contenido del pensamiento, la expresión, el grado de seriedad, la 
rectitud moral, la individualidad, el efecto sobre el receptor y el propósito no-comercial. (Tatarkiewicz, Ob. cit: 54). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      179 : 319 

2.1.2.a.ii.a. La poesía 

Del griego póiesis, se traduce por producción, también por creación y poesía. Sin 

embargo, hay notables y muy importantes diferencias entre sus significados en el tiempo. 

En síntesis, la producción a la que se refiere no es originalmente en un sentido físico 

riguroso; como acto de creación su esencia no era intelectual y designaba por igual la 

actividad y el resultado de lo que hacían los poetas (poietés). El estudio de la formación del 

actual concepto de arte, separado de las artesanías, oficios, técnicas y ciencia lo hace 

Tatarkiewicz observando la relación que hubo históricamente entre la poesía y el arte, 

entendido este último según el concepto griego de tekhné. El estudio de dicha relación 

supone el análisis de la vinculación entre la intuición y el conocimiento. 

Los griegos diferenciaban la poesía de la tekhné, al punto de considerarlas antítesis:  

«No se trata de una producción en el sentido material, ni se rige completamente por 
leyes. No se trata del producto de unas reglas generales, sino de ideas individuales; 
tampoco de la rutina, sino de la creatividad; ni de las destrezas, sino de la inspiración. Un 
arquitecto sabe de las medidas de las obras que construirán con éxito; puede ofrecer sus 
proporciones con la ayuda de datos numéricos precisos de los que puede depender. Pero 
un poeta no puede hacer referencia a ningún tipo de normas o teorías para llevar a cabo su 
trabajo; puede contar sólo con la ayuda de Apolo y las Musas. La rutina producida por la 
experiencia de las generaciones pasadas significaba la trama y urdimbre del arte, pero 
comprendían que esto sería fatal en el caso de la poesía» (Tatarkiewicz, Ob. Cit.: 113).  

 

Una importante actitud se alude aquí: lo que participa de una tradición ha de 

considerarse de modo muy diferente de aquello que no lo hace. 

Sin embargo, ello no significa que en el caso de la sociedad griega los poetas 

fuesen rechazados. Al contrario, llegaron a ser considerados profetas, vates o privilegiados 

de los dioses, pues veían en la poesía un factor espiritual de un nivel muy superior respecto 

a otras tekhnés, cuya procedencia sólo podían concebirla desde lo divino. De hecho, ser 

ejecutante de un arte vulgar les hacía subvalorar al que lo ejecutaba aun cuando apreciaran 

la obra:  

«El oficio del escultor se clasificaba junto al del carpintero en la categoría más 
inferior: la razón de esto era que ambos dominios de la producción requerían de un esfuerzo 
físico –cosa que los griegos consideraron siempre como algo degradado. (...) “Sucede a 
menudo que una obra nos produzca placer, pero que menospreciemos a su productor”, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      180 : 319 

escribía Plutarco en su vida de Pericles, y la mayoría de los griegos de la época clásica 
fueron sin duda partidarios de esta idea» (Ibíd.).  

 

Aunque Tatarkiewicz no lo menciona, esta idea debe entenderse arraigada en la 

condición social de esclavitud que formaba parte del mundo griego. Como resultado, 

entonces, había una valorización divergente entre el realizador y su obra, así como 

divergían las ideas de tekhné y belleza, y consecuentemente una separación entre poesía y 

tekhné. 

Además de esa condición de vaticinio o profecía, los griegos identificaban en la 

poesía propiedades metafísicas: influencia en la vida espiritual, de modo irracional por 

supuesto, a tal punto que fascinaba, embrujaba y seducía a las mentes. Dicha propiedad le 

era reconocida como atributo de las palabras, por las que los poetas se acercan a «los 

filósofos, oradores, eruditos y a otros que utilizan también las palabras para influir en las 

vidas espirituales de otras personas» (Ibíd: 114). Por ello, consideraban a la poesía como un 

«conocimiento del tipo más elevado» (Ibíd: 115). Se acercaba a la filosofía aunque con la 

distinción de que se refería a un conocimiento “intuitivo e irracional”; diferenciándose, como 

ya se ha dicho, del conocimiento técnico, empírico y racional que caracterizaba 

propiamente a las artes griegas. La poesía «intentaba expresar la esencia del ser, mientras 

que el arte se limitaba a los fenómenos e intereses de la vida» (Ibíd.). 

Aquí aparece el problema de la producción del objeto. Según Tatarkiewicz «la 

Antigüedad, utilizando categorías más simples que nosotros, entendía la relación que el 

hombre mantiene con los objetos sólo de dos maneras: o bien producimos los objetos o los 

comprendemos» (Ibíd.). Ello los llevó a pensar que la poesía estaba más cercana a la 

cognición y, en consecuencia, a la filosofía, por cuanto no produce objetos –objetos físicos, 

tangibles, claro está. Tres miradas se encontraron sobre este problema, la de Platón, la de 

Aristóteles y la del helenismo, siempre de acuerdo con la exposición que ofrece el filósofo y 

esteta polaco de cuyo estudio he tomado provecho. Dicha relación se funda en la 

convicción de que es a través de la percepción que ocurre el conocimiento de lo existente, 

entendida unas veces como puramente fisiológica, otras como puramente psicológica, 

otras sensorial y otras más inclinadas a lo racionalista. Sólo que el fenómeno de la tekhné 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      181 : 319 

no podía ser plenamente comprendido desde esa única perspectiva, por ello desarrollaron 

tres modelos teóricos de la experiencia sensible: la “apate” o ilusión, la “katharsis” o 

liberación y la “mímesis” o imitación. 

La teoría apatética o ilusionista afirmaba que un arte como el teatro creaba una 

ilusión o apariencia que inducía al espectador a aceptarla como realidad; por extensión el 

arte adquiere visos de magia y encantamiento –en ello vuelve a tocar a la poesía–, hasta el 

punto de hacerse muy conocida la expresión de que «la tragedia es aquella obra peculiar 

en la que quien engaña es más honesto que quien no engaña, mientras que la persona 

engañada es más sabia que la que no lo ha sido» (Ibíd: 126).  

La teoría catártica se apoyaba en la convicción de que el arte, la música y la poesía, 

creaban «unas emociones violentas y extrañas en la mente, produciendo un choque en el 

que la emoción y la imaginación superan a la razón» (Ibíd: 126-127). La experiencia artística 

provocaba, en consecuencia, una descarga de emociones.  

La teoría mimética, por su parte, se apoyaba en la «observación de que la 

producción humana en algunas de sus divisiones no añade nada a la realidad, sino que 

crea ¨4*T8", representaciones irreales, cosas ficticias, fantasmas, ilusiones» (Ibíd: 127). 

Estas creaciones eran imitación de las cosas reales, de ahí la condición de mimetismo que 

se impuso, pero la característica sustancial que esta teoría proponía era la de que la tekhné 

producía cosas irreales, lo que implica que no necesariamente era imitación y mucho 

menos simple copia de la realidad.  

La conjunción de estas tres teorías constituía la concepción griega de la poesía 

inicialmente: producción de creaciones verbales irreales, producción de ilusiones en las 

mentes de quienes oían o recibían la obra, y producción de un choque emocional en ellos.  

Sin embargo, como dije, tres miradas se encuentran y se separan sobre la 

producción de la poesía: 

Platón consideró la existencia de dos clases de poesía: «Una poesía que surge del 

arrebato poético (:"<Æ") y otra poesía cuya composición se realiza a través de una 

destreza (JXP<,) literaria. “Maníaca” o “arrebatada”, la poesía forma parte de las funciones 

más elevadas del hombre, pero el verso técnico equivale simplemente a las funciones de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      182 : 319 

los oficios manuales». La primera noción aparece en el Fedro y la otra en la República, 

según acota Tatarkiewicz. Como la belleza de un poema logrado depende de ese 

“arrebato” o inspiración, la fuente de esa belleza, en el pensamiento de Platón, sólo 

proviene de los dioses –lo cual coincide con la creencia general de su tiempo– y, en 

consecuencia, el poeta es tan sólo un intérprete de los dioses (Tatarkiewicz cita el Ion para 

argumentarlo, Ob. cit: 130). Para Platón –a través de la voz de Diotima en El Banquete–, el poeta, 

como intérprete de los dioses, sería equivalente a un “genio”, el que está entre lo divino y lo 

mortal: «La divinidad no se pone en contacto con el hombre, sino que es a través de este 

género de seres por donde tiene lugar todo comercio y todo diálogo entre los dioses y los 

hombres, tanto durante la vigilia como durante el sueño. Así, el hombre sabio, con relación a 

tales conocimientos, es un hombre “genial”, y el que lo es en otra cosa cualquiera, bien en 

las artes o en los oficios, un simple menestral» (202d / 203a). Así, también para Platón la 

poesía es cognición. En tanto es inspirada, se trata de una cognición a priori determinada 

por una existencia ideal, mientras que la poesía técnica era tan sólo cognición para 

simplemente reproducir la realidad sensorial. Como ya sabemos, la realidad sensorial para 

el ateniense es imperfecta y degradada, diametralmente separada de la idea, que es 

elevada e inalcanzable. De esta forma la poesía y la tekhné permanecen separadas. 

Aristóteles, por su parte, se opone a esa concepción de dos poesías, rechazando la 

versión vaticinadora, divina o “arrebatada” y privilegiando la versión humana, técnica e 

imitativa. Tatarkiewicz toma una cita de la Poética, en la cual el Estagirita afirma: «El poeta 

es un imitador igual que el pintor o cualquier otro productor de semejanzas» (Ibíd: 133). La 

fundamentación intelectual para esa concepción se arraiga en la aversión que aquél 

manifestaba hacia los conceptos no-racionales, verbigracia, “la interpretación de lo divino”; 

además de que «el modo de describir que más se adecuaba a su mente, y que él prefería, 

era describirlos en categorías técnicas como actividades y productos, aplicando estas 

categorías a los fenómenos naturales, y todavía más a la poesía» (Ibíd: 134). Se fundó 

certeramente en la teoría mimética y consideraba que la satisfacción que estas obras 

producían en el receptor consistía en el descubrimiento de la realidad reproducida en ellas. 

Sin embargo, también se percató de que el ritmo y la armonía producían un placer que le 

era esencial a la experiencia sensible de la tekhné, independientemente de la percepción 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      183 : 319 

de la realidad subyacente o representada. No resolvió esa desconexión, nos cuenta 

Tatarkiewicz, además de que incluyó la teoría catártica en su concepto sobre la tragedia, 

de tal forma que forzaba la distancia respecto a la mímesis. En todo caso, Aristóteles reúne 

a la poesía y la tekhné por considerar a la primera como una clase perteneciente al género 

de la segunda. 

Durante el helenismo, período post-aristotélico, dice Tatarkiewicz que «Grecia se 

caracterizó por un cambio de mentalidad, por una búsqueda febril de elementos espirituales 

creativos y divinos –esta búsqueda llegaba tan lejos que los percibía allí incluso donde antes 

sólo habían sido observados un trabajo manual, una técnica y una rutina de lo más vulgares» 

(Ibíd: 135). Vale la pena no perder de vista el contexto sociocultural en el que esta afirmación 

puede cobrar sentido.  

El helenismo fue un período signado por la figura de Alejandro Magno (356 a.C.–323 

a.C.), quien durante el proceso de formación de su imperio llegó a concebir el ejercicio de 

su poder casi como una teocracia, pensándose como un dios vivo y creando en torno a él 

un mito que incorporaba temas dionisíacos y ritos persas. Esa monarquía absoluta, de 

derecho divino, transformó el funcionamiento y la importancia de las poleis: la ciudad 

helenística era una ciudad de súbditos regidos por funcionarios de una capital lejana. El 

ciudadano ya no participó de la vida pública de la ciudad y su interés se halló centrado en 

su propia autarquía; la filosofía pasó a ser sólo una forma de vida orientada a la felicidad 

del individuo. Atenas dejó de ser el centro del saber; Pérgamo, Rodas y muy especialmente 

el Museo de Alejandría le sustituyeron. La ciencia griega experimentó su mayor auge y su 

inmediata decadencia. Se desarrolló un sincretismo religioso a través del cual el 

cristianismo se abría espacio y con la llegada de la dominación romana apareció y se 

instauró un eclecticismo filosófico91. 

El cambio ocurrido entonces durante este período, según Tatarkiewicz, consistió en 

una reformulación de la unión entre poesía y tekhné: a diferencia de la relación establecida 

por Aristóteles, en la cual acercaba la primera a la segunda –lo que dentro de la 

                                               
91  Consúltese el DFH, helenismo. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      184 : 319 

concepción griega general significaba una degradación–, ahora se impregnaba a algunas 

de las manifestaciones de la tekhné (la pintura especialmente) de la sabiduría e inspiración 

que caracterizaba a los poetas. Ese cambio no fue general: Cicerón diferenciaba a los 

artesanos vulgares (opifices) de los hombres eminentes (optimis studiis excellentes), y entre 

estos últimos incluía a los poetas; también llamaba sórdido la tekhné de los arquitectos. 

Anota Tatarkiewicz: «La única diferencia que Vitrubio pensaba que existía entre la 

arquitectura y fabricar sandalias eran las grandes dificultades que presentaba la primera» 

(Ibíd: 137). Pero, en todo caso, sí ocurrió una nueva comprensión del trabajo productor de 

objetos y ahora sí aparecen los rasgos que anuncian lo que sería luego la diferenciación 

del arte respecto de la tekhné. En palabras del autor polaco:  

1) Es un trabajo espiritual y no puramente manual y material. 

2) Es, por lo tanto, un trabajo individual y no un oficio manual rutinario. 

3) Es un trabajo creativo en el que la imaginación se libera de los modelos naturales 
y no imita ya simplemente la realidad. 

4) Es de inspiración divina y no el producto de un carácter puramente terrenal. 

5) Llega hasta la esencia del ser y no se queda sólo en los fenómenos sensoriales. 

En la Edad Media, con la fuerte presencia del cristianismo, la concepción helénica 

retornó a la de la Grecia arcaica. El espíritu cristiano no podía permitirse sentir la belleza a 

partir de la experiencia sensible de obras realizadas por las imperfectas manos humanas. 

La única y verdadera belleza debía ser suprasensual y sólo en Dios y su creación podría ser 

hallada. De ahí que el concepto de belleza alcanzó de nuevo el valor de idea con que 

Platón la identificaba. Para los escolásticos, el concepto de arte se derivó de la obra de 

Aristóteles, específicamente de su Física, metafísica y retórica. “Arte” retornó a ser la 

producción mecánica de algo con arreglo a unas normas precisas. «Artifex significaba en la 

Edad Media el productor de cualquier tipo de objeto, cuya forma había pensado 

anteriormente» (Ibíd: 142). Las artesanías y el conocimiento retornaron a fundirse con el 

concepto de arte, y éste se guiaba por las reglas y nunca por originalidad alguna; de tal 

suerte que se entendió de nuevo perteneciente a un orden intelectual y «constituía el hábito 

de una mente práctica» (Ibíd.). La poesía quedó excluida de nuevo de todo concepto de arte 

o tekhné, fuese éste liberal o mecánico, y se concebía más bien como una oración o 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      185 : 319 

confesión. No así la poética, que era entendida como arte de hablar y escribir, la cual 

debía, como todas las artes medievales, ser práctica y sobria. 

El Renacimiento inaugura la edad moderna fundiendo los conceptos de belleza con 

el de arte, ahora retomado éste desde el enfoque helenístico, por lo cual se inicia 

definitivamente el desarrollo de separación entre arte, artesanías y ciencia.  

Me importa mucho no perder la siguiente consideración: en su concepción 

fundacional, la poesía era entendida y valorada como lo que no podía ser explicado 

acudiendo a los recursos que nos provee la razón y el conocimiento; esto es 

especialmente cierto en cuanto a la verdadera esencia de su producción: influir, afectar el 

espíritu del que la recibía, más allá de que tuviese que recurrir al habla y a la escritura, es 

decir, a ciertas operaciones técnicas para realizarse físicamente. A esta comprensión se 

acercaron algunas de las manifestaciones de la tekhné que comenzaron a ser nombradas 

como ars, especialmente todas aquellas en las que la noción de utilidad no era 

determinante. Lo útil debe ser entendido aquí como fin práctico contingente, lo que interesa 

por su beneficio inmediato, su provecho efectivo, verbigracia: alimentarse, vestirse, 

defenderse, cobijarse. Por ello la arquitectura tardó tanto en llegar a ser considerada como 

arte: sólo a partir de la segunda mitad del siglo XVI es cuando comienza a acercarse a este 

concepto, por ser entendida como arti del disegno, esto es, por su recurso al dibujo y es 

apenas, desde la segunda mitad del siglo XVIII, cuando definitivamente se la incorpora al 

concepto entonces formulado de Bellas Artes. Debe entenderse entonces que sólo cuando 

el pensamiento y la creatividad humana agrietan la sólida construcción de las restricciones 

y necesidades con las cuales se acude al hacer, se supera una profunda escisión entre la 

realidad íntima y la realidad compartida, esto es, lo que existe como construcción en mí y lo 

que participo de construir con los otros para que aparezca. 

2.1.2.a.ii.b. La teoría  

Ferrater Mora ofrece una explicación amplia y muy esclarecedora acerca del origen 

de esta palabra:  

«El verbo griego 2,TD©å [ 2,TD§4<] significaba “mirar”, “observar” –lo que hacía 
el espectador en los juegos y festivales públicos–. Este espectador no intervenía en tales 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      186 : 319 

juegos y festivales; su actividad era “teórica”. Los griegos llamaban 2,TDÏH al “observador”, 
o “embajador”, que una Ciudad-Estado enviaba a los juegos, o al oráculo. La  2,TDÆ"  es la 
acción de mirar, ver, observar. Es también la función del 2,TDÏH , así como el conjunto de 
los 2,TD@Æ . Los 2,TD@Æ formaban una “procesión”. Cuando el mirar, ver u observar se 
entendían “mentalmente”, el verbo 2,TD© significaba “considerar” o “contemplar”» (DFF: 
3221, vol. 4).  

 

De aquí interpreto lo siguiente: si lo que acontece, juego, fiesta o ceremonia, es lo 

que se hace, esto es, lo que se produce o se realiza, el que mira no participa en ello, no 

hace, está al margen, fuera de la actividad o del hacer. ¿“No hace”? El que está fuera 

observa, y en tanto observa, física y “mentalmente”, piensa, y porque piensa, imagina, 

reflexiona y valora lo que acontece. Reflexionar es reflejar, especular, transformar y volver a 

mostrar lo que se ha visto para que sea observado de nuevo. Imaginar es creación pura. 

Valorar es empatía, aceptación, confrontación. Todo ello de manera íntima o compartida. 

La teoría es un hacer invisible que se muestra como un no-hacer de lo visible. La teoría es 

el hacer puro de la razón, es la construcción intangible pero contundente de la razón, del 

logos, del discurso. 

El sentido filosófico originalmente dado al vocablo griego theoría, entonces, era el 

de contemplación, así como el del fruto de esa contemplación vivida. Aristóteles la definía 

como la actividad del primer motor, para él «la más alta teoría es el pensar del pensar. La 

“vida teórica” o la contemplación es la finalidad del hombre virtuoso; mediante ella se 

alcanza la felicidad de acuerdo con la virtud» (Ibíd: 3222). Platón y Aristóteles se encuentran 

en la alta consideración que ya desde Sócrates se tenía para con la razón; sin embargo, es 

Aristóteles quien, como hemos visto, apuntala definitivamente una valoración de muy 

elevado nivel para con la teoría.  

Pienso que en el mundo griego antiguo la teoría y la poesía son hermanas muy 

distintas que se miran, frente a frente, paradas en distintas orillas de un mismo río. Ambas 

provienen de la más completa intimidad de la persona, se construyen gracias al habla, al 

discurso y son valoradas muy en alto, a causa de su intangibilidad; explicada la una por la 

facultad humana del pensamiento, mientras que la otra se justificaba con argumentos 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      187 : 319 

suprahumanos. Las dos son productoras de lo invisible que construye al mundo, aunque 

ellas se construyen de la vivencia de ese mismo mundo. 

Precisamente, esa relación entre la teoría y la realidad, por vía de la praxis, ha sido 

tan debatida y elaborada históricamente como vimos que lo ha sido la poesía respecto a la 

técnica.  

El campo del estudio y conocimiento de las construcciones teóricas es la 

epistemología. Desde este enfoque, teoría es, en términos muy generales,  todo 

«enunciado que aporta un conocimiento que está más allá de los datos o hechos que se 

perciben de una forma inmediata; conjetura o hipótesis meramente especulativa que nada 

tiene que ver con la práctica, con la observación o con la verificación» (DFH, teoría). Así que, 

ante todo, es un fenómeno proveniente del lenguaje. Desde el desarrollo de las ciencias 

empíricas en la edad moderna, teoría es sinónimo de teoría científica, exponiendo la casi 

total identificación con la que se entendieron las nociones de ciencia y empirismo. Como 

tal, se hace referencia a: 

 «…conjunto de enunciados –hipótesis y leyes confirmadas– sobre un aspecto de la 
realidad, que establecen entre sí relaciones de deducibilidad y cuyas últimas afirmaciones 
son enunciados de observación, y cuyo concepto se relaciona intrínsecamente con los de 
ley e hipótesis» (Ibíd. ) 

 

En la actualidad se ha extendido la aceptación del principio de que todo 

conocimiento es teórico y todo hacer práctico conlleva una construcción teórica a priori, 

con lo cual queda acotada la concepción reduccionista del empirismo, pero sin que ello 

implique una primacía absoluta de lo teórico sobre la realidad: la teoría es un discurso con 

el cual construimos la realidad que nos ha construido y que nos construye. 

Todavía quiero anotar tres aspectos sobre el concepto de teoría: primero, una 

definición según la manera en que es asumida; segundo, una imagen insistente para 

describirla; y por último, la reiteración de una postura ontológica respecto a la misma. 

Ferrater, comentando sobre las dificultades de definición entre teoría y ley científica 

acerca una concepción flexible de la teoría: «Es un cuerpo coherente de conocimientos 

sobre un dominio de objetos; cuando este cuerpo de conocimiento es formalizado, se 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      188 : 319 

origina una teoría axiomática» (Ibíd: 3222). El axioma es el enunciado que no se cuestiona y se 

toma como verdadero, equivale a un ladrillo en la fabricación de una pared. El axioma es, 

entonces, una construcción teórica incuestionable. El axioma es una tesis férreamente 

aceptada. Una tesis es una afirmación sobre algo, la acción de poner algo para que sea 

mirado, observado. Una tesis es una afirmación que se expone públicamente para probar y 

comprobar su fortaleza. Si resiste, se convierte en axioma. Si no, se regresa a la pregunta 

originante y se formula una nueva hipótesis, una afirmación que subyace, que permanece 

debajo, “oculta”, hasta que se le construya progresivamente su posibilidad de resistir a la 

intemperie de lo público. Por otra parte, esa expresión de la relación entre un dominio de 

objetos y el axioma, tiene ecos de las concepciones de Kuhn, Lakatos y Sneed. En realidad 

las tres representan la evolución de un pensamiento acerca de la estructura de una teoría. 

La primera se refería al paradigma y a las aplicaciones paradigmáticas; la segunda 

hablaba de un núcleo teórico o núcleo fuerte, rodeado por un cinturón de protección 

formado por un conjunto de hipótesis auxiliares y teorías derivadas; la última desarrolla, 

analítica y lógicamente, la forma generada por Lakatos y se plantea, básicamente, como un 

núcleo teórico matemáticamente estructurado y complejo, además de un conjunto de 

aplicaciones propuestas.  

La imagen persistente, entonces, es la de un núcleo profusamente construido para 

impedir su destrucción, rodeado de distintas capas de construcciones teóricas que lo 

amplían y protegen. La imagen me resulta persistente, tal vez por deformación disciplinar, 

pero me evoca al átomo, al sistema planetario, a las células, a una esfera. Todas estas 

concepciones se caracterizan por la idea de centro, de centralidad, de contención hacia 

ese centro, de centrípeto. El punto. La unidad indivisible desde la que todo se inicia. Lo 

contenido por ese punto imaginario es la más angustiosa necesidad humana: la certeza. El 

juicio sintético, a priori o a posteriori. El axioma indestructible a partir del cual nuestra razón 

puede construir. Otra imagen, sin embargo, amplía aquella: la metáfora de Popper que 

define a la teoría como una fina red con la cual tratamos de atrapar el mundo. En ese 

atrapar, la red tiende a cerrarse y nos retorna a la imagen de núcleo, centro del que ya no 

es posible escapar. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      189 : 319 

Acerca del debate sobre la naturaleza de la teoría en las ciencias naturales y la 

teoría en las ciencias sociales, Ferrater señala: «En las últimas, el que produce, o abraza, 

una teoría es al mismo tiempo el objeto de la teoría, de modo que el tipo de teoría que 

produce, o abraza, incide sobre los resultados que cabe esperar de la teoría» (3223). Pues 

bien, esa incidencia está permanentemente en todo quehacer científico, en tanto 

aceptemos que todo hacer está profusamente impregnado de teoría; de tal suerte que la 

ascética neutralidad es imposible (dejo aquí un axioma que debe ser empleado con 

inteligencia y corrección, intento que no quisiera dejar ausente en este trabajo).  

 

Finalmente, al relacionarse la teoría con la realidad, surge la realidad pensada o lo 

concreto pensado, que regenera a la teoría. Esta relación y su fruto es la práctica, que sólo 

se agota cuando no ocurre una reflexión del sujeto que las asume y enfrenta. Por otra 

parte, lo pensado siempre se compone de lo vivido; en el idealismo siempre hay un rasgo 

de materialismo. De esta manera, es pertinente preguntarse ¿cuánto de pensado hay en lo 

vivido y cuánto de lo vivido hay en lo pensado? 

 

Bien sea porque provienen de concepciones, ideas, categorías; o de 

interpretaciones de obras, hechos, acontecimientos; ordenadas en sistemas que predican 

sobre la realidad contemplada o vivida, los arquitectos producimos construcciones 

teoréticas, bien porque provienen de una pulsión epistemológica o de una pulsión 

metodológica sobre y hacia esa realidad. Siguiendo esta idea, que debe mucho a Jorge 

Sarquis y se muestra como una incompetente paráfrasis de un fragmento de su tesis, son 

ficciones porque sólo pueden ser comprendidas como representaciones de una 

determinada realidad, a saber, relatos sobre un objeto de conocimiento que nos ocupa y 

nos abarca: el universo de las construcciones humanas devenidas en edificación que 

nombramos arquitectura.92 

                                               
92 «Los relatos de un objeto de conocimiento, desde teorías, concepciones, ideas, categorías, conceptos, que estructuren sistemas, suelen ser 

validadas desde la filosofía, la estética, en fin, la teoría y en cambio aquellas construidas a partir de interpretaciones de obras, hechos, 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      190 : 319 

Sarquis habla del hacer teórico como la producción de una ficción epistemológica, 

denominación que él emplea para: 

«…evitar la creencia reinante hasta hace poco tiempo de que es posible –mediante 
una ‘rigurosa’ epistemología– obtener un saber exacto que puede captar el real y construir 
realidades ajustadas perfectamente al mismo. Nuestra teoría rechaza la idea de una verdad 
ajustada a un real, que pueda obtenerse o sustentarse desde un supuesto saber de los 
absolutos; por lo tanto, si bien creemos en la utilidad de un conocimiento sistematizado de 
los componentes en juego en la disciplina, éste es siempre una realidad construida a partir 
de un real incognoscible en su totalidad, pero útil de todas formas, en las parcialidades que 
pueden conocerse, a sabiendas que será provisoria y fragmentaria.» (Sarquis, 2006: 334) 

 

Como expliqué antes, hoy se acepta el principio de que todo conocimiento es 

teórico y todo hacer práctico conlleva una construcción teórica a priori, por ello comprendo 

y coincido con Sarquis cuando afirma que «…no existen tareas carentes de teorías y menos 

aún en relación pacífica con su práctica.» (Ibíd.: 31) Y aunque en la actualidad es difícil la 

definición de lo que es y abarca una teoría propia de la arquitectura, « (…) es claro que no 

se trata de una teoría científica particular que formula leyes objetivas y de necesario 

cumplimiento.» (Ibíd.)  Para la arquitectura, dice:  

«(…) una teoría hoy –al menos desde esta postura– debe reconocer la existencia de 
un conjunto de componentes en pugna desde un espacio de fricción. Entre ellos las 
finalidades externas o condiciones de posibilidad heterónomas (sic) y las internas o 
condiciones –irrenunciables– de posibilidad de una existencia autónoma, que se expresan 
de manera diferente según sea la concepción teórica de la arquitectura. O una concepción 
comprometida con la cultura y la sociedad…» (Ibíd.: 32) 

«Planteamos la teoría de la arquitectura como una cuestión sobre la que es necesario 
discutir las condiciones de posibilidad de su existencia y vigencia después de caída la teoría 
clásica de la arquitectura e incluso el debate sobre la vigencia de una teoría moderna de la 
arquitectura. Esta teoría nos dará además la posibilidad de comprender a la arquitectura 
como un lenguaje que hace sistema o como una pura expresión individual. En el primer caso 
tendremos la posibilidad de hacer un sistema que enseña por formas y contenidos, en el 
segundo por actitudes y comportamientos del autor…» (Sarquis, 2004: 30)   

«Nuestra teoría de la arquitectura: Entiende la arquitectura como una de las 
disciplinas o mediaciones simbólicas normativas que construyen realidades a partir del real 
que le rodea para afirmarlo o negarlo mediante propuestas que creen un nuevo sentido 
incorporado a la obra. De todas formas una teoría de la arquitectura no puede ser ya 
                                                                                                                                                       

sucesos, acontecimientos, suelen ser valorados por historiadores. Ambos, en rigor, pueden leerse como suplementarios donde cada uno da 
cuenta –desde lógicas diferentes– de aspectos que el otro ignora –y la mayoría de las veces condena– y que son imprescindibles para estar 
más cerca de la comprensión del problema. Muchas veces se presentan como opuestos y uno intenta legitimarse a expensas de ignorar y 
devaluar al otro.» (Sarquis, 2004: 304) 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      191 : 319 

preceptiva y por ello deberá conjugar un conocimiento epistémico de la disciplina (su 
historia, sus integrantes, sus componentes, sus métodos de producción, de consagración, 
etc.) y elevarse a un juicio de comprensión lindante con la sophía93 postulada por 
Aristóteles.» (Sarquis, 2004: 30-31)   

 

Como sugería en la introducción, concibo a la poesía y a la teoría como expresiones 

distintas de un mismo fenómeno: la comprensión. Por la poesía, creo que comprendo al 

sentir; por la teoría, creo que comprendo al pensar. Desde ambas puedo participar de un 

hacer: conmover y/o explicar. En medio de ambas está e incluso ambas son y se hacen 

posibles por el lenguaje: esa prodigiosa facultad humana para comunicarse. Cuando hablo 

o escribo, aparece la palabra provenida del aire, de la roca triturada sobre el papel. 

Cuando imagino edificar, aparece la estancia, el edificio, la ciudad, el paisaje, provenidos 

de la roca proyectándose en suelo, pared, techo, continente. 

Por eso no me atrevo a decir que hago teoría o poesía. En particular, el fin de este 

trabajo es contemplar las teorías que me mueven. Mal puedo hablar de La Teoría. No debo 

decir que estoy haciendo teoría. Por ello me aproximo a este trabajo desde la idea de 

Sarquis de estar participando tan solo de una ficción epistemológica; reconocerme en un 

rincón de la cual, apenas, sólo estoy intentando ordenar mis precarias construcciones 

teoréticas, es decir, pensamientos por los cuales puedo decir que participo de un saber 

disciplinar que ha construido en mí el sistema de un lenguaje hecho de formas dotadas de 

contenidos y de cómo practico ese lenguaje, afirmando, negando o recreando lo que en 

mí, una vez, fue construido para domesticar mi anhelo de edificar. 

2.1.2.a.ii.c. La práctica  

El DFH señala que práctica, entendida como “actividad práctica”, es decir, lo 

contrario a la “actividad teórica”, proviene del griego BD�>4H, praxis, sustantivo del verbo 

griego práttein, que significa acción o realización de algo. Muy específicamente, los griegos 

orientaban el sentido de este vocablo hacia una “acción moral”; «por ello Aristóteles 

                                               
93 Subrayado por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      192 : 319 

distinguía entre  B@\0F4H y BD�>4H,  y consideraba que mientras la póiesis pertenece al 

ámbito de la técnica, y tiene un fin exterior a sí misma, la praxis pertenece al dominio de la 

nD`<0F4H (phrónesis, sabiduría y prudencia), y no tiene un fin exterior a sí misma» (praxis). 

Por esta vía se puede anotar lo siguiente: la práctica se refiere a la acción y a su resultado, 

al cómo proceder o cómo actuar orientado hacia un hacer que no es un objeto. Como 

concepto próximo a la sabiduría y a la prudencia, supone ciencia y juicio, esto es, razón, 

conocimiento y actitud crítica para valorar la corrección, pertinencia y modo de ese hacer, 

de ese actuar. 

En un sentido más coloquial, usamos práctica para referirnos a lo beneficioso que 

resulta un hacer (esto es juzgar) y la experiencia y destreza en el hacer (esto se acerca al 

saber). En este último sentido roza los vocablos rutina y cotidianidad. 

En sentidos más especializados, la praxis o práctica derivó en tres nuevos 

conceptos: la filosofía de la praxis, el pragmatismo y la pragmática.  

Filosofía de la praxis fue una expresión creada por el pensador marxista Antonio 

Gramsci (1891-1937) para referirse al marxismo. Con ella hacía énfasis en que «su interés 

por el marxismo se centraba en sus aspectos práctico-sociales», pues particularmente 

destacaba la noción de praxis propuesta por Marx, para quien esa noción era «fundamento 

de toda teorización». Así, Gramsci señalaba «la gran importancia dada por Marx a la unión 

dialéctica de la teoría social con la práctica emancipatoria» (DFH: praxis, filosofía de la). Porque, 

según el modelo del materialismo histórico, formulado por Karl Marx (1818-1883) y Friedrich 

Engels (1820-1895), la praxis es la actividad humana fundamental, «material y social de 

transformación de la naturaleza, la sociedad y del hombre mismo (...) De forma que, en lugar 

de oponer la praxis a la teoría, considera que la praxis es la (...) génesis de todo 

conocimiento» (DFH: praxis). Esta concepción del desarrollo de la sociedad y la historia se 

sustenta en la definición de una realidad económica, conformada por una estructura 

consistente en la interrelación de fuerzas productivas, relaciones de producción y modos 

de producción; y una superestructura, integrada por todas las instituciones soportadas 

sobre la “base real” que provee la referida estructura. Me interesa poner de relieve el 

término fuerza productiva. Según explica el DFH, en este materialismo esa noción es la que 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      193 : 319 

caracteriza exactamente al hombre, y se entiende como la capacidad de éste de actuar en 

pro de satisfacer todas sus necesidades “humanas”, biológicas, vitales, intelectuales, es 

decir, todas las necesidades posibles de ser manifestadas por una persona. Para lograrlo, 

el humano ha de transformar el ambiente en que se encuentra; ese ambiente es la realidad 

antes descrita: histórico-social-económica. Porque el hombre, en la concepción marxista 

«es un ser histórico que se construye a sí mismo satisfaciendo, en el medio que le rodea sus 

propias necesidades» (Ibíd.). De ahí que la actividad práctica del hombre, según el 

materialismo histórico, sea el trabajo. De acuerdo con esta concepción, es posible 

interpretar práctica como trabajo: la realización de una acción por la cual se recibe un 

beneficio cierto, efectivo, concreto o material.  

Ese recibir algo caracteriza a la práctica, por lo que su hacer no es ciertamente 

desinteresado. Por la acción práctica se recibe dinero, un objeto o conocimiento. Sea lo 

que sea que se reciba, se espera de él que nos provea de bien. 

Esa interpretación que hago no procede en absoluto de una concepción 

perteneciente al pragmatismo, aunque pudiera leerse emparentada con él. El pragmatismo 

es una corriente filosófica que emergió en Estados Unidos a finales del siglo XIX y 

comienzos del XX. Su propulsor más destacado fue Charles Sanders Peirce (1839-1914). Al 

respecto, el DFH explica que este filósofo formuló un método para otorgar significado a los 

conceptos, tendente a eliminar lo metafísico, según «el principio de que el interés e 

importancia de un concepto reside únicamente en los efectos directos que consideramos 

pueda tener en la conducta humana». Esta proposición se generalizó en la búsqueda de 

sentido no sólo de los términos, sino también de las grandes cuestiones metafísicas, y se 

configuró como una teoría sobre la verdad; en este sentido, los seguidores de esta línea 

filosófica afirmaban que «más que un acuerdo o concordancia con la realidad, la verdad 

consiste en lo que es ventajoso para el pensamiento, o en la consecución de una relación 

satisfactoria con la realidad; la ventaja y la satisfacción se refieren a lo útil, o a lo práctico; 

“verdadero” es una clase de “bueno» (pragmatismo). La relatividad implícita en esa afirmación 

fue criticada e intentada de corregir por parte de John Dewey (1859-1952), psicólogo y 

pedagogo americano que analizó el concepto de lo “verdadero en la práctica”, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      194 : 319 

considerando los requisitos de una investigación científica. Su concepción del 

pragmatismo derivó en lo que él llamó instrumentalismo:  

«El conocimiento es un proceso de investigación en el cual las ideas son los 
instrumentos; de ellas no decimos propiamente que sean verdaderas o falsas en sí mismas, 
sino que los medios de que nos valemos para investigar cuáles de nuestras creencias sirven 
para resolver nuestros problemas, son de índole variada; el término de la investigación no es 
la verdad o la certeza absoluta, sino una ”afirmabilidad garantizada”, esto es, un prudente 
juicio práctico que se apoya en el conjunto de afirmaciones que desarrolla metódicamente la 
empresa (comunidad) científica» (Ibíd.).  

 

En resumen, podría aceptarse que la interpretación propuesta sobre la práctica 

como trabajo, coincide con lo que podría leerse como extracto último del concepto de 

pragmatismo: de la acción se alcanza, se recibe un bien. 

El vocablo pragmática proviene del griego BD"(:"J46`l, que significa “relativo a 

los hechos”. Muy específicamente, con el término pragmática se alude a una disciplina que 

estudia el uso del lenguaje y el lenguaje en el uso, a diferencia del modelo de estudio de la 

lingüística, que se acerca al lenguaje como sistema lingüístico, esto es, un mecanismo de 

palabras. Se fundamenta en la noción acto de habla, formulada por John Langshaw Austin 

(1911-1960) a partir de 1955, según la cual «la función del lenguaje en la comunicación no 

es meramente descriptiva, sino que al hablar realizamos actos» (DFH, pragmática). En este 

modelo, la unidad de análisis es el enunciado, esto es, la frase estudiada en sí y en 

conjunto con la información que procede de la situación en que ocurre. Cuando lo que se 

estudia no es una frase en su situación, sino un conjunto amplio de frases en su situación y 

contexto, entonces nos encontramos con el análisis del discurso. Por cierto, no es un 

problema de “escala” del estudio, sino de comprensión ontológica de lo estudiado: 

mecanicista u holística. El concepto de práctica subyacente es, entonces, el del hacer 

ontológico, temporal y contextualmente determinado. 

La práctica es el hacer que conlleva la teoría. La teoría es el hacer que predice la 

práctica. La práctica es un hacer comprendido holísticamente, es decir, fundamentado en 

quién hace, cuándo se hace y en qué contexto se hace. Y de ese hacer se espera recibir un 

bien, una aproximación a la felicidad. Tiene su origen en un discurso poético, o teórico, o 

en ambos. La práctica, propiamente dicha, es una acción extrovertida del ser ahí y conduce 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      195 : 319 

a la técnica. Cuando se produce un sentido introvertido de esa acción del ser ahí, y desde 

la técnica se nutren la teoría y la poesía, hablamos de reflexión. 

La práctica no es un mero hacer por hacer. Es acción en discurso, fundamentado 

en un estado de conciencia del ser ahí. 

2.1.2.a.ii.d. La técnica  

Como ya se dijo tekhné en griego significaba “saber hacer”. Ese hacer estaba 

dirigido por el dominio de conocimientos y destrezas, en función de un conjunto de reglas, 

cánones o procedimientos para producir un objeto. Estaba muy especialmente orientado a 

la producción de algo, de un objeto que podríamos llamar “artificial”, acercando la 

distinción aristotélica entre lo natural y lo artificial, siendo esto último aquello que está 

mediatizado por la actividad humana para alterar las potencialidades naturales. Por la 

condición de producir un objeto con un fin o interés determinado, la tekhné se distingue de 

la teoría, según la clasificación de saberes que Aristóteles propuso. También, por el 

dominio y adscripción de conocimientos razonados, la tekhné se distingue de la poesía 

propiamente hablando, aunque formara parte de ésta. Como ya se dijo, en la acción de 

crear algo, la tekhné es póiesis, pero, en tanto ese crear deriva de la razón humana, es muy 

específicamente tekhné. 

Según vimos también, por el sistema socio-cultural de valores de la antigua Grecia, 

toda acción productiva que conllevara esfuerzo físico era valorado como degradante, tanto 

ética como epistemológicamente. Desde que en el Renacimiento se inicia el desarrollo de 

conceptos que abrieran los primigenios conceptos de artes liberales y artes vulgares o 

mecánicas, propugnando la definición de los campos de saber e influencia de la ciencia, 

de los oficios y de las artes, el concepto de técnica fue adquiriendo progresivamente su 

constitución actual. Ello fue posible en tanto ciencia y técnica se configuraron como 

sistema de saber que incidió en la formación de fuerzas productivas cada vez mayores; y 

por la otra, a medida que arte y técnica se fueron despojando de las necesidades de culto 

y se fueron secularizando. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      196 : 319 

En la edad moderna, dos sentidos caracterizan entonces al vocablo técnica. 

Primero, como sustantivo, designa las destrezas y procedimientos para producir un objeto, 

con arreglo a unas normas claramente establecidas y codificadas. Segundo, como 

adjetivo, designa la acción propiamente dicha, el modo en el que esa acción debe ser 

realizada para producir un objeto. El caso es que de esa arcaica valoración griega a la que 

nos hemos referido, se derivó lo que el DFH califica de un “gran malentendido” que ha 

viciado toda reflexión sobre la técnica: «La idea de que es necesario (o posible) separar la 

esfera de las actividades específicamente humanas y morales, que poseen un fin en sí 

mismas, de la esfera de los instrumentos y las técnicas, desprovistas de finalidad propia. (...) 

tal separación es falaz, ya que la actividad humana en su conjunto no puede desgajarse de 

los medios y las técnicas, y la técnica misma forma parte de la cultura, entendida como 

forma de apropiación de la naturaleza. Por ello, en la actualidad, el término técnica ya no se 

refiere solamente a lo que es un medio, y su significado es ya bien distinto del que tenía en 

la antigüedad o en la Edad Media, de manera que la pregunta misma “¿qué es la técnica?” 

es propiamente una pregunta filosófica, que ha engendrado la filosofía de la tecnología» 

(técnica: 1/3). 

En resumen, la técnica ha sido caracterizada como la acción productiva de lo 

artificial, motivada por un interés y un fin. Si se le entiende según su relación con la teoría, 

hay que distinguir tres clases de técnicas: las meramente empíricas, que proceden por 

simple imitación de una acción sin acudir a ningún conocimiento elaborado, como la 

siembra de conuco por ejemplo; las que se evalúan según su eficacia y rendimiento, 

soportadas por conocimientos y procedimientos bien descritos, como las artesanías; y las 

que transforman la estructura económica de una sociedad, basadas en el conocimiento y 

proceder científico. Si se considera la técnica en virtud de su racionalidad, se habla de 

técnica, llanamente, para referirse a la que depende de una racionalidad, mientras que se 

habla de ritos a las técnicas que se soportan en lo mágico-religioso. Por último, de acuerdo 

a su fin, se califican según el objeto que producen: cognoscitivo, artístico, etcétera 

(técnicas docentes o técnicas fotográficas, por ejemplo), o según su capacidad para 

mediar entre el hombre y la naturaleza, lo cual se vincula a las ideas de máquina e 

instrumento. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      197 : 319 

Antes de cerrar este punto es necesario comentar lo siguiente: en el concepto de 

técnica está igualmente involucrada la noción de trabajo, de manera mucho más evidente 

que la expuesta en el concepto de práctica. Decía que por la práctica se espera recibir un 

bien. Por la técnica importa ese algo por el cual es posible esperar recibir un bien. Por la 

técnica importa crear algo que ha de ser dado y que permite la retribución con el bien. Por 

la técnica se ofrece un bien. Pero para hacer ese algo y poder ofrecerlo ha de acudirse a la 

práctica, es decir, a la “acción para” crear el bien. Esa acción comporta, como vimos, una 

teoría, y el crear requiere, en algún grado, de la poesía.  

Ahora es posible entender por qué la técnica ocupa este lugar en el hacer, porque 

por la técnica se crea lo que ha de ser ofrecido y ese crear exige la indisociable unión de la 

poesía, la teoría y la práctica. 

2.1.2.a.iii. ¿Cómo se piensa el hacer? 

Dije que concebía a la teoría y a la poesía como dos “hermanas” que se miran 

frente a frente, desde orillas opuestas de un mismo río. Ambas desean reunirse y 

pretenden cruzarlo. La teoría dice conocer el río y busca el lugar que considera más seguro 

para intentarlo. La poesía dice estar inspirada y construye un puente. Ambas cruzan 

simultáneamente y se descubren de nuevo separadas. Pero el puente sigue allí luego de 

haber sido hecho. Se reúnen y se abrazan en el medio de él. La poesía se siente alegre. La 

teoría siente miedo porque considera siempre precaria la estabilidad de la construcción. 

Ahora se unen para consolidar la obra que les ofrece la posibilidad de ser cercanas. 

La teoría y la poesía se transforman en técnica, y viceversa, por vía de la práctica. La 

teoría concibe el qué como consecuencia, la poesía lo entiende como origen. Ambas se 

traman en el porqué: crear y vivir una realidad en la realidad. Esa realidad creada o 

producida sólo se realiza a través del cómo que provee la técnica. La poesía dice el qué; la 

teoría lo explica; la práctica pregunta y responde por qué he de hacer, por qué hago, por 

qué he hecho y la técnica relata el cómo. Todas están así mutuamente vinculadas y 

dependen indivisiblemente de un quién, un dónde y un cuándo. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      198 : 319 

Concebir de este modo el hacer y su relación con la realidad permite pensar en una 

filosofía del hacer y estudiar con otra mirada los distintos enfoques filosóficos que acerca 

de la técnica se han formulado. El DFH distingue tres etapas: el escepticismo antiguo, el 

optimismo del Renacimiento y la Ilustración, y la ambigüedad o desasosiego romántico. 

 La actitud escéptica antigua  

Fundada en la discriminación que los griegos tenían entre la teoría y la tekhné; esa 

desigualdad pone en duda el hacer técnico y de menor valía que el teórico:  

«Así, la técnica sería una expresión de la desconfianza hacia la naturaleza; sería la 
búsqueda de la satisfacción de necesidades vanas que envilecen al ser humano y lo apartan 
de lo trascendente; o alimentarían una seducción por objetos de entidad degradada (el 
objeto técnico, o sea el artefacto, se considera de menor entidad que el objeto natural)» (DFH: 
técnica, filosofía de la) 

 El optimismo del Renacimiento y la Ilustración  

Formulado por Francis Bacon (1561-1626), exalta la vida activa frente a la 

contemplación, la praxis frente a la theoria, lo que, en consecuencia, reivindica la técnica. 

«Trata de promover la idea del hombre como amo de la naturaleza –incluso como creador 

junto a Dios–, y para ese destino el dominio técnico es necesario» (Ibíd.). Ese enfoque se 

basa en un pragmatismo epistemológico, el cual consiste en «la primacía de los métodos 

inductivos [y] en una concepción que subraya igual entidad ontológica para los objetos 

naturales y para los objetos técnicos» (Ibíd.). Como resultado:  

«…la naturaleza es reconducida al modelo técnico; de este modo la máquina se 
convierte en la gran metáfora que preside la concepción de la propia naturaleza. La 
sustitución de la idea del homo sapiens por la del homo faber sería una indicación paralela a 
la de esta transformación centrada en la primacía de la máquina, hasta el punto que el propio 
hombre será concebido como máquina (...) El optimismo ilustrado entiende que en esa 
actividad se cumple el designio humano, y la Revolución industrial será su consecuencia» 
(Ibíd.).  

Así se ha invertido completamente la relación y la técnica se torna hegemónica. 

 La reacción romántica  

Es de sublevación contra el reduccionismo mecanicista, presentando una 

concepción de tipo orgánico; ataca el primado de la racionalidad apelando a los valores de 

la imaginación y el sentimiento. Los efectos de la Revolución industrial, en forma de miseria 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      199 : 319 

social, le proveen de argumentos para exponer los límites de la técnica. En 1818 se publica 

la muy conocida obra de Mary W. Shelley titulada Frankenstein  o  el moderno Prometeo. 

«Las consecuencias aberrantes no son de la ciencia en cuanto tal, lo son del “científico” 

que, en un momento crucial de su empresa, dejó de actuar como tal y se convirtió en un ser 

irracional, prisionero de los más antiguos y acientíficos terrores, de aquellos prejuicios que 

creía estar combatiendo»94. Porque, en definitiva, el problema de todo hacer, más que en lo 

hecho en sí, reside en quién hace, es decir, en el ser humano mismo; y pienso que esto ha 

de leerse más como problema específico de la práctica que de la técnica. El problema 

implícito en la novela de Shelley es, en definitiva, el problema del ser humano que ha de 

juzgar sus acciones y que debe decidir para actuar. Expone la ruptura de los absolutos que 

sostenían (y que aún, parcialmente, intentan sostener) a la humanidad: unidad, verdad, 

orden. La conciencia romántica, heredera de la conciencia moderna, su extensión, se 

enfrenta al íntimo sufrimiento de la fragmentación del ser, a su identificación monstruosa de 

partes rudamente articuladas, que busca infructuosamente la restitución de su propia 

unidad. Una fragmentación irreconciliable entre lo creado y el que ha creado. «Debía ser 

vuestro Adán, pero soy más bien el ángel caído a quien negáis toda dicha», dice el 

monstruo al científico, y este último le replica: «...somos enemigos...». 

Esas tres miradas aún son perceptibles en el contemporáneo discurso filosófico 

sobre la técnica. Al respecto el DFH señala dos tradiciones de la actual filosofía de la 

técnica. Una, que designa como ingenieril, la cual «consiste en un análisis más bien 

internalista de las condiciones, factores, métodos y finalidades del desarrollo tecnológico. 

Su intención es claramente laudatoria y optimista» (DFH, filosofía de la técnica). Y la otra, tradición, 

es designada como crítica o externalista, representada por José Ortega y Gasset y Martin 

Heidegger. Del primero, el DFH destaca la obra Meditación de la técnica (1939) y del 

segundo La pregunta por la técnica (1954). El diccionario explica que Gasset:  

«…abordó el problema de la técnica desde una perspectiva antropológica, 
señalando que gracias a la relación que se establece entre el hombre y la técnica se puede 
descubrir la verdadera y auténtica constitución del ser humano, ya que la vida del hombre, a 

                                               
94 Comentarios de la editora, Isabel Burdiel, en la edición de CÁTEDRA de 1999. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      200 : 319 

diferencia de los otros animales, no coincide con sus meras necesidades orgánicas. (...) la 
actividad humana puede desarrollarse para superar el mero “estar” y conseguir el 
“bienestar”» (Ibíd.).  

 

Para Heidegger, la ciencia y la técnica de Occidente han generado el olvido del ser, 

por intentar poseer al ente, ello: 

 «…ha conducido al hombre a dejarse atrapar por las cosas, lo que ha provocado 
una concepción del mundo como un objeto que debe ser explotado y dominado. En este 
sentido, dice Heidegger, la técnica es la plena culminación de la metafísica basada en el 
mencionado olvido del ser» (Ibíd.). 

 

El mismo diccionario destaca lo afirmado por Lewis Mumford:  

«Desde la revolución neolítica (caracterizada por un gran despliegue de la técnica) 
hasta nuestros días, la técnica fundamental, matriz de todas las otras, ha sido la técnica 
político-burocrática (a la que determinados desarrollos actuales de la cibernética y las 
computadoras no son ajenos), que ha permitido el desarrollo de los grandes imperios 
(desde los neolíticos, hasta los coloniales o postcoloniales, pasando por el imperio romano)» 
(DFH, técnica).   

 

La técnica del tiempo moderno fundada en el programa baconiano de dominar la 

naturaleza:  

«…se asocia a las estructuras sociales y a las relaciones de producción, de forma 
que, además de permitir el dominio de la naturaleza, permiten también el dominio de unos 
hombres sobre otros. Por ello no es de extrañar que muchos de los avances técnicos 
fundamentales, desde el desarrollo de las catapultas, hasta los misiles, se hayan efectuado a 
raíz de necesidades militares. En este sentido, es preciso notar que la misma técnica nunca 
es plenamente neutral, política y socialmente, sino que, como señalaba Marx, en la medida 
en que surge en el seno de unas determinadas relaciones de producción, está al servicio de 
una determinada estructura social» (Ibíd.).  

 

Los avances técnicos a lo largo de la historia han conllevado mitos y miedos. La 

vida de Víctor Frankenstein, dominada por el monstruo que creó, es una clara metáfora al 

respecto. Pero lo que está ciertamente en el fondo de esos temores es el problema del uso 

social de la técnica, su característica condición de instrumento del poder:  

«Desde la inicial condena eclesiástica contra la primera máquina moderna –el reloj 
mecánico–, que usurpaba a Dios el control del tiempo, hasta las apocalípticas invectivas de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      201 : 319 

Spengler contra la técnica que mata el alma humana y es señal de decadencia espiritual, 
pasando por las destrucciones de máquinas por parte de los obreros en el siglo XIX, lo que 
está verdaderamente en juego es el control social de la técnica» (Ibíd.).  

 

Las dagas de porcelana que usaron los secuestradores de los aviones que 

impactaron contra las Torres Gemelas de Nueva York exponen la lucha por la supervivencia 

de una cultura frente a otra, a partir de la premisa de que toda convivencia resulta 

imposible porque siempre implicará una cierta transformación, un ya no ser más.  

2.1.2.b.- Soy lo que hago  

Al decir soy lo que hago, discurro: el ser hace, hace porque es y en su hacer el ser 

también se hace. El ser hace el ser. Lo hecho por el ser deviene del ser y es así extensión 

del ser. Lo hecho es lo otro, lo devenido del ser: la otredad.  

Hemos creado el hacer como un concepto complejo. Le hemos dado realidad sólo 

a través de sus frutos y consecuencias, entendidas éstas como cosas presentes en el 

mundo; cosas ocasionalmente útiles para nuestro habitar y morar, es decir, para nuestro 

estar y transcurrir. Casi hemos olvidado que el hacer brota del silencio y de la oscuridad, 

que desde el desconocido instante en que algo comienza a revelarse en nuestra más 

absoluta intimidad, acontece el hacer. Olvidamos también que ese silencio y oscuridad a 

los que me refiero serían semejantes a la sensación de nadar sumergidos en el fondo de 

un río, casi a ras de su sedimentado y siempre cambiante lecho. Estar en ese medio que 

casi nos asfixia o nos arrastra, nos pierde o mata, es la realidad, hecha de todas las voces 

que nos rodean, que nos han precedido, que somos. Olvidamos que nuestro hacer es 

tomar decisión ante esa nuestra realidad, luchando contra su corriente, hundiéndonos más 

para aferrarnos a su lecho, dejarnos llevar, arrastrarnos transversalmente, llegar a la 

superficie y quedarnos en ella, en fin, tomar una decisión de vida. Decisión que es, por 

demás, absolutamente íntima y silenciosa. Hacer o morir. Morir sin vivir o morir haciendo. 

De eso trata el hacer: vivir. Y ese vivir, existir o ser en el mundo brota, se origina, tiene su 

arké en la epifanía vital de la palabra. En ese efímero momento acontece la creación de la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      202 : 319 

primera (in)existencia desde la cual deviene toda realidad. Porque la realidad no es lo que 

está allí sin el ser, sino todo aquello en donde el ser está y es a su vez creación y herencia. 

Cuatro son los modos del hacer: la poesía, la teoría, la práctica y la técnica. El saber 

es el hacer (in)existente, es decir, el hacer que acontece en la intimidad del ser. El hacer es 

la manifestación del saber del ser en el mundo. El hacer poético es el hacer que no se 

explica, que conmueve, que oculta su origen en el silencio y la oscuridad, es la voz de los 

divinos. El hacer teórico es el hacer que no toca, el hacer que no mueve al cuerpo; es el 

hacer (in)visible, que muestra sus partes y articulaciones como conjunto autosoportante y 

soportante; es transparente, declarado, expuesto a la intemperie de lo público, sobrevive 

por su coherencia (la interdependencia de sus partes) y por su realizabilidad, esto es, la 

capacidad de convertirse en espejo de la realidad e instrumento para realizar, crear 

realidad. El hacer práctico es el ser en acción, durante su acción; ocurre por la intención del 

ser y su intensión, surge del hacer teórico y del poético, a su vez los recrea, los transforma; 

persigue el logro del Bien y la Belleza; es el hacer práctico el que trae el ser al mundo; es el 

hacer que mueve al cuerpo. El hacer técnico es la acción del ser; es el hacer que convierte 

al mundo en residencia del ser, presenta lo producido por acción del ser en el mundo, su 

plena manifestación; crea la ilusión de que el mundo es creación del ser o dominio suyo; 

es el cuerpo en movimiento; ofrece lo Bueno y lo Bello. 

Todo lo hecho por el ser es un artefacto: obra hecha con arte. El arte es la 

realización del ser a través de su hacer. El hacer ha recibido su nombre del modo que 

parece predominar en el artefacto: arte, si predomina lo poético; ciencia, si predomina lo 

teórico; profesión, si predomina el hacer práctico; tecnología, disciplina o artesanía, si 

predomina el hacer técnico. Decir “obra hecha con arte” es decir: hechura a través de la 

cual el ser se manifiesta en el mundo. Todo hacer produce artefactos: una pintura, un texto, 

un sonido; una imagen, una idea, un cigarrillo encendido; un zapato, un plato, una 

conversación. Hemos nombrado cada artefacto. Nombramos el mundo: odisea, 

hipotenusa, aleph, silencio.  

Todo artefacto es una presencia en el mundo; conforma, participa de la realidad. 

Todo artefacto es, a su vez, artefacto de artefactos. A través de ellos el ser ejerce la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      203 : 319 

facultad de su existencia, el origen de su existir: el lenguaje; la fuerza que lo crea, crea al 

mundo y lo une y lo reúne a él. El lenguaje es la esencia, la fuente, el elán vital, la sustancia, 

el primer motor, el aliento de vida. Por el lenguaje el ser es. Gracias al lenguaje el ser es 

demiurgo: da orden a lo creado y, al ordenar, crea y recrea. 

Dar orden a lo creado es construir y esto sólo puede hacerlo el ser gracias al poder 

del lenguaje. El lenguaje del ser es su poder, simultánea e indivisiblemente, poético-

teórico-práctico-técnico. A esto nombro pensar. Cuando el lenguaje transmuta en 

construcción lo nombramos habla, idioma, arquitectura, música, pintura, agricultura, 

matemática. Pensar es construir, construir es pensar. Pensar o construir sólo acontece por 

el poder del lenguaje: pensar y lenguaje son las facetas indivisibles del origen del ser. Todo 

lo hecho por el ser deviene discurso: hechura de lenguaje. 

Hemos caído en el equívoco de suponer que cualquier obra humana pertenece 

exclusivamente a una de estas cuatro concepciones: poesía, teoría, práctica o técnica. 

También hemos intentado pensar el ser y el hacer separados, en vez de íntegramente.  

El ser es en el mundo, realiza y se realiza, a través de –y gracias a– su hacer. 

 

2.1.2.c.- Consideraciones acerca de la relación Teoría-Práctica y el concepto Práctica 

reflexiva 

Si el concepto del hacer es el sustrato a partir del cual comienzo a reestructurar 

todos los conceptos que pienso relacionados con esta investigación, la noción de práctica 

reflexiva pareciera ser clave para acercarme muy especialmente a la idea de investigación 

proyectual, ya sea porque desde sus supuestos construya refuerzos o confrontación. 

Sarquis hace una muy importante observación al respecto de la formación teórica, 

dirigida a comprender el proceso en el caso de los arquitectos, la cual transcribo, a pesar 

de su extensión, por considerarla extremadamente valiosa para el objetivo que me he 

propuesto y porque sitúa el valor de la reflexión sobre la práctica en la producción teórica 

que intento: 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      204 : 319 

«Muchas veces se insiste –y con razón– que los arquitectos no tienen teorías y en 
rigor es cierto si hablamos de teorías conscientes y en sentido fuerte del término. Pero en 
nuestro caso la palabra teoría debe leerse como teorización o como concepción de la 
arquitectura. En este sentido, las reflexiones sobre las condiciones de formación de la teoría, 
quedan expresadas con toda claridad en Gilles Ferry95 y se complementan con la idea de 
Khun de “Tensión Esencial” como el modo en que se instauran las nuevas teorías en 
cualquier campo. Ferry plantea que todos los saberes tienen al mismo tiempo dimensiones 
teóricas y prácticas; y que en todo hacer hay un proceso de transformación, tanto en los 
objetos concretos como en los objetos simbólicos. Propone un esquema para analizar los 
distintos momentos de la conformación de los diversos niveles, desde el puro hacer a la 
teorización de mayor nivel de abstracción y generalidad (…)  

Define un primer nivel: de la práctica o nivel del hacer (…) Aquí el operador no 
guarda ninguna distancia con el objeto, es decir con relación a su práctica. Es pura 
producción empírica; sería el hacer obras sin reflexión teórica y por lo tanto sin la búsqueda 
consciente de un sentido o significado. 

El segundo nivel: se produce en el momento –muy posterior– en que se realiza un 
discurso sobre el hacer, que intenta responder a la pregunta del cómo hacer y que surge por 
disputa de los hacedores, que poseen distintas maneras de hacer. Es decir, es un discurso 
empírico que formula indicaciones, como si fueran recetas de cocina. Se ha producido un 
distanciamiento con el hacer: en el momento en que formuló las recomendaciones (aunque 
breves), dejó de lado la acción. Este segundo grado de la escala se identifica con un nivel 
técnico, donde el técnico no es un simple practicante, sino que posee y domina un saber. 
Se presenta como el primer nivel de conocimiento, nivel de conocimiento técnico. 

Existe un tercer nivel: a través del por qué hacer. Y en este nivel se incorporan nuevas 
variables que intervendrán en el hacer. Es decir, ya no se trata sólo del cómo hacer, sino 
además del para qué hacer y qué hacer. Lo define como nivel praxiológico, es decir, se 
refiere a la praxis (que no es sólo la práctica) “la praxis es la puesta en obra de diferentes 
operaciones en un contexto dado que es necesario analizar y en el que tomar decisiones 
referentes al plan de ejecución de lo que se hace”. Es decir, que la gran diferencia está en 
que frente a un problema (transformar un programa en proyecto) no sólo se precisará de una 
capacidad técnica sino que se debe preguntar sobre la significación de la demanda e 
interpretarla. Al realizar toda esta operación, se estará en el nivel praxiológico. Y en este nivel 
ya podemos, según el autor, empezar a hablar de la teoría, va a aparecer una mediación 
(con textos, obras, discusión con colegas, etc.) que implica una reflexión teórica. Y en este 
nivel G. Ferry cita a Schon96 y al práctico reflexivo, como aquel que pone de manifiesto esta 
capacidad de pensar la práctica. 

Finalmente define un cuarto nivel: lo hace a partir de decir que aquí se produce un 
corrimiento que va más allá de la acción: el nivel científico. Su objetivo es conocer y entender 
cómo funciona un sistema y cómo funcionan los actores de ese sistema y no pensar, 
                                               

95 Sarquis cita a FERRY, Gilles (1997) Pedagogía de la formación, en la colección Formador de Formadores. Serie Los documentos Nº 6. Buenos 
Aires: Novedades educativas de la Facultad de Filosofía y Letras de la UBA. Cap. 3.  Explica que ese material está citado por el Arquitecto y 
psicólogo Álvaro San Sebastián, del cual la Arq. Myriam Mahiques hace una breve referencia en su blog: THOUGHTS ON ARCHITECTURE 
AND URBANISM, post del 26/01/10 titulado: Discusión Sobre la Evaluación en los Proyectos de Diseño 
(http://myriammahiques.blogspot.com/2010/01/discusion-sobre-la-evaluacion-en-los.html) y ahí reseña la siguiente nota bibliográfica 
indicada por Sarquis: SAN SEBASTIÁN, Álvaro (1994) “La Formación de los Arquitectos”. Área de Formación, Centro Poiesis, Serie Difusión 8. 
Buenos Aires: SICYT, FADU.  

96 Sarquis cita a SCHÖN, Donald (1983) The Reflective Practitioner. How professionals think in action (en español fue editado por Paidós con el título 
La formación de profesionales reflexivos.) 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      205 : 319 

necesariamente, en una mejor acción posible. Este cuarto nivel presenta un compromiso 
entre práctica y acción de otro nivel, lo que Bachelard llama la práctica de la teoría. 

Este nivel de la práctica teórica es el momento que trata, finalmente, de iluminar 
nuestra propuesta; de comprender cómo funciona el sistema y sus actores, cuáles son sus 
Unidades de Análisis (los proyectos realizados y los experimentales y académicos) la 
Variables a tener en cuenta en los distintos tipos de intervenciones, (red vial, tejido de la 
construcción del hábitat, espacios verdes) y los indicadores para evaluar –parametrizando 
series en función de estos indicadores– cada una de estas variables y la totalidad del 
proyecto. Por último, los conocimientos que es dable esperar de ellos, deben ser 
discriminados por los pares, expertos o usuarios de las futuras obras. Cuando esta teoría 
está instalada comienza a ejercer influencia su carácter hegemónico para indicar qué hacer y 
se produce la ruptura.» (Sarquis, 2006: 34-35) 

 

Él afirma que es por la investigación que se producen conocimientos (Sarquis, 2004: 32), 

y que el proyecto es el instrumento de investigación (2006: 37); ideas que trabaré un poco 

más en el punto 2.3.3.c dedicado a una exposición sobre la propuesta de Investigación 

proyectual que hace el investigador y docente de la arquitectura argentino, cuyo trabajo 

vengo siguiendo. 

 

2.1.3.- Arquitectura es un modo de Cultura 

Abordo también estas anotaciones desde una concepción de la Arquitectura según 

la cual esta es el culto de la producción humana orientada hacia el universo de artefactos 

fundados en una topología del habitar, es decir, en el orden espacial de la realidad del ser 

en el mundo. Dicho de otro modo, la Arquitectura es la cultura edilicia de una sociedad; la 

memoria que todos los seres cuidan de aquellos artefactos arquitectónicos que han 

albergado mejor el habitar de los mortales. Cuando digo cultura edilicia o memoria, 

extiendo la significación del término para abarcar, simultáneamente, al hacer arquitectónico 

intangible, comprensible como conocimiento, tanto como los hechos arquitectónicos 

concretos, sujetos de una topofilia que los enaltece o los derriba. 

La arquitecta Yuraima Martín, en su trabajo de ascenso dedicado a estudiar lugares 

arquitectónicos autoconstruidos desde una perspectiva hermenéutica y dialógica, acude a 

una concepción estructural de la cultura, dependiente e inseparable de la noción de 

contexto: 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      206 : 319 

«Caracterizamos esta concepción definiendo el análisis cultural como el estudio de 
las formas simbólicas –es decir, las acciones con significado, objetos y expresiones de 
varios tipos– en relación con contextos y procesos histórica y socialmente estructurados 
dentro y por medio de los cuales  estas formas simbólicas son producidas, transmitidas y 
recibidas». (Thompson, 1990: 136; citado por Martín, 2002: 28)97. 

Por lo tanto, toda posible comprensión de algún fenómeno cultural estará siempre 

referida a la determinación de un entorno, una temporalidad y unas personas que dan 

realidad a dicho fenómeno. Es así como ha de leerse la definición de cultura propuesta por 

el filósofo y sociólogo Enrique González Ordosgoitti. Para él cultura es: 

«...las diferentes maneras como el hombre y/o los hombres se representan a sí 
mismos y a la comunidad las condiciones objetivas y subjetivas de su existencia en un 
momento histórico determinado. (...) ...estas representaciones que los hombres hacen de su 
vida real, se conforman a partir no sólo de las condiciones objetivas de su existencia, sino de 
las formas subjetivas con que el hombre o las comunidades se piensan a sí mismos» 
(González, 1991: 128; citado por Martín, 2002: 29)98. 

Ambas concepciones son coincidentes con la propuesta del antropólogo Clifford 

Geertz, para quien la cultura es una noción esencialmente semiótica: 

«Creyendo con Max Weber que el hombre es un animal inserto en tramas de 
significación que él mismo ha tejido, considero que la cultura es esa urdimbre y que el 
análisis de la cultura ha de ser por lo tanto, no una ciencia experimental en busca de leyes, 
sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones» (Geertz, 1992: 20). «Lo que 
procuramos es conversar (...) una cuestión bastante más difícil (...) de lo que generalmente 
se reconoce. (...) Considerada la cuestión de esta manera, la finalidad de la antropología 
consiste en ampliar el universo del discurso humano. (...) Entendida como sistemas en 
interacción de signos interpretables (que, ignorando las acepciones provinciales, yo llamaría 
símbolos), la cultura no es una entidad, algo a lo que puedan atribuirse de manera causal 
acontecimientos sociales, modos de conducta, instituciones o procesos sociales; la cultura 
es un contexto dentro del cual pueden describirse todos estos fenómenos de manera 
inteligible, es decir, densa» (Ob. cit.: 27)99 

 

Por ello, parafraseando también a Hans-Georg Gadamer, comprendo la cultura 

como una conversación perenne iniciada desde muy remota edad; en ella estamos 

                                               
97THOMPSON, J. B. (1990). Ideology and Modern Culture. U. K. : Cambridge Polity Press. 
98GONZÁLEZ O., Enrique A. (1991) “Instructivo para la realización de la monografía de la investigación exploratoria acerca de una manifestación 

cultural residencial popular y/o no popular, criolla y/o étnica, tradicional y/o moderna de Venezuela”. Caracas: UNIVERSIDAD CENTRAL DE 

VENEZUELA, Facultad de Humanidades y Educación, Escuela de Filosofía. 
99 Subrayados míos. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      207 : 319 

sumergidos y de ella nos hacemos. Esa conversación se hace y deshace gracias al 

lenguaje.  

Así, considero que no puedo trabajar para conocer la Arquitectura, en tanto cultura, 

de manera directa sino sólo de manera indirecta, a través de los hechos que la constituyen 

como tal, es decir, como manifestación cultural de una sociedad o de todo el ser social de 

la humanidad; porque la Arquitectura propiamente dicha es una particular representación 

construida a partir de lo hecho. Sólo puedo conocer, trabajar y transformar los hechos 

arquitectónicos directamente, casi con mis propias manos y la plenitud de mis sentidos. 

Puedo discutir y actuar sobre un suelo; acerca de todo lo que me es dado hacer con él, 

para él y hacia él; en tanto lo concibo simultáneamente como materia y concepto, cabe 

decir, conceptomateria100. A través de esa realidad hecha, que en este caso he llamado 

suelo, sé de la Arquitectura, la pienso y la presiento; mas ella permanece inasible, 

inconforme, extraña de mí. 

En consecuencia, mi aproximación cognoscitiva a la Arquitectura es fenomenológica 

y hermenéutica. La Arquitectura no es una divinidad, una verdad eterna y universal, una 

idea platónica o verdadera realidad superior intangible e invisible que se me impone; salvo 

por ser tradición, construcción humana. En tanto sea humano, es transformable y 

cognoscible. Por ello puedo percibir y analizar la Arquitectura a través de ciertos hechos: 

los artefactos arquitectónicos, es decir, lo hecho por acción del saber hacer del arquitecto. 

Manifiesto, en consecuencia, un principio epistemológico clave para mí: como arquitecto, 

me aproximo a conocer la realidad arquitectónicamente construida a través de lo edificable y 

de lo edificado.101 

                                               
100 Esta expresión estaría en deuda con la noción aristotélica de que toda realidad es un compuesto de forma y materia. Sin embargo, durante mis 

lecturas he entrado en serios conflictos con el concepto forma, al considerarlo limitante y engañoso para la práctica arquitectónica. He 
querido basar más mis argumentos sobre una interpretación del concepto orden como “creación pura” del pensamiento construido, que se 
manifiesta en conceptos, es decir, actos de lenguaje. 

101 Vale aquí una aclaratoria: para mí construir es un acto inteligible por excelencia. Me distancio así del uso coloquial que damos a ese vocablo. 
Construir es ordenar partes para crear otra cosa en función de la unión adecuada de ellas; en tanto lo que importa es dar orden, entonces lo 
comprendo como acción del pensamiento ante todo y exclusivamente. Cuando esa acción adquiere sustratos materiales tangibles, el vocablo 
que se precisa es fabricar. Si el acto de fabricar conlleva la noción de habitar, entonces entiendo el edificar. Dicho de otro modo: edificar es 
dotar de orden e inteligibilidad a un conjunto (construir) material (fabricar) con el fin de crear un artefacto para el habitar del ser humano. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      208 : 319 

Así, entonces, a partir de considerar a la Arquitectura como una de las tantas 

manifestaciones de la Cultura de una determinada sociedad; llego también a considerar 

que el fenómeno de la Arquitectura tiene al menos tres realidades en interacción: la de los 

actores que imaginan lo edificable y los actores que edifican (juntos, como fenómeno de 

construcción-producción), la de los actores que habitan lo edificado (como fenómeno de 

promoción-recepción) y lo edificado (como mundo producido-habitado) en el cual se 

realiza y experimenta activamente y en toda su plenitud la Arquitectura. 

 

2.1.4.- Me aproximo a conocer la realidad arquitectónicamente construida a través 

de lo edificable 

Edificar es dotar de orden e inteligibilidad a un conjunto material con el fin de crear 

un artefacto para el habitar del ser humano. Ese artefacto que produce el edificar se 

caracteriza por un pensar y por un imaginar del arquitecto que, en algún grado entre la 

máxima abstracción inteligible y la tangibilidad más concreta, transforma la realidad del 

mundo para recolocar a un ser ahí102: un ser que está entre suelos, paredes y techos. Esta 

tríada genérica de cosas, junto al ser ahí, constituyen la cuaternidad originante de todo lo 

edificable y, en consecuencia, de toda la cultura edilicia de una sociedad, es decir, 

Arquitectura.  

Hecha la distinción entre las realidades que por su interacción generan la 

Arquitectura, cabe la precisión de que trabajo primordialmente desde el campo de los 

actores que imaginan lo edificable, el cual es el de la arquitectura entendida como 

disciplina y/o profesión y a la que denomino específicamente editopología. 

Editopología es un neologismo formado desde las voces griegas aedes y topos, 

actuando desde una raíz compuesta a la que se une el sufijo derivado de logos. De la 

primera, aedes, que aludía al hogar y al templo a la diosa del fuego, se formó la voz latina 

aedificare y de ahí edificar. La segunda es el concepto aristotélico para tratar una de las 

                                               
102 Queda claro que este concepto proviene de la filosofía de Martin Heidegger. Al respecto, incluyo la bibliografía que he trabajado paulatinamente 

para comprender sus proposiciones sobre la existencia humana. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      209 : 319 

posibles interpretaciones del concepto de espacio, la cual es locus o lugar. Así, la raíz es 

edítopos, y con ella aludo a lugar edificable o, más exactamente, a lugar arquitectónico 

imaginado-pensado. Esa voz, edítopos, al unirla con el sufijo -logía  denota: estudio de 

lugar edificable; lo que también connota: estudio de lugares arquitectónicos o estudio de 

artefactos arquitectónicos.103 Editopología es saber proyectar-diseñar lo edificable.  

El edítopos es la razón de lo edificable. Edítopos es el pensamiento-acción 

orientado hacia la producción de estancias o lugares arquitectónicos, fundado en la 

conjunción de, en principio, las siguientes nociones: habitar; orden; espacio relativo; topos; 

topología del habitar; lugar como realidad física; lugar como identidad; lugar como 

propiedad; lugar psicológico y genius loci.  

Así, pienso que el saber hacer del arquitecto es un saber que edifica; que está 

ontológicamente fundado en una topología del habitar; que epistemológicamente es una 

editopología y, metodológicamente, es una investigación proyectual concebida y realizada 

a través del proyectar-diseñar edítopos para producir editopías, es decir, lugares 

arquitectónicos precisa y rigurosamente edificables en un paisaje determinado. 

En tanto “creador” o “demiurgo”, el arquitecto es efectivamente eso: el primer 

tekton, el primer hachero o artesano, el primer hacedor. Esa condición de "primero" puede 

leerse además con cierta connotación de idea o forma, casi de “motor originante”; a partir 

del cual unas realidades específicas adquieren la posibilidad de ser realizables y, 

eventualmente, realizadas. 

En el momento en que el arquitecto funda su poder creador, demiúrgico, en sus 

facultades analíticas, se constituye el ser profesional: aquel que actúa con fe y razón en lo 

que puede hacer; labora libre, perseverante, metódica y voluntariamente para realizarlo y 

cultiva una tradición al hacerlo su oficio en este mundo –lo cual incluye el ejercicio de la 

                                               
103 Editopología podría leerse como equivalente a “análisis de la Arquitectura”, expresión esta que, por ejemplo, da título a un libro que es 

referencia directa para mi labor, cuyo autor es el arquitecto británico Simon Unwin (1997). Sin embargo no me conformo con ella y presento 
el neologismo, lo cual es parte del desarrollo de mi futura Tesis Doctoral, de la cual este trabajo es un avance. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      210 : 319 

vocación docente. Al arquitecto en tanto ser profesional lo denomino editopólogo.104 Es éste 

el que, según el curso de mis pensamientos, construye para la Arquitectura una Academia. 

Mucho se afirma –y casi lo comparto– que el conocimiento arquitectónico proviene 

de la práctica. La práctica es uno de los cuatro modos en los que concibo al hacer y para 

mí siempre es indisociable de los otros tres, que son: poesía, teoría y técnica. Dirigir 

nuestras facultades analíticas hacia la práctica que nos constituye es lo que, hasta donde 

puedo entender, ha sido esencial en mis estudios durante la Maestría de Diseño 

Arquitectónico. 

Pienso que el conocimiento arquitectónico puede ser: conocimiento de lo edificable 

(del proyectar-diseñar), de lo edificado (como historia, como crítica y como sociología del 

habitar) y del edificar (en tanto, teoría de esta acción y no la acción en sí). De estos tipos de 

conocimiento, específicos de la Arquitectura, el que se produce por acción del proyectar-

diseñar105 del arquitecto, el de lo edificable106, es el centro de mis observaciones.  

 

2.2.- HORIZONTES DE EXPERIENCIA 

A partir de entender los horizontes de pensamiento como un campo desde el que 

se soportan la experiencia y la comprensión, a partir de relacionar los conceptos claves de 

Conocer, Hacer, Arquitectura y Edificar; trato a continuación de exponer las percepciones 

                                               
104 Evidentemente, para mí, ser profesional no sólo es ser practicante. Un arquitecto practicante puede haberse formado tanto académica como 

empíricamente (v. g. Le Corbusier). Más aun, considero que un “constructor espontáneo” –es decir, un buen maestro de obras o albañil 
popular– es un arquitecto practicante, aunque para ejercer su oficio no emplee la documentación sistematizada de su proyectar-diseñar. 

105 Proyectar y diseñar son acciones diferentes e interdependientes. Proyectar es argumentar, preguntar, proponer, imaginar, buscar, orientar, 
formalizar : Diseñar (etimológicamente dibujar) es darle “realizabilidad” a lo proyectado, hacerlo visible, tangible, acercarlo para compartirlo, 
mostrarlo, figurar; exponerlo en su totalidad, con cada una de sus partes. Proyectar es acción del pensamiento en el pensamiento, a través 
del lenguaje, hacia lo realizable. Diseñar es acción del pensamiento en la realidad, a través de la materia/cuerpo, hacia lo realizable. Todo 
proyecto requiere de una acción en la realidad, por mínima que sea, para manifestarse. Todo diseño conlleva un proyecto, porque toda 
acción humana, por más súbita, instintiva o efímera que sea, supone alguna clase de pensamiento, incluso el más tenue, tácito, 
convencional o emergente. Si pienso tan rápido que no me percato que pienso, ¿no pienso? 

106 Porque siempre se mantiene en una condición de prever el futuro o del presente-futuro. Incluso hacer historia de la Arquitectura es hacer historia 
del pensamiento proyectado en un momento determinado, puesto de manifiesto y testimoniado por un edificio. Cabe la advertencia de que 
no uso el vocablo edificio como coloquialmente lo usamos en Venezuela; no aludo sólo a la torre (bien sea de apartamentos u oficinas) sino 
a todo lugar arquitectónico, con lo cual incluyo en ese concepto a los lugares públicos: plazas, aceras, calles, parques, etc; por cuanto todo 
sitio arquitectónicamente transformado ha sido edificado para darle realidad. Cabe también la precisión de que importa lo edificable, en tanto 
topología del habitar. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      211 : 319 

que tengo, en tanto vivencias, del hecho de ser arquitecto en un país en el que cada vez 

más pareciera imposible serlo, sobre todo, cuando además busco un equilibrio entre la 

conciencia de mi hacer práctico y la de mi hacer teórico. La reflexión surgida de considerar 

a la teoría de la arquitectura como un problema en Venezuela, se pone en perspectiva, 

ineludiblemente, con tratar de representar mi relación con el paisaje en el que voy siendo al 

preguntarme: ¿qué hace un arquitecto en Caracas? 

 

2.2.1.- La Teoría de la arquitectura como problema en Venezuela. 

En Venezuela, la producción arquitectónica ha estado caracterizada por una muy 

diferenciada valoración de la práctica del oficio del arquitecto, respecto a la dedicación y 

cultivo de la teoría que pueda sustentar tal práctica.  

De hecho, el arquitecto venezolano ha sido claramente formado con una orientación 

fundada en la premisa de que arquitectura es Arte, exaltando la importancia de esta 

actividad más como un saber poético, indiscutiblemente creativo, fuertemente personalista, 

con predominio de lo intuitivo y empírico e imaginado desde un constante enfrentamiento 

con un mundo que no puede reconocer su “genialidad” y “esplendor”.  

A ello se ha unido la construcción de una suerte de mitología, fundada en logros 

indiscutibles ciertamente, acerca de la “heroicidad” de los arquitectos que laboraron en el 

país durante la década de los cincuenta; lo cual ha producido, por una parte, que el 

arquitecto en Venezuela o se conciba incapaz de superar o igualar aquellos logros, o se 

conciba extraordinariamente dotado e incomprendido, siempre marcado por el anhelo 

heroico.  

También agrego a esa caracterización el hecho de una formación que tácitamente, 

en su intimidad reniega de los protocolos, de las sistematizaciones que coloquen al 

arquitecto en diálogo con investigadores de cualquier otra área del saber humano; dado 

que el arquitecto en Venezuela se piensa excepcional y considera ajeno a su oficio la 

construcción de sistemas de comunicación entre su saber específico y el de otras ciencias.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      212 : 319 

De tal suerte entonces que el arquitecto venezolano ha hecho muy poco por 

documentar, representar, investigar y sistematizar los principios y desarrollo de las 

versiones de teoría arquitectónica que, sin duda alguna para mí, están implícitas en su 

cotidiano proceder. Además, lucha contra deficiencias formativas claves: pobre 

entrenamiento para el trabajo en equipo, desprecio por la negociación como actividad 

indispensable en el proceso de proyecto-diseño arquitectónico y dificultades para 

comprender la acción de razones económicas en dicho proceso –para nombrar sólo las 

más evidentes en la práctica profesional. 

Desde otro punto de vista, la arquitectura tiene cuando mucho siglo y medio de 

actividad en Venezuela, como expliqué al inicio. Previo a ello, la Arquitectura del país ha 

sido hecha desde el anonimato o desde el aporte de ingenieros militares, matemáticos, 

ingenieros o anónimos constructores empíricos. El profesor de Historia de la Arquitectura 

en la FAU-UCV Manuel López Villa comenta: 

«La noción del arquitecto y su obra es difícilmente aplicable en la arquitectura 
colonial [venezolana] durante la mayor parte de los tres siglos de dominación hispana: se ha 
llamado a la producción edilicia de este periodo arquitectura anónima. Si bien muchas 
edificaciones deben su construcción a los conocimientos de algunos maestros alarifes, 
monjes, albañiles y misioneros constructores, no puede hablarse de arquitectura colonial en 
Venezuela como un fenómeno de creatividad de arquitectos individuales, con una 
continuidad de producción que permita superar el valor meramente documental de tales 
atribuciones. La práctica de la arquitectura se reducía a la repetición simplificada de los 
modelos europeos sin que llegara a formarse una cultura profesional, ni siquiera con la 
actuación de los alarifes: predominaría esta tendencia hacia la simplificación de los modelos 
y la negación de cualquier proceso de elaboración teórica o de invención intelectual. En 
Venezuela, como en el resto de América Latina en general, no llegó a desarrollarse aquel 
rasgo renacentista del reconocimiento social del arquitecto como intelectual...» (2003: I, 396). 

«En la arquitectura la influencia de la Ilustración se observó en la actuación de los 
ingenieros militares al servicio del estado español. Para 1811 el cuerpo de ingenieros de 
Venezuela constaba de quince personas distribuidas en los principales puertos y ciudades 
centrales de Venezuela. Los primeros intentos de fundar escuelas de matemáticas o de 
estudios politécnicos  provienen de ellos: en 1760 se estableció una Academia de Geometría 
y Fortificación que duró ocho años, y la Academia de Matemáticas estaba en funciones en 
los primeros años del siglo XIX, aunque se desconocen sus programas y métodos de 
estudio» (Ibíd.: I, 568). 

 

Sin embargo, históricamente la Academia de Matemáticas habría de ser 

considerada efectivamente como la primera institución que trataba en su programa 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      213 : 319 

docente, entre otros conocimientos, los relativos a la arquitectura. Para el siglo XIX, 

Venezuela –y especialmente las clases dirigentes asentadas en Caracas– se dota con 

esfuerzo de una infraestructura territorial y arquitectónica en correspondencia con el 

desarrollo mundial. Leamos a López nuevamente: 

«En conformidad con ese afán de desarrollo, se intentó estimular los estudios de 
ingeniería y de arquitectura. Sobre los estudios de ingeniería el debate se centró acerca de 
su orientación pragmática, técnico-humanista o crítica; fue así desde la Academia de 
Matemáticas (1831), hasta la Escuela de Ingeniería (1895), pasando por la Facultad de 
Ciencias Exactas (1874), y por su asimilación a la Facultad de Filosofía (1883). Sobre los 
estudios de arquitectura, la problemática se desarrolló alrededor de la misma existencia, 
negada por aquellos que entendían al arquitecto como ornamentador de monumentos. Entre 
1869 y 1877 se promulgaron numerosos decretos que incorporaban o no la enseñanza de la 
arquitectura dentro del instituto de Bellas Artes o, desde 1879, se adscribía al Ministerio de 
Instrucción; finalmente, en 1887, se consolida la Academia de Bellas Artes incluyendo la 
arquitectura, institución de gran influencia hasta los primeros años del siglo XX. (...) La 
fundación de la Academia de Matemáticas de Caracas, la primera escuela politécnica en 
Venezuela (...) [ocurre] Tras el decreto de creación de la cátedra de Matemáticas en la 
Universidad Central de 1827 (...) y se propone como director a uno de sus principales 
impulsores, Juan Manuel Cajigal (1803-0856), recién llegado al país (1829), tras estudiar 
matemática e ingeniería en España y Francia. (...) El programa docente inicial de la Academia  
de Matemáticas se basaba primordialmente en la visión científica  del mundo natural, en la 
importancia del análisis matemático como método y en la aplicabilidad de la geometría y la 
física a actividades  productivas como la agricultura, la agrimensura, la construcción de 
barcos, los trabajos del geógrafo, del arquitecto y del pintor, e, inclusive, la anatomía. (...) 
Estructurados sus estudios en tres bienios, la Academia otorgaba los títulos de ‘Agrimensor 
del Estado’ al aprobar el primero, de ‘Ingeniero Civil’ al culminar el segundo y de ‘Ingeniero 
Militar’ al finalizar los seis años» (Ibíd.: II, 164-165). 

 

Interesa destacar de esta reseña las dificultades habidas para clasificar a la 

arquitectura dentro de un sistema de saberes, optando finalmente por adscribirla a la 

Academia de Bellas Artes de acuerdo con una notable «integración de la arquitectura con la 

escultura» (Ibíd.: II,171).  

Dice López que luego de que en 1874 se creara el Ministerio de Obras Públicas, 

durante el septenio de Guzmán Blanco, para asumir las tareas del plan de dotación de 

infraestructura territorial y actualización edilicia de Caracas, comienzan a destacarse los 

roles del ingeniero y del arquitecto en la sociedad venezolana como representantes de las 

ciencias y de las artes. Sin embargo, el ejercicio de la arquitectura estaba en manos de 

ingenieros-arquitectos quienes practicaban «sin que se produjera una clara división entre 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      214 : 319 

constructor de obras públicas y artífice de monumentos» (Ibíd.). Entre estas personas, 

destacan a Luciano Urdaneta, Esteban Ricard, Jesús Muñoz Tébar y Juan Hurtado 

Manrique. 

Es en las tres primeras décadas del siglo XX que comienzan a destacarse 

personalidades reconocidas como arquitectos específicamente: Alejandro Chataign, Carlos 

Guinand Sandoz, Luis Malaussena, Luis Eduardo Chataing, Cipriano Domínguez, Gustavo 

Wallis, Willy Ossot, Manuel Mujica Millán y Carlos Raúl Villanueva. Pero no será sino hasta 

1941 (hace 70 años) cuando se crea la Escuela de Arquitectura adscrita a la Facultad de 

Ingeniería y sólo en 1953 (hace apenas 58 años) cuando se instituye la Facultad de 

Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela.  

Un predominio de bases pseudopositivistas y clara vocación pragmática, unida a un 

espíritu romanticista y heroico a la vez, sumado a una construcción prescindible de su 

existencia, entre otras consideraciones, explica a mi juicio la muy irrelevante importancia 

del rol social que cumple el arquitecto contemporáneo en nuestro país.  

En la práctica docente de la arquitectura, en consecuencia, sigue prevaleciendo el 

modelo medieval de maestro-discípulo, unido a un culto sobredimensionado del maestro y 

fundado en una muy cuestionable dispersión y confusión teorética; apropiadas, dicho sea 

de paso, para cierta cultura social venezolana que antepone la emoción personal a casi 

toda razón posible en determinadas circunstancias de toma de decisiones. 

Desde otro sentido, si la producción editorial relativa a una determinada actividad es 

una de las posibles medidas de su producción como manifestación cultural, habría que 

señalar que la producción editorial dedicada a la Arquitectura se caracteriza por ser 

relativamente baja en número y tiraje, sufrir interrupciones en su periodicidad y lograr poco 

alcance en el público lector local y aun menos en el internacional. Por ello, la enseñanza de 

la arquitectura en Venezuela acude a una producción editorial predominantemente 

importada; la cual está necesariamente formulada con relación a modelos extraños –de 

interés internacional ciertamente– que, salvo la realidad Latinoamericana, en muy pocos 

casos se asocian explícitamente a nuestra producción, experiencia y realidad local. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      215 : 319 

Claro está que la mirada aquí expuesta está hecha en trazos muy gruesos, aún muy 

personales aunque sustentados en una observación exploratoria atenta. Pienso que es 

necesaria la exposición de un sistema de conceptos bien enunciados, claramente 

debatidos y reflexionados con relación a nuestra propia experiencia sin menoscabo de su 

reflejo en la tradición arquitectónica mundial. 

Una afirmación muy vigente es decir que en la actualidad no hay una teoría 

dominante en arquitectura. En tanto comunidad culta, entre los arquitectos debe haber un 

sistema teórico; como sociedad de comunidades cultas, los distintos grupos de 

arquitectos pugnan por promover sus construcciones teóricas respecto a las otras, por lo 

tanto, alguna debe ser dominante y considerada “más exitosa”, en algún lugar, en algún 

momento y respecto a una determinada sociedad. 

En resumen, considero que la arquitectura venezolana adolece de un problema 

fundado en una actitud acrítica e irreflexiva sobre el saber hacer del arquitecto. Opino que 

ese problema pone en crisis a los arquitectos y arquitectas venezolanos y se caracteriza 

por:  

 Una idea de control total sobre la obra (a pesar de que la realidad de los 
hechos nos ha demostrado persistente y dolorosamente lo contrario).  

 Paradigmática linealidad en los procesos de proyectos (en un medio en el que 
la improvisación es medular).  

 Paradigmática concepción del arquitecto como solitario héroe, amenazado 
mesías o genial e incomprendido artista. 

 Pretendido acabamiento o cierre de la obra-proyecto (en un país donde todo el 
mundo quiere tener su platabanda para fabricarse un piso más en el futuro, 
crearle un anexo a la casa para alojar al familiar sin posibilidades de adquirir su 
propio inmueble, cambiar toda la distribución interna apenas se tengan los 
recursos). 

 Incomprensión sobre la responsabilidad civil del arquitecto, basado en 
incomprensión propia y ajena sobre el rol que el arquitecto debe cumplir en una 
sociedad de ciudadanos. 

 Dificultades metodológicas para anticipar efectos, recoger voces y 
proposiciones extra arquitectónicas, prevenir situaciones y calcular inversiones 
asertivamente. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      216 : 319 

 Pobre desarrollo de un vocabulario disciplinar claro, preciso, estable y 
traducible, para lograr la mayor intersubjetividad posible con pares de otras 
profesiones y comitentes. 

 

2.2.2.- ¿Qué hace un arquitecto en Caracas? 

Todas las anteriores consideraciones son reflejo de mis vivencias profesionales y 

académicas. Con esas reflexiones como marco, participé de un seminario en la MDA, 

guiado por el Dr. Horacio Torrent, que nos proponía estudiar la noción de paisajes 

activados. De ahí surgió la pregunta que da inicio a los siguientes momentos de mis 

reflexiones: 

2.2.2.a.- Entre poemas, a través del paisaje, una caminata. 

Caracas es una ciudad que se rehace quincena tras quincena, en la que nada 

pareciera acercarse a la eternidad, a la memoria compartida entre generaciones; en la que 

la nostalgia se ahoga todos los jueves por la noche, entre lounges plenos de chill out, 

cócteles y sudor; entre areperas y madrugadas. Ciudad en la que el tacto corrobora a cada 

dos pasos, con cada giro de la mirada, en cada cruce de esquina, que recordar es mentir. 

Entre aquí y allá todos estamos: un adentro continuo nos entrega a otro adentro 

contiguo. Abrir los brazos, estirar las piernas, atisbar una sonrisa y voilà, formamos otro 

lugar al pensado, pensamos otro lugar al sentido, sentimos otro lugar al que tenemos, y así 

vamos perdiendo y recibiendo los otros lugares que somos. [1]107   

Entre aquí y allá todo sucede; todo ha sucedido. Aquí la ventana y el bullicio, allá la 

cumbre nublada. (Afuera es siempre una ilusión). [2] 

Abajo el suelo, tallado, fragmentado, horadado; erigido y arruinado, vuelto a erigir, 

surcado; sobre él regamos memorias y deseos, indolencias y pronombres, aventuras y 

sangres. Rodilla en tierra hincamos miedo y amoríos. El cielo nos recuerda nuestra 

                                               
107 Todas las fotografías son de Hernán Zamora, en Caracas, 2005. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      217 : 319 

estatura. Abajo el suelo, arriba el cielo, al frente la montaña deshaciéndose en nubes sobre 

nosotros. Y nosotros ¿en dónde estamos? [3] 

Tal vez queriendo alcanzar lo que fuimos. Venciendo afanosamente las extensiones 

que nos procuramos para sobrevivir. Espacio y espada tienen igual raíz. Aquí el umbral, allá 

la torre de control conectando voces y miradas a través de satélites. Entre nosotros y ellos, 

un café y el mundo, en geométrica deriva por el universo. [4] 

Hacemos y rehacemos cavernas, queremos una que se adapte a nuestra rutinaria y 

atávica insatisfacción. Al cabo nos cansamos de tanta insistencia y nos burlamos de lo que 

hemos sido anhelando volver a serlo. [5] 

¿Cómo habremos de cuidarnos de nosotros mismos? [6] 

Fetichistas, modelamos la tierra para crearnos nuevos ídolos al sol. Tótem tras 

tótem nos embelesamos bajo sus sombras. El juego es sabio, siempre lo ha sido. El vacío 

reúne. [7] 

Todo está señalado: hacia arriba el cosmos, hecho plaza, nación, llanura o sábana. 

El centro, ya lo sabíamos, está fuera y a la derecha de nosotros, aunque nos empeñemos 

en creer lo contrario. Tenemos el mundo por delante y no hay oportunidades para evitarlo. 

Todo lo visible es, en cierta manera, violación. Mientras tanto, alineamos lo que mal 

sabemos en un pretil, intentado averiguar cuánto resistimos a la intemperie de nosotros 

mismos. Con nuestro andar, recreamos relieves. [8-10] 

¿Cabe alguna palabra sobre el andamio que cuelga a ras de la luz? La piel de las 

montañas nos inquieta. En su base el estilo reciente; en su cornisa una corporación 

vencida que aún lucha por soportarse erguida, vigilante y, tras de ella, un pasado que de 

tanta abstracción ya no cuenta. [11] 

De nuevo el vacío reúne ordenados fetiches sobre el suelo. ¿Ordenados? [12] 

De adentro hacia afuera caemos, con todas nuestras letras, desde una pluma, al 

vacío de una taza roja posada sobre aquella torre, ahora pequeña, de antigua luz eléctrica. 

[13] 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      218 : 319 

Líneas sobre planos de vidrio no tocan las palabras que se arquean contra el cielo. 

Durante la noche, la caja es silencio. De día, una sombra anclada al suelo, bajo una 

geografía muy lejana, evoca. [14] 

El fracaso es esférico y rueda sobre nosotros desde toda posible pendiente. [15] 

Así tornamos pretensión y pasado. Ruina y multitud. Afuera es adentro. Adentro es 

adentro. Quizás alguna ventana nos salve. [16] 

La ventana en que, desde adentro, unidos, volvamos a mirar el suelo tallando al 

cielo, resguardando los matices de un nombre que ha de mirar otras constelaciones, tan 

distantes, que nuestros ojos, débiles y distorsionados, ya no alcanzarán. En bicicleta, en 

torno a la mesa, hallará hogar otro adentro. [17] 

Y seguirán las sábanas meciéndose bajo el sol, entre todos los que buscan y hacen 

lentamente su ventana. [18] 

Para ver otro río, otro valle, otro territorio; a cada mañana, a cada tarde, al ir y venir 

con el morral repleto de palabras, utensilios y semillas. [19] 

Para mirar y volver a mirar la línea, el cielo, la esfera, la taza y la invisible curvatura 

del espacio al rozar con la esperanza de ser, al fin, ciudadanos. [20] 

¿Imaginas ahora la montaña? ¿Ves el río? Aquí abajo gritos y amagos, risas y 

abrazos se ofrecen a granel entre los libros, mientras alguien desbroza silencios y quietud. 

Arriba, nadie, feliz, aguarda. Desde adentro, asombros y fulgor, horrores y certezas, porque 

nuestros horizontes son siempre una contradicción. [21] 

 

2.2.2.b.- Caracas, Venezuela: ¿moderna o hiperactiva? 

«La nueva Caracas que comenzó a edificarse a partir de 1945 es hija –no sabemos 
todavía si amorosa o cruel– de las palas mecánicas. (...) En estos años –de 1945 a 1957– los 
caraqueños sepultaron con los áticos de yeso y el papel de tapicería de sus antiguas casas 
todos los recuerdos de un pasado remoto o inmediato; enviaron al olvido las añoranzas de 
simples o sentimentales de un viejo estilo de existencia que apenas había evolucionado, sin 
mudanza radical, desde el tiempo de nuestros padres. Se fue haciendo de la ciudad una 
especie de vasto –a veces caótico– resumen de las más variadas ciudades del mundo: hay 
pedazos de Los Ángeles, de San Pablo, de Casablanca, de Johanesburgo, de Jakarta. Hay 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      219 : 319 

casas a lo Le Corbusier, a lo Niemeyer, a lo Gio Ponti. Hay una especial, violenta y discutida 
policromía que reviste de los colores más cálidos los bloques de apartamentos. Se identifica 
la mano de obra y el estilo peculiar de cada grupo de inmigrantes en ciertos detalles 
ornamentales: los buenos artesonados de madera de que gustan los constructores vascos; 
ciertos frisos de ladrillo contrastando con el muro blanco en las ‘masías’ catalanas y 
levantinas; los coloreados y casi abusivos mármoles de los genoveses. Hay otros edificios 
que parecen, con sus bandas verticales pintarrajeadas, enormes cordones. Nos dan ganas 
de ejecutar en ellos trozos de ópera o alegres tarantelas». (Picón Salas, 1957: 47-48). 

«Nos cubrimos del polvo de las demoliciones; somos caballeros condecorados por 
el escombro, para que comience a levantarse –acaso más feliz– la Caracas del siglo XXI. (...) 
Y el retrato más peculiar de un caraqueño sería el del hombre que, sentado a su mesa de 
ingeniero, contempla desde la ventana ‘funcional’ el paisaje de estructuras arquitectónicas 
inconclusas que tienen de fondo el perfil de un caterpillar». (Ibíd.: 52). 

 

En la década de los cincuenta, Caracas era una ciudad hecha a punta de fe en un 

origen por venir, la promesa de un progreso que nos pertenecería allende los mares, un 

Paraíso Terrenal hecho con nuestras propias manos. Aquí en Caracas arquitectos, 

ingenieros y empresarios de la construcción asumieron con cada poro de su piel esa 

‘pasión mesiánica’ a la que aluden Colin Rowe y Fred Koetter en el texto titulado “Utopía: 

¿decadencia y caída?”  

Caracas fue campo y laboratorio ideal para lo bueno, lo malo y, sobretodo, lo 

imprevisto de la utopía arcádica de la modernidad, donde el ‘nuevo hombre’ –

sobreviviente– hallase sosiego y crecimiento. Al igual que sus fuentes europeas, siempre 

tan queridas y emuladas por Caracas, aquí también vivimos la decadencia y caída de la 

utopía reactiva; de esa maquinaria social que ofrecía el reino mesiánico, la salvación moral 

y biológica de la especie humana, a la vuelta de una llave en un edificio radiante, futurista, 

pero peligrosamente totalitario y reductivo de la realidad. 

Leamos lo que a propósito escribía José Ignacio Cabrujas, treinta y un años más 

tarde que Picón Salas: 

 

«Vivo en una ciudad nueva, siempre nueva, siempre reciente, pero que sólo puede 
conocerse a través de una nueva arqueología» (95). «Es la arqueología de lo que he 
presenciado y no existe» (96). «Para vivir esta ciudad no necesitamos de ningún monumento 
que tenga a bien la gentileza de recordarnos su historia. La historia, la única historia posible, 
somos nosotros, y la ciudad comienza y recomienza un martes cualquiera como el pajarraco 
de los romanos, después de una nueva resurrección. (...) Lo que me parece perturbador es 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      220 : 319 

no saber dónde quedo yo, en medio de una arquitectura que ni siquiera ha tenido la 
posibilidad de acompañar a una generación. (...) ...provengo de un pueblo de grandes 
‘derrumbadores’, un pueblo demolicionista que hizo del escombro un emblema. Ese es el 
paisaje que he visto, por no decir que en el fondo, mis ojos no han visto ningún paisaje. (...) 
Caracas es una ilusión de inconformes, y asumirla de otra manera es, sencillamente, creer 
que vivimos en otra parte y en lo que hemos fabricado, mientras tanto y por si acaso. (...) A 
veces cierta retórica, cierta versión apolínea, mediante la cual una ciudad es un deber, nos 
lleva a una amarga queja de cuatrocientos años de provisionalidad.» (Cabrujas, 1988: 96-97). 

 

Así, coinciden los dos escritores en que la ciudad está siempre a medio hacer, 

sobre sus ruinas, tolerando tanto ripio, tanta maltrecha presencia gracias a una imagen 

ideal. La pregunta es cuál. ¿Cuál es ese modelo o modelos de ciudad que tanto Cabrujas 

como Picón tácitamente reclamaban?  Creo que no cuesta mucho decirlo: París, Praga, 

Londres, Berlín, Roma. Alguna de las grandes ciudades son ideales perennes en una 

ciudad hecha a imagen y semejanza del american way of live, el modo de vida de nuestros 

entonces socios petroleros, según el cual, la inversión especulativa lograba aquí sus 

mayores réditos.  

Mientras se hacía la Ciudad Universitaria de Caracas, modelo latinoamericano del 

ideal de ciudad moderna por excelencia, junto a Brasilia, se hacía también el Sistema de La 

Nacionalidad, de Luis Malaussena, apoyado en una estética academicista combinada con 

elementos Art-Decó y, simultáneamente, la inversión privada erigía los pequeños bloques 

residenciales a lo largo de una Avenida Victoria, que celebraba el triunfo de los aliados y 

ornaba sólo sus fachadas hacia la avenida con una curiosísima mezcla de modernidad 

‘bastarda’ junto a los recuerdo de añoradas ciudades por maestros de obras y artesanos 

calificados –en su mayoría italianos, españoles y portugueses– que pisaron esta tierra 

gracias a una política de inmigración selectiva. Así todo el relieve se transformaba, frente a 

una montaña que también cruzaron torres eléctricas, un teleférico y fue coronada con un 

modernísimo hotel en honor a Humboldt. Pero, paradójicamente, se hace cada vez menos 

pública, menos ciudadana: 

«La naturaleza seguía siendo nuestra única constancia, el resto es sol...(...) la ciudad 
que aún no hemos terminado de construir y mucho menos de disfrutar, se encierra en sí 
misma y renuncia a la fachada. Es una ciudad privada. Las casas se enorgullecen por dentro 
e ignoran al paseante. (...) Caracas es la perfecta negación de lo peatonal» (Ibíd.: 102-103). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      221 : 319 

Pero la naturaleza, sabia y antigua, como escribió Virgilio, permanece aún. Con 

obstinada resignación caminamos esta ciudad áspera al paso, inhóspita al sosiego. 

Ciudad de aceras quebradas, calles ahuecadas por invisibles bombardeos de desidia y 

negligencia municipal; invasiones de toda clase, arbitrariedades de toda especie.  

Tal vez sea el espíritu Caribe que aún resiste y late diariamente en nuestras arterias. 

Quizás sea eso lo que nos impulsa a combatir con soberbia rebeldía toda norma. Toda 

regla, en Venezuela, pareciera estar hecha para ser violada. Vivimos aún a la sombra del 

estereotipo de tradicionales personajes de viejos y ya casi olvidados cuentos: un Tío tigre 

siempre engañado por un Tío conejo vivo, certero, retado permanentemente a no dejarse 

comer y vencer a su enorme y feroz contrincante. Y es que en Venezuela, a pesar de 

nuestro buen humor y espíritu abierto y solidario, tenemos construido al otro, siempre, 

como un potencial ‘tigre’ que sólo espera el momento oportuno para darnos el zarpazo; 

ante lo cual, ‘pegar primero’ es no entregarse, por sumisión o ignorancia, a los designios 

de ese otro que puede ser vecino, comunidad, patrón o ‘gobiernero’. En este estado 

permanente de alerta, de suspicacia, incertidumbre e imprevisión vivimos: hacemos, mal 

que bien, ciudad. Cabrujas, de nuevo: 

 

«La ciudad que hemos construido es un eterno regreso al futuro. Algo nos espera. 
Algo que intuimos como un logro, como una certeza, como el sitio donde seremos capaces 
de reconocernos, al modo platónico de la caverna. (...) Todo lo que hemos levantado, nos 
pareció en algún momento cierto, pero sólo con la certeza del parecido. En el fondo somos 
la literatura de una ciudad que debe existir a trocitos en el resto del planeta». (Ibíd.: 106). 

 

Así, Caracas, Venezuela [21], es el paisaje que contemplamos cuando una valla de 

cerveza cubrió por completo la fachada de la Torre El Mundo en Plaza Venezuela. 

Sobre un suelo que tallamos y tallamos, maltratando y recuperando a la vez aromas 

y verdor de tierras húmedas; entre ires y venires agobiados e improvisados a través de 

olores a fritangas; entre por igual coloridas arengas y sombrillas; vamos realizando y 

olvidando al mismo tiempo nuestras obras; vamos ignorando y descuidando nuestra luz; 

vamos cerrando el país con arbitrariedades y avaricia; anhelando nuevas narraciones que 

nos alivien de tanta abstracción, de tanta razón indómita, de tanta impropia precisión, de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      222 : 319 

tanto castigo divino hecho trabajo y sudor; ocultando el horizonte, aunque este tenga el 

espesor de una siempre verde montaña y, por encima de todo, deseando disfrutar de la 

vida en el cuerpo de una mujer hecha cielo, sol, frescor y espuma, aunque esto sólo ocurra 

durante los brevísimos segundos en que somos secuestrados visualmente por una valla 

que nos dice, con soberbia y petulancia, que los lugares de nuestra ciudad a duras penas 

logran sobrevivir ofreciéndose al mejor postor. 

 

2.3.- HORIZONTES DE ESTUDIO 

Siguiendo la aproximación propuesta a través de campos concéntricos desde los 

cuales perfilo unos horizontes de fundación paradigmática, metateoría y experiencia, me 

acerco ahora al que expone los conceptos más próximos a los productos de mi práctica, 

es decir, los conceptos desde los cuales quiero creer que lo que produzco como arquitecto 

puede y debería ser fundado en pro de alcanzar sus sentidos, logros y debilidades, es 

decir, suceder idealmente: el paisaje como máxima expresión del entorno o continente en 

el cual se realiza el edificar, el proyecto como motor del edificar y la investigación proyectual 

como energía que permite que el edificar adquiera correspondencia plena con la vida 

humana, la vida de todos los seres que junto al ser humano están en el mundo y con el 

ambiente en el que esta vida plena se despliega, pliega y repliega ad infinitum. 

 

2.3.1.- El paisaje: precarios apuntes para construir editopías. 

2.3.1.a.- Palabras sobre la mesa para construir un paisaje 

La voz paisaje es un nombre sustantivo que en castellano ha sido compuesto 

desde la raíz formada por el también sustantivo país y el sufijo ~aje. Nos indica el DRAE 

que paisaje denota «parte de un territorio que puede ser observada desde un determinado 

lugar; espacio natural admirable por su aspecto artístico y/o pintura o dibujo que representa 

ese espacio natural.» Acerca de país, nos informa que proviene del francés pays, y con ese 

vocablo referimos a «nación, región, provincia o territorio; paisaje, [en tanto dibujo o 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      223 : 319 

pintura]» y, –curiosamente–, al «papel, piel o tela que cubre la parte superior del varillaje del 

abanico.»108 El sufijo ~aje, en nuestro idioma, puede asociar tanto una acción como a su 

efecto (v. g. abordaje), a un lugar (hospedaje) o también a un conjunto (ramaje). Es 

interesante considerar, entonces, cómo la palabra país, en tanto realidad, deviene en otra, 

paisaje, desde una acción o efecto, por referencia a un lugar y/o por conformación de un 

conjunto. ¿De cuál acción, de cuál lugar y/o de cuál conjunto proviene el paisaje? 

Desde el idioma francés y del italiano la configuración es similar: paisaje es  

paysage y paesaggio; en este último la raíz es paese, que significa también país109. 

Etimológicamente, paese proviene del latín pagénsis110, campiña o territorio, distrito, o 

incluso sólo el pueblo, el castillo, que sirve como el centro; en tanto campiña, refiere al 

suelo fuera de la ciudad, tierras de cultivo, bienes, recursos. Pagénsis viene del sustantivo 

latino pagus, villa, burgo, pueblo, aldea o lugarejo (DSL: 114); que también en la antigüedad 

de la península ibérica y provenzal dió pages, para referirse al agricultor, villano, aldeano, 

poblador. Pagus proviene del verbo pango111 que significa fijar, clavar en tierra, hincar, 

plantar; componer, determinar, acordar, pactar. A esta palabra se asocia también pax, paz. 

Informan los diccionarios que en griego antiguo la palabra equivalente a país era 

χώρα: cora112, con la que también se aludía a región, tierra, terreno o territorio. Khôra sigue 

siendo una palabra muy rica en significados; desde un punto de vista que me atrevo a 

indicar como fonético, –y quizás de manera inadecuada pero muy sugerente–, la encuentro 

asociada a las voces latinas cǒra, cōrăm y cǒr. La primera significa pupila, abertura circular 

del iris por el que recibimos la luz en los ojos, “niña del ojo”; también vinculada con la voz 

griega kórê. La segunda, cōrăm, es una preposición que significa “en presencia de”, “a la 

vista de”, por lo que podríamos considerarla aproximadamente sinónimo de ante, delante o 

incluso enfrente. La tercera es en italiano cuore113, en castellano: corazón. Core (Kóra) 

                                               
108 Subrayados por mí. 
109 Consultas hechas en italiano, latín y griego desde el sitio web: http://www.dizionario-italiano.it/ 
110 Consúltese igualmente el diccionario etimológico del italiano: http://www.etimo.it/ 
111 Algunas de sus conjugaciones dan: pangĭs, pangĕre, panxi, pēgi, panctum, pactum; proviene del gr. πήγνυμι (pegnymi), palo, congelado. 
112 También escrito en las siguientes formas: chora, kora o khôra 
113 El nominativo singular cor y su genitivo cordis, están realmente asociado al griego coloquial kêr, kèar y kardía. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      224 : 319 

según el Diccionario de Mitología, significaba también “doncella” y era otro de los modos 

en que se refieren a Perséfone, la hija de Deméter, «diosa maternal de la Tierra (…) 

divinidad de la tierra cultivada, es esencialmente la diosa del trigo». (DMGR: 114) 

Mujer joven, hija, virgen, doncella es el femenino de doncel, el joven que aún no ha 

sido armado caballero; los asocio a la idea de pureza; provienen ambos del catalanismo 

donzell, una variante del latín vulgar domnicellus, diminutivo de dominus, que significa 

monarca, patrón, señor, rey. Dominus proviene del verbo en latín dǒmo y éste del verbo 

griego antinguo damáō: domar, vencer; y derivado en el sustantivo dǒmus (del gr. dómos): 

casa, morada, residencia. 

Paisaje también es enunciado en latín como tǒpĭa, es decir, escena, venida del 

teatro griego: skené; o también: ōrum, comienzos, empresas, designios, proyectos, 

derivado de ordĭor, verbo que significa empezar, comenzar, principiar. País es también 

dicho en latín como rĕgĭo, plăga y ōra. Plăga es extensión de tierra, espacio, comarca, 

región. Ōra es extremidad de una cosa, borde, margen, extremo o límite; proviene de ōs, 

que refiere a boca (del hombre o de los animales), lenguaje, palabra, entrada, abertura, 

cara, presencia. Rĕgĭo o regionis alude a línea recta, dirección, límites, confines, frontera, 

zona, territorio, lugar, zona del cielo, posición geográfica, punto cardinal; proviene de rĕgo, 

mandar, dirigir, guiar, gobernar, conducir, ejercer poder, administrar, marcar los límites, 

regir, reinar. 

El Diccionario de Autoridades (DRAEI, 1737) registra la expresión “todo el mundo es 

país” (traducida del latín ubique idem) indicando que es una «frase que se usa para 

disculpar el vicio o defecto, que se pone a algún determinado lugar, no siendo particular en 

él, sino común a todas partes»; lo que en una frase muy popular en España equivale a “en 

todas partes se cuecen habas”. 

Es así como he desplegado hasta aquí la palabra paisaje: abriendo desde ella todo 

un fluir de ideas que provienen desde un no sé cuándo, a través de un caleidoscopio de 

país y la silenciosa presencia, un íntimo rumor de miles y miles de miles, de miles de 

paisanos.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      225 : 319 

2.3.1.b.- Paisajes entre líneas 

Pero todo lo hecho es aún insuficiente. Apenas desde ahí intento acercarme a leer la 

definición inicial que la Prof. Dyna Guitián nos aproxima: 

«Podemos decir que una primera definición de paisaje es naturaleza socialmente 
mediada, por lo tanto su definición lo ubica de inmediato en la relación sociedad naturaleza. 
Ahora bien, el paisaje se ha convertido en un término de múltiples y, en ocasiones, 
contradictorios significados, depende del punto de vista del que se parta. Lo que parece 
inherente, cualquiera sea la definición, es que resulta un contrasentido hablar de paisaje 
natural y parece una reiteración hablar de paisaje cultural.»114 (Guitián, 2007: 3) 

 

Paisaje es, entonces, ambiente geográficamente representado, culturalmente 

concebido; es tanto eso, como territorio, ciudad, fragmento de ciudad o estancia, 

arquitectónicamente experimentado, percibido, idealizado. Su raíz tiene que ver con la tierra 

en que acontece el fenómeno que nombramos paisaje, el lugar de esa tierra en que nos 

pensamos y a la extensión que le demarcamos, es decir, su conversión a territorio y el 

reconocimiento de aquello que lo diferencia de eso otro mayor que nombramos naturaleza, 

en la cual socialmente nos sucedemos. 

Pienso que desde esa concepción de nosotros como centro de ese territorio se 

produce la comprensión del paisaje como el afuera desde el cual el adentro adquiere 

sentido; pero considerando, dialéctica y simultáneamente, que afuera es otro adentro en el 

que, circunstancial, provisionalmente, no estamos. 

Pensamos al paisaje como lugar o continente. Sin embargo, sería sólo una 

descripción de orden espacial y, por tanto, muy abstracta aunque básica. Es decir, en un 

sentido espacial, paisaje es topos; pero, en un sentido fenomenológico, el paisaje se 

despliega en múltiples dimensiones cognoscitivas –como traté de sugerir desde la 

aproximación etimológica que construí. Con eso quiero decir que pienso al paisaje en un 

eje conceptual que abarca, desde lo más abstracto hasta lo más concreto o, dicho de otro 

modo, desde lo más inteligible hasta lo más sensible, los siguientes términos: espacio, 

                                               
114 Subrayados por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      226 : 319 

lugar, lugar arquitectónico y territorio.115 Así, el paisaje es un tipo de lugar arquitectónico 

cuya escala se aproxima a la del territorio, incluyéndolo en la construcción sostenida de un 

trascendental sentido de unidad, como al que se refiere el filósofo de la cultura, el 

sociólogo alemán Georg Simmel. Él dice: 

«Nuestra consciencia debe tener un nuevo todo, unitario, por encima de los 
elementos, no ligado a su significación aislada y no compuesto mecánicamente: esto es el 
paisaje. (Simmel, 1913: 265) (…) El hecho espiritual con el que el hombre conforma un círculo 
de fenómenos en el marco de la categoría “paisaje” me parece ser éste: una visión cerrada 
en sí experimentada como unidad autosuficiente, entrelazada, sin embargo, con un 
extenderse infinitamente más lejano, que fluye ulteriormente, comprendida entre fronteras 
que no existen para el sentimiento del Uno divino, de la totalidad de la naturaleza, que habita 
debajo, en otro estrato. (Ibídem: 267) (…) [Desde nosotros, en tanto centro,] …se desprenden 
innumerables batallas y escisiones en lo social y en lo técnico, en lo espiritual y en lo moral, 
la misma forma, frente a la naturaleza, crea la reconciliante riqueza del paisaje que es algo 
individual, cerrado, satisfecho-en-sí y que, con ello, permanece arraigado, libre de 
contradicciones, al todo de la naturaleza y su unidad. Pero no hay que negar el hecho de 
que el “paisaje” sólo surge en la medida en que la vida palpita en la visión y en el sentimiento 
se separa de la unicidad de la naturaleza en general, y que lo creado con esto se abre de 
nuevo a un estrato completamente nuevo de imágenes particulares transportadas, por así 
decirlo, desde sí hacia aquella vida-total, recogiendo en sus inquebrantables límites lo 
ilimitado. (Ibíd.: 269) (…) El paisaje, decíamos, surge en la medida en que una sucesión de 
manifestaciones naturales extendida sobre la corteza terrestre es compendiada en un tipo 
peculiar de unidad, una unidad distinta de la que abarca el campo visual del sabio que 
piensa causalmente, de la del adorador de la naturaleza que siente religiosamente, de la del 
campesino o del estratega que están orientadas teleológicamente. El portador más 
importante de esta unidad es, en efecto, aquello que se denomina el “sentimiento” del 
paisaje (…) el sentimiento del paisaje atraviesa todos sus elementos particulares, a menudo 
sin que se pueda hacer responsable a un elemento en particular de este sentimiento... (Ibíd.: 
276) (…) la unidad que lleva a cabo el paisaje como tal y el sentimiento que nos sale al 
encuentro a partir de éste y con el que lo abarcamos, son sólo la descomposición posterior 
de uno y el mismo estado anímico.(…) Sólo que por sentimiento no debe entenderse aquí 
ninguno de los conceptos abstractos bajo los cuales subsumimos, por mor de la 
designabilidad, lo general de sentimientos muy diversos: llamamos al paisaje sereno o serio, 
heroico o monótono, excitado o melancólico, y en esta medida hacemos fluir su sentimiento 
inmediatamente propio a un estrato que también anímicamente es en verdad secundario y 
que sólo conserva de la vida originaria un eco no específico. Antes bien, el sentimiento aquí 
mentado de un paisaje es absolutamente sólo el sentimiento de precisamente este paisaje y 
nunca puede ser el de otro paisaje, a pesar de que se pueda aprehender a ambos bajo el 
concepto general de, por ejemplo, lo melancólico.» (Ibíd.: 277-280) 

                                               
115 Con esto también quiero afirmar que considero insuficiente la concepción pseudoantropológica con la que los arquitectos utilizamos el concepto 

de lugar y lo contraponemos, en una dualidad –infértil, en mi opinión–, al concepto de espacio. De este modo, además, sugiero una 
respuesta a las interrogantes que se hace Guitián: «Nos restan interrogantes por resolver, ¿cuál es la diferencia entre lugar y paisaje? ¿Son 
sinónimos? ¿Un concepto incluye al otro? ¿Cuál es el concepto incluyente y cuál el incluido?» (2007: 9) 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      227 : 319 

Sentido de unidad que es sentimiento, el particular sentimiento que dura el instante 

de la percepción de una realidad que nos abarca inconmensurablemente y el instante en 

que dura cada evocación que de ella hacemos, cada recuerdo en la que la recreamos, 

cada pensamiento mediante el cual la reconstruimos. El territorio devenido en memoria; la 

vida en el territorio, trocada en sensación y experiencia. 

Realidad indivisible entre mundo construido y mundo de vida116 (Guitián, 2000: 211) el 

paisaje es, reiteramos: «área, tal como la percibe la población, el carácter de la cual es 

resultado de la interacción de factores naturales y/o humanos».117 Dicho así, coinciden los 

autores en afirmar –no perder de vista– que paisaje es, en primer término, espacio; espacio 

que requiere a la vez de todas las capas de significación que seamos capaces de asociarle 

para representar su compleja realidad fenoménica. 

Abogando por una comprensión del paisaje que no se petrifique en el “paisajismo 

pictórico”, el artista catalán Lluís Sabadell Artigas ha escrito un Manifiesto contra el 

paisaje.118 Su radical posición se explica en lo que él afirma contra lo que define como 

“visualismo”: 

 «…el paisaje remite directamente a la cultura del visualismo… el visualismo es a lo 
visual lo que el esteticismo a lo estético y el culturalismo a lo cultural, a saber: una visión 
superficial y por ello vacía y hueca cuyo único resultado es ensombrecer y enturbiar el 
verdadero sentido de las cosas generando sólo un ruido indescifrable. En referencia al 
paisaje es ver sólo la importancia de lo visual obviando otros tipos de relaciones -biológicas, 
emocionales, etc. lo que llamaremos relaciones ecosistémicas- y por ello se pasa de lo 
estético al esteticismo.»119(Ob. cit). 

 

                                               
116 Ella incluso afirma lo siguiente: «Leyendo a Simmel entendemos cómo el paisaje puede ser un constructo de la filosofía, de la ciencia, del arte, 

de la religión y hasta del sentido común. No es de extrañar que la voz paisaje esté vinculada a la percepción sensible del hombre y, por ende, 
al arte; pero tampoco es de extrañar que esté vinculada a las formas de sistematización que ofrece el conocimiento científico así como 
tampoco es de extrañar que se vincule con los modos de otorgar valor a una determinada composición de elementos de la naturaleza, del 
arte, de los artificios, de la historia y de los modos cómo se produce la vida social.» (Guitián, 2007: 4) 

117 Definición inscrita en el Convenio Europeo del Paisaje, reseñado por el Observatorio del Paisaje en el glosario de su sitio en Internet:  
http://www.catpaisatge.net/esp/glossari.php?id=39  

118 http://www.sabadellartiga.com/artwork/archives/1606. Ver Anexo Nº 14. 
119 Coincido parcialmente con su preocupación, guardando razonable distancia con respecto al tono y el efecto tremendista que me produce su 

discurso, el cual es del tipo que pareciera exigir como conclusión la “eliminación” de aquello que es cuestionado, en este caso: el concepto 
de paisaje. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      228 : 319 

(«…soy del tamaño de lo que veo / y no del tamaño de mi altura» escribió Alberto 

Caeiro; verso que siempre ha significado para mí que nos representamos en los horizontes 

de la realidad que alcanzamos a percibir, imaginar y pensar y no en la exacta magnitud de 

lo real.) 

Es interesante observar cómo el manifiesto pierde completa conciencia acerca de lo 

que el paisaje como concepto abarca, –en pro de un efecto retórico, claro está–, 

especialmente de la esencial conciencia del paisaje como espacio del vivir; curiosamente, 

mientras reclama una mayor atención sobre esa específica condición del paisaje. Es una 

perspectiva que, en mi opinión, un arquitecto –el arquitecto que trato de ser– no debería 

perder. 

También llamó mi atención una propuesta de instalación que él titula Post-Paisaje 

(Meta-Media-Percepción)120. En ella coloca en una sala una pantalla que refleja de manera 

permanente, en tiempo real, una planta situada en el mismo espacio; formando parte del 

conjunto hay una luz de neón conectada a un oscilómetro que aumenta y disminuye la 

intensidad lumínica periódicamente y cuatro radio-CD que reproducen de manera cíclica un 

grupo de sonidos que se convierten en una polifonía, a veces armoniosa, a veces 

descompasada, perceptible desde sus cuatro ubicaciones en la sala y que  puede ser 

pausada a voluntad de los espectadores mientras transitan el lugar.  El artista afirma que: 

 «…no hay grabación, no hay memoria, tan sólo percepción (…) dos tipos de 
percepciones, la objetiva de la cámara de vídeo que es fija, pero que está modificada por la 
oscilación de la luz del neón, y la del espectador que al recorrer el espacio de la instalación 
percibe los sonidos, la luz y los objetos de manera cambiante cada vez.» 

 

Sin embargo, hay paisaje: ese conjunto real, en su escala, y fuera del ser que 

percibe, con su memoria impactada pos las realidades que acontecen excitando su 

pensamiento y sensaciones, impulsando la duda de lo que está viviendo y grabándolo 

entre su deseo y el olvido –es decir, haciéndolo recuerdo– es paisaje. Porque, como afirma 

Simmel: 

                                               
120 http://www.sabadellartiga.com/artwork/archives/1187 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      229 : 319 

«Precisamente esto, lo que el artista hace: delimitar un trozo a partir de la caótica 
corriente e infinitud del mundo inmediatamente dado, aprehenderlo y conformarlo como 
unidad que encuentra su sentido en sí misma y que ha cortado los hilos que lo unen con el 
mundo y que la ha anudado de nuevo en el propio punto central, precisamente esto 
hacemos nosotros en menor medida, menos fundamental, de forma fragmentaria y de 
contornos inseguros, tan pronto como en el lugar de una pradera y una casa y un arroyo y el 
paso de las nubes,  [o en una sala de exposición, percibiendo una instalación] 
contemplamos [creamos] el “paisaje.» (Simmel, 1913: 270) 

 

Lo que intenta hacer el artista, lo que intentamos cada uno de nosotros al levantar la 

cámara y cliquear en ella, ante lo que nos acoge sucediéndonos, es tratar de impedir que 

la vida continúe su indetenible fluir alrededor de nuestros cuerpos, oponiendo nuestras 

manos contra el olvido que se nos avecina, y haciendo de ese instante otro cuerpo más: un 

ente que sabemos fotografía, cuadro, dibujo, plano, texto o medida, pero que nombramos 

paisaje, es decir, alma del lugar en el que hemos estado durante un efímero momento de 

nosotros y en el que ya no seremos más. 

Es por ello que afirmo que durante su hacer el arquitecto ha de relacionarse, bien o 

mal, antes o después, con un paisaje. Y reitero que esto es una declaración a priori de 

cómo concibo y practico mi profesión: desde el paisaje en el que estoy. Porque pienso que 

todo intento de ser está vinculado al mundo en el que ha de pensarse y realizarse la 

existencia. 

Operativamente utilizo la noción de paisaje como una manera de referirme al lugar 

arquitectónico de mayor escala en relación con la editopía en proceso de proyecto. Al 

concebirlo como lugar arquitectónico, el paisaje no es algo estático ni tampoco dado, que 

recibimos de modo “pasivo”, sino que se intensifica la posibilidad de comprenderlo como 

una construcción sociocultural dinámica, que transformamos y que nos transforma. En 

consecuencia, no sólo percibimos el paisaje sino que también lo proyectamos. 

Entre las posibles aproximaciones a la comprensión del paisaje como proyecto, 

estudiamos la propuesta de Manuel Gausa sobre paisajes activados; sólo que para tratar 

de entenderla hicimos asociación con la propuesta del arquitecto español Federico Soriano 

sobre nuevos modos de comprensión del espacio y, por tanto, de proyección 

arquitectónica.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      230 : 319 

Soriano argumenta que actualmente los arquitectos continuamos operando a partir 

de un concepto espacial heredado directamente de los pioneros del Movimiento Moderno: 

la planta libre. Mas, junto a ello, identifica acciones que apuntan hacia una oportunidad 

para renovar y ampliar el alcance de dicho concepto, proponiendo dos nuevas categorías: 

la planta anamórfica y la planta profunda121.  

El objetivo de Soriano, a mi entender, es proponer un desarrollo del concepto 

espacial alcanzado en la planta libre, el cual consistía en una concepción subjetiva de la 

realidad del espacio: el espacio es relativo122, hacia una concepción del espacio claramente 

dependiente de las formulaciones teóricas provenientes de la topología matemática123, la 

cual formula el concepto de espacio topológico124, para el caso de la planta anamórfica, o 

                                               
121 Ver anexo Nº 15 
122 El profesor Enrique González Ordosgoitti explica que esta concepción se consolida durante la polémica en la que Leibniz (1646-1716) defendía 

la noción de Espacio Relativo contra la del Espacio Absoluto de Newton: «Yo considero al Espacio como algo puramente relativo, del mismo 
modo que el tiempo, o sea como un orden de las coexistencias, tal como el tiempo es un orden de las sucesiones. Ya que el Espacio  señala 
en términos de posibilidad un orden de cosas que existen al mismo tiempo, en cuanto existen en conjunto, sin entrar en sus modos de existir 
(III Letre a’ Clarke, 4, Op., ed. Erdmann, p.752) (Abbagnano, 1987: 436; citado por González). Dicha posición la reforzaba Leibniz al negar la 
materialidad del espacio, afirmando que este no es una sustancia sino una relación: «Contra ello manifestó Leibniz su opinión famosa: el 
espacio no es un absoluto, no es una sustancia, no es un accidente de substancias, sino una relación. Sólo las mónadas son sustancias; el 
espacio no puede ser sustancia. Como relación, el espacio es un orden: el orden de coexistencia (o más rigurosamente, el orden de los 
fenómenos coexistentes). El espacio no es real sino ideal. Mientras Clarke (1675-1729) mantenía que el espacio es real, que no se halla 
limitado por los cuerpos sino que existe igualmente dentro de los cuerpos y sin ellos (“Cuarta respuesta a Leibniz en la “Correspondencia 
Leibniz-Clarke), Leibniz sostenía (y repetía) que el espacio es un orden de existencia de las cosas en su simultaneidad; que no hay espacio 
real fuera del universo material; que el espacio es en sí mismo una cosa ideal, lo mismo que el tiempo (Respuesta la citada ‘Cuarta 
respuesta’) (Ferrater, 1994: 1.084; citado por González)».  [p. 88-89] 

 
123 «Rama de las matemáticas que estudia las propiedades de las figuras geométricas o los espacios que no se ven alteradas por transformaciones 

continuas, biyectivas y de inversa continua (homeomorfismos). Es decir, en topología está permitido doblar, estirar, encoger, retorcer... los 
objetos pero siempre que se haga sin romper ni separar lo que estaba unido (''la transformación debe ser continua'') ni pegar lo que estaba 
separado (''la inversa también debe ser continua''). Por ejemplo, en topología un triángulo es lo mismo que un cuadrado, ya que podemos 
transformar uno en otro de forma continua, sin romper ni pegar. Pero una circunferencia no es lo mismo que un segmento (ya que habría que 
partirla por algún punto). Pocos de los conceptos habituales de la geometría, como «ángulo», «linea recta», «área», ... tienen sentido en 
topología. Por ejemplo, una circunferencia divide a un plano que la contiene en dos regiones, una interior y otra exterior a la circunferencia. 
Un punto exterior no se puede conectar a uno interior con una trayectoria continua en el plano sin cortar a la circunferencia. Si se deforma el 
plano, éste deja de ser una superficie plana o lisa y la circunferencia se convierte en una curva arrugada; sin embargo, mantiene la propiedad 
de dividir a la superficie en una región interior y otra exterior. Es evidente que la rectitud y las medidas lineales y angulares son algunas de las 
propiedades que no se mantienen si el plano se distorsiona». Ver: http://enciclopediauniversal.com/wiki/Topología  

 
124 «El espacio topológico es la noción de base de la topología elemental, dominio que sólo depende de la teoría de los conjuntos (no está 

construido a partir de otra cosa), y que tiene consecuencias importantes en el campo del análisis porque permite definir rigurosamente la 
continuidad y los límites». Ver: http://enciclopediauniversal.com/wiki/Espacio_topológico 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      231 : 319 

del espacio como campo125, para el caso de la planta profunda. Esta proposición, dicho sea 

de paso, coincide con la de Manuel Gausa, quien en su ensayo Arquitectura es ahora 

geografía desarrolla una apasionada argumentación a favor de asumir ambas 

concepciones, la del espacio topológico y la de campo, para reinterpretar las nociones de 

lugar y entorno en arquitectura como paisajes activados en contra de la permanencia 

teórica y operativa de la noción de ‘objeto arquitectónico’: 

 

«El interés de las nuevas propuestas sería el de ofertar (...) relaciones híbridas que 
harían de los lugares iniciales ‘protoarquitecturas’ y de las arquitecturas insólitos 
‘protolugares’ produciéndose, así, una rica retroalimentación formal: las arquitecturas 
funcionarían como ‘paisajes’, los ‘paisajes’ como arquitecturas. Concebir arquitectura como 
‘paisajes’ sería, pues, romper las fronteras entre territorio y ciudad, escenario y escena, 
observación y acción. Entre figura y fondo. (...) El proyecto habría de ser asumido (...) como 
un ‘campo de relaciones’ (asumiendo esa capacidad relacional del paisaje como espacio 
abierto pero también como ‘escenario narrativo’, ‘panorama o espectáculo’ de/en un 
territorio). (23) (...)La noción de campo referida al lugar (...) sugeriría, pues, una nueva 
condición más abierta, y abstracta, más flexible y receptiva (‘reactiva’) (...) Hablar,  entonces 
tan solo, de ‘edificios’ o de ‘edificaciones’ (en su sentido habitual [de objeto] no reflejaría esa 
extraña situación de intercambio en una arquitectura que se definiría entonces, a su vez, 
como ese "entorno reactivo": un campo de fuerzas dentro de otro campo de fuerzas, ambos 
entendidos como lugares intermedios entre espacios y territorios, entre agentes y disciplinas, 

                                               
125 Albert Einstein (1879-1955) se atrevió a renunciar a lo que poseía y ello dio como fruto la inexistencia del espacio y la relatividad del tiempo: 

ambos dejaron de ser el marco dual y fijo con el que se construía el universo estable que ya era “conocido”. Dos productos generaron esa 
nueva cosmología: la teoría de la relatividad especial (1905-1907) y la teoría general de la relatividad (1915). Resumo lo leído a Hawking: 

 
La teoría de la relatividad especial parte de suponer que el espacio y el tiempo no son absolutos sino relativos al movimiento del observador, 
lo cual produce dilatación o contracción de las dimensiones o intervalos; supone también que lo único absoluto o constante es la velocidad 
de la luz, la cual no puede ser superada por ningún otro objeto; que los sucesos sólo pueden ser simultáneos dentro de un mismo sistema 
físico inercial y que la masa y la energía son equivalentes de tal forma, que la energía adquirida por un objeto en su movimiento incrementa 
su masa. La consecuencia de esta teoría fue la indivisibilidad de los conceptos espacio y tiempo, dando lugar a un nuevo concepto llamado 
espacio-tiempo. Ello significa que para explicar cualquier suceso, deben considerarse simultáneamente sus coordenadas en el espacio y el 
instante específico de tiempo en que ocurre, de allí, las cuatro dimensiones o continuo cuatridimensional. Esto es lo que da origen a la idea 
de campo.  
 
La teoría general de la relatividad es la que propiamente supone un nuevo modelo de cosmología. «Einstein hizo la sugerencia revolucionaria 
de que la gravedad no es una fuerza como las otras, sino que es una consecuencia de que el espacio-tiempo no sea plano, como 
previamente se había supuesto: el espacio-tiempo está curvado, o “deformado” por la distribución de masa y energía en él presente. Los 
cuerpos como la Tierra no están forzados a moverse en órbitas curvas por una fuerza llamada gravedad; en vez de esto, ellos siguen la 
trayectoria más parecida a una línea recta en un espacio curvo, es decir, lo que se conoce como una geodésica.(...) La masa del Sol curva el 
espacio-tiempo de tal modo que, a pesar de que la Tierra sigue un camino recto en el espacio cuatridimensional, nos parece que se mueve 
en una órbita circular en el espacio tridimensional. (...) Los rayos de luz también deben seguir geodésicas en el espacio-tiempo (...) significa 
que la luz ya no parece viajar en líneas rectas en el espacio [pues] debería ser desviada por los campos gravitatorios.» (Hawking, 1988: 51-
53). A partir de aquí, la imagen de un universo inalterable y estático dio paso a una de un universo dinámico y en expansión, que puede 
haber comenzado y podría terminar en un tiempo finito. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      232 : 319 

entre condiciones y solicitaciones, entre clases y casos; paisajes ambiguos en geografías 
ambiguas a su vez, asociados a relaciones básicas de fluctuación topológica, de mallado y 
enlace, de enroscamiento o revesa, de quiebro o fractura». (25) 

 

Soy esencialmente receptivo con la proposición de Soriano y siento un especial 

entusiasmo por la de Gausa, pero guardando discretas distancias. Sobre todo al leer a 

Gausa, en su emocionada defensa de la diversidad, la hibridación, adaptación a lo 

imprevisible y dinamismo, no dejo de preguntarme sobre la pertinencia de esas 

preocupaciones, de esos argumentos para el quehacer arquitectónico latinoamericano 

actual y, muy específicamente claro está, para el de Venezuela. 

 Todos estos precarios apuntes que intentan cuajar en este ensayo, son la 

explicación de un estado de conciencia (tal vez de inconsciencia) respecto del paisaje en el 

que soy: Caracas. 

 

2.3.1.c.- Paisajes construidos desde el alféizar de una pregunta 

¿De cuál acción; de cuál lugar; de cuál conjunto proviene el paisaje? 

Creo que de un pensar y un sentir, de un imaginar y un proyectar que nos convoca; 

de la tierra que alcanzan nuestros ojos y el cansancio de nuestra fe; de todo lo que mi dios, 

o el tuyo, o quién sabe, ha regado desde el caos al cosmos y lo ha ofrecido a la desnuda 

planta de nuestros pies mientras fluye, sobre los pliegues de un cuerpo arrobado de nada y 

todo, la insistencia de nuestra ingenua y culpable conversación. 

… 

Cuando digo paisaje, digo el país en el que soy, el país en el que me comprendo, el 

país en el que he sido traído al habitar de mis padres, al resguardo de la tierra en que 

ocurrimos, a ras del aliento de Dios. 

Cuando digo paisaje digo que intento hacer en mí ese trozo del mundo en el que 

me hallo; digo de mi esfuerzo por aprehenderlo en un solo acto de mis sentidos, traerlo a 

mi conciencia, hacerlo razón.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      233 : 319 

Cuando digo paisaje me sitúo en el mundo, me atengo a su intemperie. Trato de 

abarcarlo en la palma de mis manos para recrearlo, pertenecerle, sembrarme ahí. 

… 

Pero el paisaje no es el país, sólo mi intento de ser en él. El vano intento de durar en 

un trozo de la Tierra cuyos horizontes apenas pueden alcanzar mis ojos; un trozo de tierra 

que cuando el cansancio de mi cuerpo abarcase ya sería otro, así como otro habría de ser 

yo. Un trozo de tierra imposible de acotar sin extrañarlo, perderlo, desnaturalizarlo. Un trozo 

que no puedo desprender de su todo sin volverlo nada. Y un todo ante el que mi soledad 

es impotente; ante el que sólo he de resignarme a ser casi nada, en ese ripio de vaga 

plenitud en el que me conformo. 

El paisaje es un suspiro, un inatrapable instante en el que atisbo, columbro mi 

habitar (y el suyo, y el nuestro). 

A veces, al igual que todos los que habitamos, he intentado aprehender ese instante 

en un poema, en un dibujo, en una melodía; también en un preciso estudio –hechos por 

otros o por mí. Y el paisaje se hace en mí, como en todos, una sensación, una memoria, un 

dato; quizás debiera mejor decir: los paisajes se hacen sensaciones, recuerdos, datos; 

inefables, intangibles, innumerables. Porque el paisaje es una realidad magna, exacta y 

continente, tangible y transformable, desde la que una miríada de paisajes es hechura de 

accidentes, artefactos, fracturas y sentimientos.  

… 

El paisaje es, – ¿finalmente? –, a la vez, – sí, a la vez –, impulso de comprender y 

duradera comprensión: 

Sea aquí la tierra, sea allá el mar que nos aguarda y nos contempla. Sea sobre 

nosotros el cielo. Sea aquí en la tierra donde estamos parados, la ciudad. Ahí en su centro, 

en uno de sus centros, el centro que somos y nos convoca. Sean en torno a la ciudad los 

coros de la tierra; la rugosa y fértil piel de la tierra que nos acoge y nos ofrece. Ahí nos 

cultivamos, cuidamos de ella y su ambrosía; la genialidad de su hambre nos sostiene. Aquí 

nos establecemos, residimos, moramos; fundamos casa, paz y nos regimos. Es aquél muy 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      234 : 319 

lejano borde de arena la orilla de sus labios, desde ahí hasta allí, en la sombra de nuestra 

comarca, el cuerpo de la tierra extendido hacia nosotros para bendecirnos, fundarnos, 

hacernos padres, hijos, padres, abrir sus confines hasta más allá de lo que nuestras 

pupilas reciben, hoy y mañana, y siempre quizás en el mañana hasta que de nuestro hoy 

sólo quede un puño de sal en el aire; continuar en su regazo de nuevo hasta nuestros 

centros, hasta el único centro en el que somos, ahí donde el cielo se derrama sobre ella 

dentro de la casa de la diosa que guarda el fuego y la semilla de una granada, la roja 

semilla del amor que nos condena y multiplica, en iris, luz y espejo, al influjo de la voz de 

un dios que nos nombra, que hace de nosotros palabra o corazón.  

 

Sea allá la otra tierra. Sea aquí la nuestra hecha paisaje, matriz que día a día nos 

alumbra al mundo hechos ciudad, plazas, calles, templos, casas; cocinas, besos, sueños; 

gritos, deslaves, abrazos, conversas; oficios; promesas, presagios; un yo, otro yo, miles de 

yo en el rincón de un dormitorio, sobre una cama, es decir, en el mundo, y una ventana,  

quizás dos, abierta de nuevo hacia allá, donde la tierra nos presencia bajo el cielo y nos 

engendra horizontes de él, pálidos horizontes fluyendo hacia sus pliegues heridos, 

allanados, edificados, replegados por nuestras manos insomnes, ateridas de siempre, de 

tal vez, de entonces.  

 

 

2.3.2.- El Proyectar-Diseñar arquitectónico es un modo de investigar 

«El proyecto es un atisbo del mundo, una teoría... (...) El diseño, por su parte, es un 
gran catálogo de recursos para hacer real un proyecto (...) Proyectar es el cómo pensar: más 
aún es el por qué y el para qué pensar en un problema y una solución. Por ello el proyecto es 
siempre una estrategia: considera las reglas de transición, las regularidades probabilísticas, 
el azar y el ruido; en tanto que el diseño es un programa: reglas, límites –más o menos 
definidos– preceptos y normas». (Martín, 2002: 222; citado por Guitián, 2005: 1). 

 

El arquitecto imagina artefactos arquitectónicos que comunica a otros. Convertir lo 

imaginado en enunciado es proyectar y transmutar éste a posibilidad material es diseñar. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      235 : 319 

Entre lo poéticamente imaginado y la edificación habitada median las manos del arquitecto 

guiadas por su pensamiento. Esa mediación es su saber hacer o técnica, en este caso, 

dialéctica: proyectar-diseñar. Sólo por el diseñar el proyecto se manifiesta en la realidad 

como artefacto edificable.  

El arquitecto habla por intermedio de su imaginación de lugares edificables, para lo 

cual el proyectar es la técnica que emplea para darle realizabilidad concreta a su creación 

del mundo. De ahí que el proyecto sea en sí la exposición del discurso del arquitecto. Y es 

en el discurso donde se debe hallar el origen y devenir del artefacto arquitectónico. 

Proyectar es la técnica para justificar, exponer los argumentos que un artefacto 

edificado habrá de conllevar; es la conciencia de los motivos e intenciones de la práctica 

que soporta a la técnica. El diseñar es la técnica para otorgarle realizabilidad al proyecto, el 

saber hacer por el cual se prevé la realización del artefacto arquitectónico. Lo que 

caracteriza al proyectar es un perenne y presente a futuro; al diseñar, un permanente ya. No 

hay diseñar sin proyectar, ni viceversa. Un diseñar que no manifieste conciencia y 

coherencia hacia el proyectar que lo alienta, corre siempre el riesgo de ser una frivolidad. Y 

un proyectar que no se realice a través del diseñar, es una hipótesis permanente cuando 

no una quimera. 

El proyecto ocurre según tres concepciones ontológicas, expresadas en el 

proyectar: comprensión, pertinencia y libertad. 

El proyecto es la comprensión que de su “poder ser” alcanza el ser humano, quien 

no es una realidad que proyecta, sino un permanente proyectarse; no es tampoco una 

simple anticipación de lo posible, sino un “poder ser” comprendido y, como consecuencia, 

posible. 

El proyecto como pertinencia se apoya en la concepción de la vida como 

“programa vital”. Ferrater Mora lo explica así: 

«Mientras que Heidegger entiende el proyecto dentro del marco ya entendido de la 
“comprensión”, Ortega lo entiende como manifestación de la “autodecisión” (...) Así, el 
proyecto no es “hacer cualquier cosa mientras uno se haga a sí mismo” porque uno no se 
hace a sí mismo haciendo cualquier cosa, sino justamente la que hay que hacer» (DFF: 2725, 
vol. 3). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      236 : 319 

La concepción del proyecto como libertad se debe a Jean-Paul Sartre: «Hay un 

“proyecto inicial” que está constantemente abierto a toda modificación, de modo que se 

trata, en rigor, de un proyecto que es siempre, por decirlo así, “preproyecto”. El proyecto no 

está nunca “constituido”, porque, si tal ocurriera, dejaría de ser proyectado; el proyecto es 

tal sólo porque es conciencia de libertad absoluta» (Ibíd.). 

Comprender e intuir equivalen a una hipótesis, es decir, una tesis que no está 

suficientemente construida para soportar la intemperie de lo público. A través del diseñar y 

de la pertinencia se construye una argumentación que pretende convertir lo intuido en 

diseñado, la hipótesis en tesis, la imaginación de lo posible en lo posible imaginado. Saber 

que ese proceso no se termina sino que se detiene abruptamente, por obligación o por 

cansancio, es necesario para asumir la libertad en el proyecto, su permanente estado de 

“haciéndose”. 

Comprensión e intuición de sí, conocimiento de lo pertinente en su momento y 

lugar, junto a la libertad para preguntar y responder, para construir y reconstruir, constituye 

una autobiografía del que proyecta, una exposición del ser y sus circunstancias. La 

profesora Dyna Guitián lo nombra como biografía proyectual y formula así el concepto: 

 «Método para reconocer e interpretar el recorrido proposicional y cognoscitivo del 
[arquitecto] para elucidar sus condiciones para la construcción de un modelo propio. Este 
método requiere una introspección en todo el proceso formativo [y durante el desempeño 
de su] oficio, reconocer los modelos transitados y, sobre todo, ser capaz de reconstruir los 
constructos básicos que subyacen en la actividad propositiva del [arquitecto]» (1998:12)126.  

 

Sobre este proceso del proyectar, me interesa incorporar la noción de 

“constructividad” del proyecto, que interpreto a partir de una cita que, de Massimo Cacciari, 

hace Manuel Martín Hernández en su libro La invención de la Arquitectura. Según ese 

concepto de constructividad lo que se destaca de un proyecto es la capacidad para 

“construir a partir de entidades dadas”. Dice Martín: «El objetivo es “construir un orden que 

excluya la ley”, a base de elecciones sucesivas (“en el encuentro de lo arbitrario con el 

                                               
126 Subrayados por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      237 : 319 

contexto”) en un mundo de indeterminación “donde se encuentran el sujeto y el objeto”» 

(1997: 61). 

Esas “entidades dadas”, según interpreto la referencia a Cacciari, son “fragmentos 

de conocimiento”, representaciones creadas desde y sobre una determinada realidad. El 

proyecto necesita de esos fragmentos, se vale de ellos para desprender el producto de su 

naturaleza incorpórea, transformándola hasta entregarla a nuestro espacio cartesiano de 

cada día. Al manejar esos “fragmentos”, el proyecto los pone en crisis, los critica, interroga. 

Al intentar responder genera una teoría, una afirmación proyectada que alcanza su 

“realizabilidad” a través del diseño. Esas re-afirmaciones, en una suerte de palimpsesto, 

reconstruyen los fragmentos, se presentan como nuevos fragmentos, como “nueva 

realidad”. Todo ello ocurre discursivamente. Todo ello es, al momento de dudar, preguntar 

y responder, una investigación. 

 

2.3.3.- La investigación proyectual es un modo de producción y transformación de 

Teoría de la arquitectura. 

Toda vez que entiendo a la editopología como un momento muy específico de la 

Arquitectura, realizado por un grupo acotado de los actores de esta; a la vez que concibo 

que el proyectar-diseñar arquitectónico es esencialmente un tipo de proceso de 

investigación, me encuentro en la necesidad de definir y mostrar dicho proceso. Si bien 

considero que este es el asunto central de mi TFG, expongo brevemente las tres 

perspectivas desde las cuales me aproximo, observando que no son del todo 

convergentes ni divergentes: 

1. La sugerida por el Prof. Edgar Aponte durante los cursos que dictó en la MDA. 

2. La sugerida por la Prof. Dyna Guitián en los seminarios de Investigación y 
Diseño que ofrece en la MDA. 

3. La planteada por el Prof. Jorge Sarquis, director del Centro Poiesis (Centro de 
Investigaciones Interdisciplinarias, adscrito a la Facultad de Arquitectura, Diseño 
y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires, Argentina). 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      238 : 319 

2.3.3.a.- La investigación proyectual, según interpreto al Prof. Edgar Aponte 

En las dos ocasiones en que recibimos el beneficio del trabajo docente del Prof. 

Edgar Aponte, él nos solicitó, a grandes rasgos, lo siguiente:  

1. Construir un imaginario, 

2. Reconocer nuestra actividad proyectual desde ese imaginario, 

3. Esforzarnos en ser sincrónicos entre los trabajos de informar, proyectar-diseñar 

y analizar.  

 

La perspectiva del Prof. Aponte equivaldría a la del arquitecto practicante. Su énfasis 

se dirige a la acción de proyectar-diseñar de manera radical, primigenia y ordenadora de 

todo el proceso de la investigación proyectual. De hecho, interpreto su enfoque según este 

enunciado: entre el proyectar-diseñar cabalmente realizado y la investigación proyectual no 

hay diferencias. Dicho de otro modo: la investigación proyectual es proyectar-diseñar 

consciente, metodológica y críticamente (que es como siempre se debe proyectar-diseñar). 

En mi registro de su exposición, una consecuencia metódica del enunciado anterior 

sería: los bocetos y dibujos son el recurso y tránsito de la investigación, por tanto, el análisis 

ocurre en segundo plano y siempre siguiendo a la producción de aquellos. Para Aponte, el 

boceto es hipótesis, y el tránsito de bocetos a dibujos arquitectónicos equivaldría al tránsito 

de hipótesis a tesis. En términos esquemáticos, diríamos que el proceso es una cadena de 

eventos desarrollada a partir de la relación dialéctica entre dibujar-criticar, manteniendo 

siempre ese orden. 

Otra característica del enfoque del Prof. Aponte tiene que ver con su natural 

confrontación a los protocolos de investigación, a favor de una intensa valorización de una 

creatividad crítica. Él no expone por escrito su plan, pues intenta propiciar el máximo 

“estado de abierto” del proceso proyectual. Según él: todo es, siempre, transformable. 

Ese axioma se aplica también, por supuesto y muy especialmente, a los 

conocimientos del arquitecto, los cuales se producen por la conciencia del hacer en 

acción. El imaginario es la documentación “virtual” de las intenciones teóricas y de las 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      239 : 319 

estrategias proyectuales del arquitecto, en el que a cada imagen referencial corresponde 

una premisa teórica, una relación o una operación que es interpretable, útil y cambiante. 

Supongo que es como un sistema de antecedentes fluidos, marco teórico desensamblado 

o campo conceptual inestable. Y ello, antes que ser entendido como una calificación 

negativa o despectiva de mi parte, es por el contrario un reconocimiento a una toma de 

partido indiscutible por la innovación, finalidad irrenunciable en la concepción del Prof. 

Aponte. 

En síntesis diría que el conocimiento para Aponte es un estado de conciencia 

dinámico y “entrópico”, más que una acumulación compartimentalizada de enunciados. 127 

 

2.3.3.b.- La investigación proyectual, según interpreto a la Prof. Dyna Guitián 

El enfoque de la Prof. Guitián es más permeable a mi temperamento. La 

oportunidad de escucharla y leer sus concepciones ha sido de considerable importancia 

en el curso de mis estudios. 

Para explicar el abordaje de la investigación proyectual, la Prof. Guitián acuñó el 

término biografía proyectual (Ob. Cit.). Lo comprendo coincidente con el concepto de 

imaginario planteado por Aponte y supone un estado de conciencia muy intenso acerca de 

los referentes, argumentos, significados y estrategias que el arquitecto manifiesta, no sólo 

para sustentar su propia producción proyectual sino también –y esto es de crucial 

importancia en el enfoque de Guitián– para desarrollar una propia vigilancia epistemológica 

sobre los “constructos básicos que subyacen en la actividad propositiva” de dicho 

arquitecto, cosa que ella sugiere indagar desde una introspección.. 

La perspectiva de Guitián se refleja en la del investigador académico y expresa una 

valoración crítica a favor de los protocolos de trabajo. Ello incide en que ella no proponga 

un esquema de procedimiento en el que la actividad proyectual –dependiente de los 

                                               
127 Pienso que el Aponte se funda en la concepción del pensamiento complejo o multidimensional de Edgar Morin y es asociable, creo, a ciertas 

orientaciones recientes de la filosofía del lenguaje concebidas desde la relación Pensamiento-Realidad. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      240 : 319 

bocetos y dibujos– se distinga con total nitidez de las otras actividades asociables a la 

investigación, verbigracia: la construcción del objeto de estudio, el planteamiento de 

problema, la formulación de objetivos, hipótesis y el análisis del estado del arte previo a 

todos ellos. Dicho sea de paso, que este último concepto es clave en su discurso. En 

consecuencia, desde el enfoque de Guitián, el análisis precede a la acción proyectual. 

Este proceso, aparentemente más lineal y, desde la perspectiva aponteana, quizás 

rígido, plano o estable, resulta de mucho interés para mí pues parto de la premisa de que 

observar es también proyectar. Me explico: el modo y dirección en que sucede toda 

observación corresponde al constructo social que soy, por tanto, al reconocer un 

fragmento de realidad, ya sea para exaltarlo o reprobarlo, estoy anunciando tanto el 

horizonte cultural desde el cual actúo como las transformaciones a las que sometería el 

mundo que soy capaz de percibir y criticar. 

Para cerrar esta representación que hago de la propuesta de Guitián acerca de 

cómo comprender la investigación proyectual, expongo un conjunto de ideas expresadas 

por ella, que me resultan orientadoras e incluso son principios de acción de este trabajo: 128 

 “La investigación evidencia procesos operativos, modos de construir reflexiones, modos de 
construir discursos”. 

 “Fin de la investigación: exponer procesos”. 
 “La Arquitectura no puede ser definida ni como ciencia ni como arte”. 
 “Nuestro centro de atención está en el proceso de producción de conocimiento durante la 

producción del proyecto, no postfacto”. 
 “La arquitectura no es una ciencia física, su proceso de producción de conocimientos 

atraviesa el subjetivismo interactivo”. 
 “El proceso de producción de significados-significantes, durante el proceso de proyecto 

arquitectónico, exige una metodología hermenéutica”. 
 “Las ideas no tiene significados por sí mismas, sino a través de los actores sociales que las 

producen. Esto es vital para la producción del proyecto en arquitectura”. 
 “Si cada proyecto es único, lo que uno puede hacer es profundizar dentro del proyecto. 

Generalizar dentro del caso particular. Inferencia clínica. La meta es el análisis del 
discurso social. La teoría consecuente no es predictiva, lo que interesa es el 
otorgamiento de significados al hecho arquitectónico por parte de los actores”. 

 “En arquitectura y en ciencias sociales tiene sentido la hipótesis como interpretación, no 
como demostración (sometida a experimento)”. 

 

                                               
128 Apuntes propios tomados durante el curso Investigación y Diseño, de la Prof. Dyna Guitián entre enero y abril de 2005, en la MDA-FAU-UCV. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      241 : 319 

2.3.3.c.- La investigación proyectual, según interpreto al Prof. Jorge Sarquis 

El Dr. Jorge Sarquis, en la introducción de su tesis doctoral, presenta una 

proposición para definir la Arquitectura; cito: 

«Que la arquitectura deriva de la práctica social de la construcción del hábitat desde 
tiempos remotos y que el saber particular que se constituye en la Grecia anterior al 
helenismo (mil años antes de Cristo aproximadamente) lo hace por diferencia con ella, 
implica entender que todo lo que se construye no es Arquitectura (muy buena, buena, 
regular o mala), sino que todo lo que se construye es construcción y que parte de ella es 
además arquitectura cuando se alcanzan valores, significados y aportes a la cultura. Esta 
práctica social como saber particular no fue generada por seres privilegiados o 
especialmente dotados con las capacidades de producir arte, sino que la comprendemos 
como una práctica particular –como la medicina, la abogacía, el periodismo, la carpintería– 
cargada de responsabilidades para mejorar la calidad de vida del hombre, construyendo con 
arte ámbitos para la vida social.» (Sarquis, 2004: 15-16)129  

 

La Arquitectura así entendida es una reducción y, a la vez, un acto de exclusión de 

buena parte del universo que le precede y al que necesariamente se inscribe. Nos dice 

Sarquis que esa oposición entre Arquitectura y construcción alcanzó una muy alta 

intensidad en la arquitectura moderna, acaso como una invención disciplinar sin soporte 

real, como problema, en la sociedad. 

En todo caso, para acotar su trabajo doctoral, el Prof. Sarquis ha empleado 

instrumentalmente esa oposición, pues su objetivo era claro: exponer definición, alcances, 

ubicación disciplinar y estructura paradigmática de la Investigación Proyectual en 

Arquitectura, Diseño y Urbanismo (IP), actividad que él concibe como «…un procedimiento 

prefigurador de las formas de la arquitectura y de los diseños al que apostamos como 

posibilidad de rescate del saber disciplinar…», saber afectado por «…la instauración de un 

momento caracterizado por la puesta en crisis de todos los valores y las reglas de la 

disciplina, para conseguir la forma arquitectónica.» (íd.: 55). 

                                               
129 Subrayados y negrillas por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      242 : 319 

En otro documento, disponible en el sitio web del Centro Poiesis, para precisar 

cuáles son las teorías de la arquitectura desde las que «…es posible que se produzcan 

IP…», el Prof. Sarquis reescribe la afirmación inicial: 

«…la arquitectura es un fenómeno o práctica social y epistémica que nace como 
diferencia de la construcción espontánea para dar cobijo al hombre frente a la naturaleza, en 
la Grecia pre-helénica. La idea de arché que la constituye no es sólo ley y orden sino 
también excelencia y diferencia con dicha construcción espontánea.» (Sarquis, 2008: 2)130 

 

Aquí es más explícita la acotación: excluye las “construcciones espontáneas” de la 

definición instrumental de Arquitectura que emplea para formular IP, asunto que, aunque 

creo comprender, me deja inquieto. 

El caso es que se diagnostica una crisis del saber disciplinar de la arquitectura, ante 

lo cual se toma partido por la IP como un recurso para atender y superar tal crisis. Para 

precisar el modelo metodológico de la IP se acota el universo de actuación al ámbito de lo 

disciplinar, tomando al proyectar como medio para la producción de conocimientos que 

renueven el quehacer teórico, práctico y productivo de los arquitectos. Al hacer esto, no 

puedo dejar de inferir que, contrario a lo que persigue la IP, la mirada de los arquitectos 

tenderá a acortar sus horizontes antes que expandirlos. Me pregunto: ¿es necesaria tal 

precisión del universo de observación para el investigador proyectual? 

En todo caso, reconozco la propuesta del Dr. Sarquis como un modelo posible y 

propicio para la producción de conocimientos en arquitectura. 

Para realizar esta aproximación, he procedido hermenéuticamente durante la lectura 

de dos documentos base, escritos ambos por el Dr. Sarquis: los tomos I y II de su tesis 

doctoral titulada Itinerarios del proyecto. Ficción epistemológica y ficción de lo real. La 

Investigación proyectual como forma de conocimiento en arquitectura y un texto disponible 

en el sitio web del Centro Poiesis, centro de investigación en la Facultad de Arquitectura, 

Diseño y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires. 

                                               
130 Ídem.  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      243 : 319 

A continuación presento un resumen comentado de la noción de Arquitectura 

declarada por Sarquis para su trabajo y luego represento su modelo de Investigación 

Proyectual, atendiendo básicamente a tres aspectos: cómo la concibe, cuál es la estructura 

básica de su protocolo y cómo se define un conocimiento en arquitectura para que pueda 

ser reconocido y producido por la IP. 

 

2.3.3.c.i. Hacia una comprensión epistemológica de la Arquitectura 

Permítaseme transcribir lo que Sarquis dice entender por Arquitectura: 

«Intentaremos definir la Arquitectura, –conscientes de la doble dificultad dada por el 
contenido del tema y por la incompletud (sic) de toda definición– por lo que creemos que es, 
o mejor, lo que viene siendo y por qué no, lo que deseamos que sea. Se basa en una 
definida concepción de la Arquitectura que la entiende como una práctica social 
multidimensional –Teórica, Metodológica y Técnica– construida en la historia y que en la 
actualidad y en nuestro medio posee unas características diferenciales respecto a otros 
momentos y otros lugares de Occidente. Se apoya en una historia institucional que nace en 
la Grecia Clásica y se consolida en el humanismo del siglo XV; posee tres campos de 
actuación –Formación, Investigación y Profesión–, donde despliegan su acción los 
arquitectos y donde se cumplen ciertos Fines externos e internos a la disciplina, que son 
también parte de la Institución. 

La Arquitectura como disciplina, en este contexto crea realidades a partir del real 
existente donde le toca actuar. O sea, recorta algunos materiales del mundo real –
especialmente los comportamientos humanos en la convivencia, sus aspiraciones, sus 
deseos, sus expectativas– y desde allí imaginar o leer las formas de habitar, tanto en sus 
discursos imaginarios, así como en sus prácticas sociales efectivas. (…) Sus partes 
componentes (…) se articulan mediante ciertas reglas, lo que le permiten elevarse desde 
niveles de menor complejidad y significación a otros de mayor jerarquía y compromiso. Es 
decir, configuran un compósitum de múltiples estructuras, articuladas de maneras diversas 
en cada circunstancia, agregando con Tafuri: “la arquitectura demuestra que la base misma 
de su existencia consiste en el equilibrio inestable entre un núcleo de valores y significados 
permanentes y la metamorfosis que éstos experimentan en el tiempo histórico”. Mantenemos 
la idea de la arquitectura como el arte de construir con arte ámbitos significativos para la vida 
del hombre en sociedad131 (…) pero es un arte que pretende resolver cuestiones del habitar, 
por lo tanto requiere del apoyo de las ciencias humanas y sociales que son los saberes 
pertinentes que predican sobre lo que es el hombre en la vida social. Los ámbitos que se 

                                               
131 Sarquis cita aquí al historiador de la Arquitectura Francisco Liernur, de cuya cita extraigo el siguiente fragmento: «De modo que Arquitectura será 

para nosotros una serie de pericias técnicas, conceptos y definiciones teóricas, estrategias de ideación, reglas compositivas, jerarquías 
organizativas. En otras palabras: un preciso conjunto de valores. Dentro de estos límites tendrá sentido referirse a la edilicia popular o a la 
arquitectura de origen árabe en España, pero no solamente será anacrónico y esencialista sino que carecerá de sentido aludir a una 
Arquitectura americana prehispánica.» (Ob. cit., 29) Negrillas por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      244 : 319 

construyan deben ser significativos para el hombre, por lo tanto reconocemos una dimensión 
comunicativa, pese a todas las crisis de significado que invaden el tiempo presente. Todo 
esto nos coloca en una concepción de la arquitectura que no sólo admite sino que exige una 
dimensión investigativa de todos sus componentes, para establecer en qué medida y de qué 
manera pueden ingresar al proyecto. Nuestra concepción sostiene que la arquitectura tiene 
dos sujetos protagonistas fundantes: el destinatario de la obra y motorizador de la misma, 
que no sólo debería jugarse en el momento del habitar sino en el proceso proyectual del cual 
no siempre logra participar eficientemente, y el autor arquitecto cuyo papel central se juega 
en el proyecto.» (2004: 27-29)132 

 

La concepción ontológica de arquitectura que Sarquis precisa como adecuada para 

situar la IP podría sintetizarse así: la arquitectura es consecuencia de una práctica social 

hipercompleja, de la cual se diferencia e institucionaliza en saber disciplinar actuando como 

lenguaje, cuya manifestación más concreta sucede a través de sus productos 

reconfiguradores e integradores del hábitat. 

La Arquitectura es un hecho generado de una causa. La causa es la diferenciación 

de procesos de producción y valores de un conjunto de productos provenientes de la 

práctica social de la construcción de lugares para el habitar humano. Adquiere entidad al 

institucionalizarse. Se instituye como saber al aislar sus procesos, métodos, fines, 

imaginarios, significados, valores y socialización. Se manifiesta a través de sus hechos 

concretos. Existe a través de los hechos concretos que transforman el hábitat.  

Así entendida, la Arquitectura es un fenómeno de múltiples dimensiones, de entre 

las cuales Sarquis propone mirar con atención la del saber disciplinar pues es ahí que, en 

su acción como lenguaje, residen las posibilidades y límites de la IP. Cito: 

«…la arquitectura es un fenómeno global que se percibe, se disfruta y se vive con el 
cuerpo (sensibilidad) y la mente (intelecto), de sus habitantes en un sólo acto, pero que 
admite y exige una lectura y producción especializada, que al sólo efecto de esta situación 
se la divide en múltiples estructuras entrelazadas que la constituyen como un lenguaje. Esas 
estructuras se pueden sintetizar en cinco clases con sus variables e indicadores específicos, 
cuya cualidad es poseer información determinada e indeterminada al mismo tiempo que 
merecerán atención especial y son, a saber: [la estructura de los campos, la estructura de 
las dimensiones epistémicas, la estructura de los fines, la estructura de los componentes y la 
estructura del contexto]» (Sarquis, 2008: 3) 

                                               
132 Negrillas por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      245 : 319 

Arquitectura

Dimensión 
Institucional

Dimensión 
Práctica 
Social

Dimensión
Ambiental

 

Esas estructuras sintéticas que él advierte, están a su vez compuestas cada una por 

lo que anota como variables y que comprendo como subcategorías. Entendida entonces la 

Arquitectura como un hecho proveniente de una causa y productora de efectos 

subordinados a ella, para explicar su constitución prefiero emplear la noción de sistema 

multidimensional, graduado en distintos órdenes, caracterizado por múltiples nodos en 

interacción, que parecieran estar fijos y discernibles, –semejantes a partes 

interrelacionadas como al pensar una estructura–, pero concebidas y enunciadas como 

comprensiones provisorias, transformables en sí mismas y en sus interacciones directas, 

indirectas y holísticas. En esta descripción sistémica, ciertamente, aparece la concepción 

esencial de lenguaje, asunto en el que coincido con Sarquis. 

Ese sistema multidimensional se compone de las siguientes dimensiones 

ontogeneradoras, dimensiones inordinadas y hechos interactuantes (superponiendo una 

interpretación personal a la categorización que Sarquis explica). Propongo el diagrama Nº 

1 para enunciar las dimensiones ontogenéticas de la Arquitectura, representando lo que 

interpreto de él: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagrama 1: Dimensiones ontogenéticas de la Arquitectura 



T

especia

 

 

partir de

 

2

 
133 Aunque 

efect
134 Sarquis 

como
por e

135 Ver Sarq

También p

almente la d

 

Diagrama
 

Para repres

e Sarquis, p

 

1. Dimensión

1.1. Habit

1.2. Habit

2. Dimensión

2.1. Dime

2.1.1

                   
Sarquis no la defin
tos, entidades y re
habla de la Arqui

o una realidad pro
el ser humano. En 
uis, 2006: Tomo I

ropongo el

dimensión in

a 2: Dimensio

sentar el sis

permítasem

n de la práct

tar construcc

tar construcc

n instituciona

ensiones epis

. La teoría (th

                   
ne como una dime
laciones. 
itectura como sab
ovenida de un ens
ella comprendo co
, Sección Primera

Dimen
de

Cont

En tres pais

Arq. Herná

 diagrama 

nstitucional 

ones inordinad

stema mult

me hacerlo m

tica social133 

ciones espon

ciones institu

al134 

stémicas135 

heorie; nous,

           
ensión, considero 

ber disciplinar; est
ayo de secesión q
ontenidas las caus
, Capítulo 1º, pp.1

Dim
Inst

Dim
Epi

Dimensiones 
de los 

Programas de
Realidades 

Proyectables

nsiones 
e los 
textos

sajes, ¿tres p

n Zamora  :  Ca

 Nº 2, sigu

 de la Arqui

das a la dime

tidimension

mediante la 

ntáneas 

ucionalizadas

, episteme, s

 esencial incluirla 

to lo interpreto co
que hacen unos ar
sas potenciadoras 
5-64; especialme

mensión
titucional

mensiones
stémicas

D

C
A

Dimensio
de la

Caus
Dinám

e 

royectos? : T

aracas :  MDA/EA

uiendo con 

itectura: 

ensión ontog

al en que c

 forma de u

s 

sophía) 

en el esquema co

omo institución, p
rtífices, devenidos
de la Arquitectura.

ente los cuadros de

Dimensiones 
de los 

Campos de 
Actuación

ones 
as
sas 
icas

Trabajo Final 

ACRV-FAU-UCV

 el estudio,

genética Inst

comprendo

na lista des

omo causa primord

arafraseando su e
s arquitectos, del 
. 
e las pp.29 y 58. 

de Grado en

V : 30/11/10      

, para repre

titucional 

o la Arquite

splegada: 

dial de todas las o

explicación de la A
universo de todo 

n la MDA 
 

 246 : 319 

esentar 

ctura a 

tras causas, 

Arquitectura 
lo edificado 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      247 : 319 

2.1.2. La práctica (praxis; phrónesis) 

2.1.3. La técnica (poiesis; techné) 

2.2. Dimensión de los campos de actuación136 

2.2.1. La formación 

2.2.2. La investigación 

2.2.3. La profesión 

2.3. Dimensión de las causas dinámicas (actores, fines, lógicas y fases)137 

2.3.1. Los actores 

2.3.1.A. El comitente 

2.3.1.B. El arquitecto (o el taller de arquitectura) 

2.3.1.C. El producto (proyecto u obra) 

2.3.1.D. El habitante (usuario o destinatario incognoscible) 

2.3.1.E. La academia138 

2.3.1.F. La crítica 

2.3.2. Los fines 

2.3.2.A. Externos (exigidos por la sociedad a la disciplina) 

A.a. Cultura global 

A.b. Cultura local 

2.3.2.B. Internos (exigidos por el desarrollo del saber disciplinar) 

B.a. de la disciplina hacia el arquitecto (estado del arte) 

i. Paradigmas éticos 

ii. Paradigmas Estéticos 

B.b. del arquitecto hacia la disciplina 

i. Horizontes culturales 

ii. Biografía proyectual139 

                                               
136 Ibídem: Tomo I, Sección Primera, Capítulo 3º, pp.101-124; especialmente los cuadros de las pp.122 y 123. Es importante recordar que el 

concepto de campo implica la unión indisociable espacio-tiempo. 
137 Ibídem: Tomo I, Sección Primera, Capítulo 3º, pp.67-96; especialmente los cuadros de las pp.79, 81, 83, 84, 94 y 95. Sarquis no usa el término 

causas dinámicas, pero lo propongo por considerar que asocia y enuncia la intensidad y variabilidad con la que este conjunto de causas 
inciden en la producción de la Arquitectura, en indudable relación de dependencia y roce entre sí y con las otras causas que condicionan, 
determinan y posibilitan la Arquitectura, desde las otras dimensiones ontogenéticas e inordinadas. Propongo este esquema como una muy 
apretada síntesis de mi lectura a este difícil capítulo. 

138 Incluyo a la academia y la crítica, aunque Sarquis no las explicita en este punto, pues pienso que juegan un rol subordinado a los cuatro 
primeros, ciertamente, pero determinantes en el sostenimiento de la diferenciación originaria, desde la perspectiva ontogenética que de la 
Arquitectura ha propuesto el autor. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      248 : 319 

2.3.2.C. Mixtos (estrategias indeterminadas) 

2.3.3. Lógicas del emprendimiento arquitectónico140 

2.3.4. Fases del emprendimiento arquitectónico141 

2.4. Dimensión de los programas de realidades proyectables  

2.4.1. Teorías del proyecto 

2.4.2. Teorías de las estrategias proyectuales 

2.4.2.A. Programas complejos 

A.a. Utilitas 

A.b. Firmitas 

A.c. Venustas 

2.4.2.B. Realidades significantes 

B.a. Lo real 

B.b. Lo simbólico 

B.c. Lo imaginario 

2.4.3. Teorías de las técnicas instrumentales 

2.4.4. Poiesis arquitectónica 

2.5. Dimensión de los contextos 

2.5.1. Temporal (historia de la Arquitectura) 

2.5.2. Espacial 

2.5.2.A. Urbano (lugar o entorno) 

A.a. No-lugar 

A.b. Altopía142 

                                                                                                                                                       
139 Como ya expliqué, se trata del concepto sugerido por la Prof. Dyna Guitián para «reconstruir los constructos básicos que subyacen en la actividad 

propositiva del [arquitecto]» (1998:12). 
140 Anotadas del diagrama titulado por Sarquis: Estructura del emprendimiento arquitectónico. Lógica de representación de componentes. Las 

lógicas son: de la enseñanza, del aprendizaje, de incumbencias jurídicas, del deseo, de referencias de trabajo, de la construcción de los 
programas, de la construcción de los proyectos, de la interpretación de las propuestas, de la licitación para construir, de la producción 
empresaria, de los sistemas de uso, de la crítica disciplinar, del sistema de relaciones obra-sujeto-crítica y de la crítica cultural. 

141 Anotadas del diagrama titulado por Sarquis: Estructura del emprendimiento arquitectónico. Las fases son: encargo, construcción de información 
y datos, construcción del programa, gestiones legales para el proyectar, construcción del proyecto, evaluación del proyecto, licitación para 
edificar, gestiones legales para el edificar, proceso de edificación, gestiones legales para el habitar, habitación concreta de la obra, crítica de 
la obra, determinaciones últimas sobre la existencia de la obra. 

142 Al respecto consúltese el trabajo del Arq. José Ignacio Vielma: «Con el término altopía se propone designar a todo otro lugar que, al ser 
inhabitable y accidental, se opone a ser clasificado dentro de las categorías clásicas de la crítica del espacio urbano. Opuesta al lugar y al no-
lugar, diferente a la atopía y la distopía, la altopía se manifiesta persistentemente como una diferencia permanentemente otra, a través de la 
dificultad de ser adscrita a los modelos conceptuales actuales. La altopía se presenta como un intersticio vacío, una indeterminación física y 
conceptual capaz de criticar la práctica de la arquitectura y el urbanismo desde su condición de espacio concreto sujeto a la experiencia.» 
(Vielma, 2008: 5) 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      249 : 319 

A.c. Distopía 

2.5.2.B. Rural (lugar o entorno) 

2.5.2.C. Atopía 

2.5.2.D. Editopía143 

2.5.2.E. Utopía 

3. Dimensión del Ambiente 

3.1. Teorías del hábitat y del habitar 

3.2. Las formas del hábitat y del habitar 

3.3. Impacto de las concreciones de la Arquitectura 

3.3.1. en la disciplina 

3.3.2. en la sociedad 

3.3.3. en el ambiente 

 

 Hasta aquí entiendo la necesidad de Sarquis de intentar definir la Arquitectura de tal 

modo que la caracteriza intensamente como saber disciplinar, pues lo que está 

construyendo, la Investigación Proyectual, debe estar fundada desde ahí y, desde ahí, 

extender su influencia hacia todas las otras dimensiones de la Arquitectura. Comprendo 

que debe estar así fundada debido a su naturaleza, la producción de conocimientos, 

acción nuclear del saber disciplinar. Para explicar la IP él identifica unas características de 

los concomimientos producidos a través de ella y describe un protocolo a seguir para 

lograr tal producción. 

Sin embargo –y a riesgo de errar, según la advertencia que hace Liernur– no 

comprendo y en consecuencia no estoy aún de acuerdo con la proposición de entender la 

Arquitectura como una práctica social que basa su institucionalidad en la construcción de 

unos valores significantes que impiden reconocer como tal a un shabono yanomami o a 

una pirámide azteca, por dar sólo dos ejemplos prehispánicos que, se sabe, son 

                                               
143 Defino editopía como: lugar arquitectónico imaginado, pensado, prescrito y edificable (una obra completamente documentada que ha sido 

creada-proyectada-diseñada, íntegramente, para ser edificada en un lugar urbano o rural concreto; lo que en el argot cotidiano de los 
arquitectos se enuncia como el proyecto).  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      250 : 319 

representaciones sociales intensas; o a las viviendas espontáneas de los barrios de 

Caracas, que también lo son. 

 

2.3.3.c.ii. La ficción epistemológica de un itinerario hacia la Investigación Proyectual 

El Prof. Sarquis presenta una definición de arquitectura que actúa como campo 

conceptual desde el cual justifica, formula y ordena a la Investigación Proyectual (IP). Él 

describe en qué ámbitos de la arquitectura es posible investigar; centra al proyectar y al 

proyecto como vehículo para la producción de conocimientos y al universo de producción 

de formas espaciales significativas destinadas al habitar del ser humano como su objeto 

central de conocimiento; formula un protocolo de trabajo; ofrece un sistema de fichaje para 

el manejo de datos; enuncia las tareas posibles según los momentos del 

proyectar/proyecto y advierte, con insistencia, que la IP no es un método para determinar la 

calidad o belleza de la arquitectura sino su validez y eficacia.  

La base esencial de toda Investigación está en la capacidad reflexiva del artífice, 

para el caso el arquitecto, a partir de la cual produce teorías que desarrollan su saber 

práctico-técnico. Téngase en cuenta la muy importante observación que Sarquis ofrece al 

respecto de la formación teórica, basado en el análisis que sobre este tópico hace el 

pedagogo francés Gilles Ferry, dirigida a comprender el proceso de producción de 

conocimientos en el caso de los arquitectos (y que cité en el punto 2.1.5, sobre la Practica 

reflexiva, en este trabajo). 

Según eso, como expliqué, él afirma que es por la investigación que se producen 

conocimientos (Sarquis, 2004: 32), actividad que no es exclusiva ni en modos ni en actores de 

lo que ha sido dado en llamar científico: «La diferencia entre la arquitectura y la ciencia es 

que ésta sólo pretende generar conocimientos, mientras que la arquitectura es mucho más 

que eso: implica el habitar, la producción simbólica para conocer el mundo y además 

producir conocimientos disciplinares» (ídem). También afirma que para el arquitecto que 

actúa desde el campo de la Investigación el proyectar –lo más específico de la arquitectura 

como disciplina (Ibíd.: 37)– es un instrumento de investigación, la herramienta principal para la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      251 : 319 

producción de conocimientos (2006: 37); Sarquis desarrolla la idea de que la investigación 

proyectual correspondería a un nuevo nivel en la producción de teoría en arquitectura (el 

científico definido por Ferry), mediante la cual podría superarse paulatinamente el 

hegemónico predominio que actualmente detenta el proyecto como dispositivo instrumental 

–o dispositivo prefigurador de la arquitectura del hábitat (55)– (correspondiente al nivel 

praxiológico antes explicado), a través del estado de “tensión esencial” entre la práctica y la 

teoría, señalado por Khun, expuesto por la tensión que se produce entre los objetos que se 

incorporan al sistema teórico desde la pura experiencia y las teorías existentes que no 

logran explicarlo. Sarquis se explica: 

«El procedimiento proyectual es reconocido por nuestra hipótesis como lo más 
específico de la disciplina, aunque su razón de ser sea la construcción de las obras de 
arquitectura. 

La proyectualidad está condicionada por una realidad que exige abrir la disciplina a 
la comprensión de las finalidades externas, con la ayuda de otros saberes no sólo de 
carácter técnico, sino sociales y humanísticos. Las finalidades internas –intradisciplinares– 
tienen con el arte su ligadura más potente y una larga tradición en ello; en cambio las 
externas sólo pueden hacerlo en la medida en que se lo planteen como un proceso de 
investigación, que debe entrar, en ese “espacio de fricción” mencionado, para ser 
trascendido en la forma final. 

Es posible rastrear y reconocer entonces en el momento actual, aquellas lógicas 
ordenadoras o estrategias del procedimiento que venimos señalando y que con toda 
intención hemos evitado denominar “proyecto” para remarcar que éste es un modo y 
momento específico de la modernidad y que si bien es aún hegemónico, existen sobrados 
indicios para pensar que se ha incorporado un “modus operandi” de carácter transdisciplinar 
que denominamos Investigación Proyectual.» (2004: 36)144 

 

Es importante destacar que Sarquis distingue al proyecto como dispositivo 

prefigurador de otro que podríamos denominar dispositivo investigador-configurador; y 

entiende a éste como el articulador imprescindible entre la formación y la profesión, siendo 

el medio específico de acción para el arquitecto-autor-proyectista-investigador proyectual 

(que propongo pensar como editopólogo) y que se caracteriza por tres condiciones 

básicas, enunciadas aquí de manera sucinta: a) explicita una concepción teórica y 

metodológica; b) reconoce y esclarece los fines externos iniciales de modo inter y 

                                               
144 Todos los subrayados han sido hechos por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      252 : 319 

transdisciplinario, los fines internos, y las hipótesis proyectuales derivadas de la relación 

entre ambos géneros de fines; y c) sucede por acción del editopólogo (arquitecto autor 

proyectista investigador proyectual) quien está en conocimiento de las operaciones, 

lógicas, fases, actores, momentos del dispositivo –propositivo y crítico– lo que le permite 

distinguir hechos que afecten a los fines de la razón instrumental. (2006: 56) 

La definición que nos propone Sarquis acerca de la Investigación Proyectual es la 

siguiente: 145 

«La Investigación Proyectual es una manera especial de realizar proyectos con el 
objetivo de obtener conocimientos disciplinares. Se caracteriza por encausar el 
procedimiento proyectual atendiendo a aspectos que no atienden los proyectos 
profesionales o formativos tradicionales. Fija un punto fundante en dos actores que, en 
nuestra teoría de la arquitectura, son protagonistas fundamentales: el proyectista como 
creador imprescindible de la forma arquitectónica y la sociedad encarnada en el usuario 
como receptor re-creador de esa forma, mediante un habitar que trasciende el mero uso y va 
hacia un habitar creativo. 

Entendemos por Investigación Proyectual a los procedimientos que en base a 
determinadas teorías, metodologías y técnicas, son configuradoras de formas espaciales 
significativas e innovadoras, con capacidad de enriquecer los conocimientos disciplinares 
para la producción arquitectónica. Esta innovación se puede producir en cualquiera de las 
dimensiones citadas, o en los componentes de los Programas Complejos: usos, 
construcciones, formas; o en los campos de actuación: Formación, Investigación o 
Profesión.» (2004: 38)146 

 

Siguiendo siempre a Sarquis, coincido en que el esquema básico de toda 

investigación consta de dos momentos esenciales: reflexión y creación (2006: 118), –que en 

rigor deberían ser tres, si se incluye la recepción o crítica de lo creado, sólo que éste podría 

considerarse incluso como inicio de la reflexión–.Según el modo en que se realice el 

proceso reflexivo-creativo como unidad de acción, se tiene ciencia (en el sentido más 

amplio del término) o arte (en un sentido moderno): bien porque hace explícito, es decir, 

explica todo su proceso y predica sobre sus productos, en el caso de la ciencia o, en el 

caso del arte, no está en el deber de explicar sus procesos y sólo asume obligación de 

ofrecer el producto realizado. Toda vez que la IP se desarrolla a través del proyectar 

                                               
145 Compárese este texto con el disponible en: http://www.centropoiesis.org/investigacion.htm 
146 Negrillas por mí. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      253 : 319 

arquitectónico, su protocolo de trabajo corresponde a los ciclos macro del proyectar (Ibíd.: 

224): previo, preproyectual, proyectual y postproyectual. De acuerdo con la concepción de la 

IP según Sarquis, la reflexión es una actividad continua durante los tres ciclos y la creación 

correspondería más intensa –pero no exclusivamente– al ciclo proyectual. Desgloso ahora 

los componentes protocolares de la IP que él indica (2004: 38), representándolos en una lista 

desplegada, ordenada según los ciclos y fases que acota: 

 

1. Ciclo previo: depende de las condiciones previas de la Arquitectura.  

2. Ciclo preproyectual: tiene como objetivo la construcción de los Programas Complejos. 

2.1. Momento configurador del proyecto:  

2.1.a. Esclarecimiento de los fines externos macro: pregunta por el sentido y 

pertinencia de la obra (el por qué y el para qué del encargo, además de sus 

condiciones de factibilidad). 

2.1.b. Esclarecimiento de la fines externos micro: conocimiento exhaustivo del 

usuario, en su doble dimensión: según datos básicos “objetivos”, 

consensuados y no discutibles, además de las significaciones sociales 

simbólicas e imaginarias (sssi). 

2.1.c. Explicitar las teorías de la arquitectura y del proyecto desde las cuales se 

proyectará (fines internos macro). 

2.1.d. Esbozar los horizontes culturales y biografía proyectual desde los cuales se 

piensa actuar (fines internos micro). 

2.2. Preparación de los Programas Complejos (identificar problemas a investigar). 

2.3. Exposición de los Programas Complejos. 

3. Ciclo proyectual 

3.1. Gestación poiética de los Proyectos Preliminares. 

3.2. Exposición de los Proyectos Preliminares. 

3.3. Construcción del proyecto.  

3.4. Documentación del proyecto. 

4. Ciclo postproyectual: tiene como objetivo la evaluación del proyecto. 

4.1. Supervisión del proceso de edificación. 

4.2. Entrevistas con los usuarios-habitantes. 

4.3. Evaluación de la recepción y conocimientos producidos. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      254 : 319 

4.4. Evaluación y crítica de la obra. 

 

Conviene aquí destacar lo relativo a los Programas Complejos, dado que es en ellos 

donde, según entiendo, Sarquis considera que reside la mayor potencialidad de logros de 

la Investigación Proyectual. Él los explica así: 

«Llamamos Programas Complejos al conjunto de elementos que fijan las condiciones 
que debe cumplir el proyecto, en la mayor cantidad de aspectos posibles. En principio, 
hablamos de usos, actividades o deseos; los conocidos en la disciplina como programas de 
necesidades o de usos a albergar. En nuestro caso, no se refieren sólo a las actividades o 
funciones, sino también al programa tecnológico productivo y al lingüístico formal, a los que 
adjetivamos como complejos por atender a los tres polos vitruvianos y las modificaciones 
que imponen el tiempo histórico y el lugar. 

(…) El programa de usos se proyecta a partir de describir qué tipos de espacios 
(sin caer en la convención de tamaños, medidas o denominaciones como dormitorio, 
comedor, plaza, etc.) y qué organizaciones y relaciones son necesarias para cubrir los 
rasgos de los imaginarios y realizar los tipos de actividades que de ellos emergen en los 
rasgos señalados. 

El programa tectónico, a partir de una teoría de la arquitectura se deriva las 
concepciones de la técnica y la tecnología. En la obra, se explicitarán cuáles serán las 
características de este programa tectónico, que requiere discutirse previamente al programa 
definitivo. No debemos olvidar que la tectónica es la expresión que la arquitectura realiza con 
los materiales físicos que elabora. La diferencia práctica con el programa formal es que aquí 
debemos hablar de pequeñas distancias para apreciar las calidades de los materiales, en 
cambio en la forma se requieren mayores distancias para apreciarlas. 

El programa formal espacial, que los usuarios y los arquitectos imaginan a través 
de los referentes y metáforas espaciales, que darán satisfacción a las necesidades formales 
de ambos, resumida en un programa formal, comienza a trabajarse desde las mismas 
encuestas. Podemos hablar aquí de verdaderas improntas formales, o atmósferas, que el 
arquitecto chequea con el usuario y le “enseña”, en el doble sentido del término, para que 
elija cuáles le parece que cubren en mayor medida sus expectativas» (2006: 184) 

 

Sarquis precisa que la finalidad intrínseca de la IP es generar conocimientos, «…no 

hacer obras, ni formar arquitectos, aunque en muchos casos haciendo obras y formando 

arquitectos se producen conocimientos pero no se realizan, ni se verifican con las pautas y 

protocolos establecidos –u otros– para asegurar la verificación de los conocimientos 

producidos…» (2008: 1), por lo que todo proyectar, por ser creativo, produce conocimientos; 

sólo que hasta tanto no sistematice las formas de reconocerlos, compartirlos, aplicarlos y/o 

reproducirlos, no es posible afirmar que un proyectar, por el sólo hecho de suceder, es 

rigurosamente investigación proyectual; es decir, no todo proyectar es investigación 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      255 : 319 

proyectual. Así que el campo de acción acotado y preciso para la IP es propiamente el de 

la Investigación, en tanto hace de la producción de conocimientos en Arquitectura su 

objeto de estudio; aunque las relaciones con los otros dos campos se alternan entre la 

generación y la aplicación de dichos conocimientos. Por ello, afirma Sarquis, que la 

«…dimensión de la arquitectura que puede ser investigada con propiedad y pertinencia es 

el de la metodología proyectual, que a su vez se divide en tres campos…» (Ibíd.: 8): el de las 

teorías del proyecto, el de las metodologías del proyecto y el de las técnicas del proyecto 

de arquitectura.  

En esta muy apretada síntesis del modelo de Investigación Proyectual descrito por 

Sarquis, termino anotando cómo define el conocimiento y qué dice acerca de su validez. 

Acerca del conocimiento en arquitectura, Sarquis expone: 

«…un conocimiento en arquitectura es un constructo constituido por formas 
espaciales materializadas y significativas, como parte o totalidad, destinadas a la 
habitabilidad del hombre en algún lugar de la tierra, para dar cuenta de una finalidad externa 
o interna. 

Se genera este artefacto inspirado y requerido por el existente que le rodea mediante 
una creación o invención con el arte y las técnicas disponibles en su momento histórico y 
lugar. 

Al mismo tiempo que plantea y/o resuelve un problema y lo ponen en el mundo para 
su socialización, revela esos rasgos del mundo real que se habían mantenido ocultos o 
invisibles y que fueron las causas profundas de su aparición. Pero esta aparición se genera 
atendiendo a una serie de condiciones a priori que encarnan un sujeto sin cuya presencia y 
participaciones es imposible que emerjan y serán también los que establezcan las 
condiciones de posibilidad de su comprensión y utilización…» (2004: 35)  

[En otras palabras]: «Un conocimiento en arquitectura generado por la IP es un 
constructo complejo con un significado central y una utilidad precisa pero abierto a otros 
usos prácticos (utilitarios o simbólicos-ornamentales) y cuya posibilidad de integración a una 
obra sea visible y directa (o invisible e indirecta) y convoque a la imaginación del autor del 
proyecto a utilizarlo con los principios constructivos de su techné proyectual. Puede referirse 
a cualquiera de las estructuras con sus variables o indicadores de la arquitectura los que 
podemos visualizar respondiendo a la siguiente pregunta clave ¿En qué medida el 
dispositivo proyecto puede aportar conocimiento en cada una de las partes citadas? (2008: 
6)147 

 

                                               
147 Negrillas y subrayados míos. Sarquis define como Variables a las subcategorías o dimensiones subordinadas, de lo que anoto como 

dimensiones inordinadas. Indicadores serían las concreciones asociadas a cada subdimensión. Reconozco mi resistencia a emplear los 
términos de variables e indicadores por referirme a una cuantificación que considero necesario moderar. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      256 : 319 

El proyecto aportará conocimiento, parafraseando al autor, cuando sea válido si se 

corresponde con los principios teóricos-argumentativos que le sustentan y sea eficaz si es 

de utilidad práctica, en cada uno de los campos en los que aparece. 

Permítaseme concluir este fragmento con las palabras que Sarquis anotó en la 

contraportada de uno de sus libros y que me resulta imposible superarlas, por su precisión 

y belleza: 

«Por último, pensar “la Investigación Proyectual” como forma de generar 
conocimientos en los dominios de la arquitectura es la manera de investigar utilizando al 
proyecto como herramienta privilegiada. 

Esto es saber hacer o fabricar “realidades” a partir del mundo real que se interpreta 
con reglas y materiales de la arquitectura, intencionados por el creador del proyecto. 

Esta epistemología, este saber teórico, no podrá verificarse sino en la acción 
concreta, en el hacer en acto. Y al hacerlo comprobará que este saber, pretendidamente 
sólido, se lo advierte como una ficción, una realidad construida. Se propone como una 
ficción epistemológica, no porque no sea verdad, sino porque es una de las muchas 
verdades posibles de la arquitectura y en su recorrido traicionará siempre, y antes que nada, 
a sí misma.» 

  

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      257 : 319 

3. ANÁLISIS DE ACTOS DE PROYECTO ARQUITECTÓNICO (PRODUCCIONES 

EDITOPOLÓGICAS) 

Como expliqué en el punto 1.2.4 sobre las consideraciones metodológicas de este 

trabajo, me aproximo a la construcción de estas reflexiones fichando e interpretando los 

documentos disponibles que tengo sobre tres de los proyectos arquitectónicos que he 

realizado. A partir de observarlos hermenéuticamente, los analicé elaborando las 

anotaciones que denominé construcciones de pretensión teorética.  

 

3.1.- EN TRES PAISAJES, TRES MOMENTOS… ¿TRES PROYECTOS? 

Actué observando los trabajos realizados desde una mirada retrospectiva para 

reflexionar sobre lo hecho; sobre la experiencia proyectual acumulada hasta ahora. 

Desde tres paisajes cercanos, que siento propios y reconocibles en mi memoria, 

acoté un mínimo universo de lugares reales desde los cuales recrear una mirada que 

buscaba su reflejo en proyectos, es decir, en algunas de las sombras de lo que he creído 

ser. 

Pregunté por el proyectar desde los proyectos que han sido, devenidos en editopías 

o en la posibilidad de ellas. ¿Qué digo haber hecho entonces? ¿Qué digo hacer? ¿Qué 

digo que haré en la próxima oportunidad en que pueda proyectar? 

Veamos. 

 

3.1.1.- Ante mis ojos: tres lugares arquitectónicos edificables en tres paisajes 

Los párrafos que presento a continuación son un resumen de las construcciones 

teoréticas que hice de cada uno de los proyectos arquitectónicos que he estudiado para 

este trabajo. Están referidos, en primer lugar, a los apuntes derivados de las respectivas 

fichas editopológicas que elaboré (por lo cual, sugiero verlas primero –esas fichas, 

construidas como documentos digitales, están incluidas en el DVD que forma parte de este 

trabajo y, además, incluí una transcripción de la sección de esas fichas, denominada 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      258 : 319 

fichaje hermenéutico, en los documentos anexos a este informe). En segundo término, la 

información presentada en estos párrafos también remite a la tabla que hice para comparar 

los aspectos del análisis (también incluida en anexos). 

 

3.1.1.a.- Año 1 a.MDA: Plaza-cancha en Angostura 

 

Este trabajo alcanzó la realización de proyecto arquitectónico completamente 

diseñado (editopía). Se originó por un encargo de utilidad, propiedad y gestión pública, 

con base en las ideas de un concurso en el cual participé en 1993. 

La aproximación proyectual se basó primero en el reconocimiento crítico del 

entorno-sitio y, en segundo término, en el reconocimiento crítico del programa solicitado. 

Enuncio el proyecto arquitectónico como una propuesta para exaltar el espacio 

público en el que se fragua la ciudadanía, pensado desde la inocencia, el ocio amable y la 

conversación, como fuentes esenciales de una convivencia ciudadana y basado en el 

principio conceptual de que el afuera es un adentro ideal. 

La estrategia proyectual arquitectónica pretendía recrear un fragmento de las 

Galerías del Paseo Orinoco en otra calle del Centro Histórico de Ciudad Bolívar y en la 

creación de una plaza de sombra que favoreciera los usos deportivos y de manifestaciones 

culturales festivas. 

Las referencias claves para acometer la estrategia proyectual fueron la casa Kouri 

(finales del s. XVIII), en Ciudad Bolívar y la Plaza de servicios de Carbonorca, en Ciudad 

Guayana, del Arq. Jorge Rigamonti (1988). 

Las tácticas proyectuales para alcanzar la estrategia abarcaron: determinar las 

magnitudes y posición en el terreno del espacio de mayor jerarquía conceptual; trabajar los 

bordes del proyecto articulándolos con los bordes del entorno; caracterizar los espacios 

propuestos. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      259 : 319 

3.1.1.b.- Años de la MDA: Plaza de la poesía en Caracas 

 

Este trabajo alcanzó la realización de preanteproyecto arquitectónico (proeditopía). 

Se originó como un ejercicio de proyecto, libre, sin predeterminación de sitio, programa y/o 

fines extraacadémicos. 

La aproximación proyectual se basó primero en un reconocimiento crítico del 

entorno, pasando luego a la selección de un sitio particular de trabajo; seguido de la 

recuperación crítica de algunas ideas dibujadas con anterioridad como antecedentes a 

esta reflexión y que implican una autorreferencia; además del reconocimiento crítico de 

referencias libres a otros proyectos u obras de la cultura arquitectónica general. 

El proyecto arquitectónico se expone como una propuesta para representar una 

idealización de vida ciudadana consciente del paisaje en el cual acontece, pensado como 

un lugar para la ciudadanía imaginado desde la esperanza, simbolizada en un patio como 

poesía. 

La estrategia proyectual arquitectónica pretendía lograr dos cosas: preservar la 

condición actual del sitio como espacio abierto a la avenida y emplazar ahí un patio en una 

plaza-parque, que simbolice a la poesía, al borde de una avenida en la que pareciera difícil 

encontrarse con ella. 

Las referencias claves para acometer la estrategia proyectual fueron: 

1. Plaza de la Candelaria-Urdaneta, Caracas (cerca de 1952, sdda). 
2. Villa Radiante (Ciudad contemporánea para tres millones de habitantes), Le 

Corbusier, 1922. 
3. Parque André Citröen, Paris, Patrick Berger, 1992. 
4. Residencia de estudiantes, Cd. Univ. de Caracas, C. R. Villanueva, 1949. 
5. Casa del poeta José Antonio Ramos Sucre, Cumaná (sdda, sf). 
6. Pabellón Alemán, Barcelona, Ludwig Mies van der Rohe 1929/1986. 

 

Las tácticas proyectuales para alcanzar la estrategia abarcó primordialmente el 

desarrollo de toda la propuesta a partir de la concepción y emplazamiento de un patio sin 

casa ordenador; respecto del cual se definieron y diferenciaron los bordes, especialmente y 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      260 : 319 

en condición de plena abertura, el correspondiente a la avenida, preservando, muy 

especialmente, la percepción actual del sitio como vacío desde esta. 

 

3.1.1.c.- Año 1 d.MDA: Clínica privada en Barcelona 

 

Este trabajo también alcanzó la realización de proyecto arquitectónico 

completamente diseñado (editopía); sin embargo, el estudio se acota sólo al tiempo de 

producción del anteproyecto arquitectónico integral (anteditopía). Se originó por un 

encargo de utilidad pública, de gestión y propiedad privada, con fines de prestación de 

servicio de salud y beneficio comercial. 

La aproximación proyectual se basó primero en el reconocimiento crítico simultáneo 

de normas hospitalarias y programa (de usos, flujos, equipos, relaciones espaciales y 

estancias); seguido del reconocimiento crítico del entorno-sitio. 

El proyecto arquitectónico se expone como una propuesta de proporcionar 

espacios públicos en los que se promueva y represente un bienestar ciudadano, fundado 

en una comprensión de la salud como intensa plenitud de la vida, alcanzado a través de la 

realización de un lugar valorado por la racionalidad de sus formas, la presencia notable y 

adecuada de la luz natural y, sobretodo, por la intención de enriquecerlo ambientalmente 

por un armonioso y exuberante diseño del paisajismo. 

La estrategia proyectual arquitectónica pretendía extender la percepción de 

continuidad del espacio público del entorno hacia el interior del conjunto, en el cual 

destacara la organización en torno a un patio abierto al cielo, que recreara la sensación de 

un parque, fresco y exuberante, en el corazón de la clínica. 

Las referencias claves para acometer la estrategia proyectual fueron: 

1. Residencia de estudiantes, Cd. Univ. de Caracas, C. R. Villanueva, 1949. 
2. Instituto de Botánica, Cd. Univ. de Caracas, C. R. Villanueva, 1951-52. 
3. Galerías del Paseo Orinoco, Ciudad Bolívar (siglo XVIII). 
4. Edf. Don Matías, Maracaibo, J. H. Casas, 1956. 
5. Instituto Salk de Estudios Biológicos, California, Louis I. Kahn, 1959-65. 
6. Pabellón Alemán, Barcelona, Ludwig Mies van der Rohe, 1929/1986. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      261 : 319 

 

Las tácticas proyectuales para alcanzar la estrategia abarcaron primordialmente, 

entre otras acciones correlativas a estas: la creación de un ensanche ajardinado de la 

avenida con la cual limita el sitio; el estudio de emplazamiento del conjunto racionalizando 

el impacto sobre el relieve y preservando en la mayor medida posible el ambiente del 

entorno natural; definiendo y situando un patio ordenador que actuase como paisaje y se 

abriera al paisaje. 

 

3.1.2.- Dentro de mis ojos: intenciones y palabras 

Es importante observar que, desde el inicio, en la estructura de la ficha 

editopológica ubiqué los referentes como si antecedieran realmente a los bocetos.  

Eso no ocurre así en mi realidad proyectual: son simultáneos y, en la mayoría de los 

casos, los referentes siguen al boceto y no viceversa. ¿Por qué actúo así? 

Pienso que mi manera de abordar un proyecto es de forma y uso. Quiero decir con 

ello que primero intento ordenar, producir “poéticamente” el orden y luego actuar desde él 

desplegando las realidades deseadas, la vida imaginada en las estancias que le sirven.148  

Ese producir “poéticamente” alude a la “intuición” que, en mi caso, creo que bien 

corresponde a decir “lo ya aprehendido” o “experimentado”; por tanto supone un cierto 

“automatismo” en la acción. ¿Podría decir que equivaldría a caminar o respirar?, es decir, a 

actos que una vez aprendidos pareciera que ya “no pensamos” al realizarlos. La forma no 

provendría de una “intuición absoluta” en realidad, ni tampoco como un “todo” 

preestablecido. Esa intuición a la que me refiero creo que es el reconocimiento que intento 

de la forma del sitio-entorno: de ahí provienen los primeros datos formales que no debo 

ignorar en mi acto de proyectar, antes bien, debo establecerlos como rasgos primeros de 

lo que propongo.  

                                               
148 Helio Piñon dice: “la forma no sigue a la función, la contiene”. Creo que he actuado, inconscientemente, desde ese principio. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      262 : 319 

Quizás puedo decir sin contradecirme flagrantemente que primero busco trazar las 

líneas del pentagrama para poder componer la música mirándolas a ellas. Evidentemente 

no soy músico, pues ello sería un sinsentido desde el punto de vista musical. Sin embargo 

está plenamente justificado desde el punto de vista arquitectónico, pues se trata de 

ordenar la materia, ajustada a una escala, dotándola de significados profundos.  

Esas “líneas del pentagrama” que digo entrever cuando proyecto son dos, en la 

práctica: las formas características del sitio-entorno y la modulación tectónico-estructural 

desde la que parto, es decir, la concepción de un sistema de soporte que 

predominantemente es un sistema aporticado pues considero que ha sido el más 

pertinente en los casos de proyectos que he tenido que realizar durante mi vida, en los 

paisajes en los que he debido actuar. Así que el sistema tectónico-estructural es el orden 

físico.  

El orden propiamente tectónico viene consustanciado con el orden espacial, esto 

es, según la jerarquía de los espacios y sus relaciones. Ahí es cuando el patio y el corredor 

aparecen. El lugar arquitectónico edificable que voy proyectando se conforma de dos 

clases de concepciones determinantes: las que provienen como datos de forma desde el 

sitio-entorno y las que se constituyen desde la intuición y la conciencia técnica (teoría 

técnica). Esto lo relaciono con lo que Sarquis llama los fines internos, pues son claramente 

disciplinares en ambos casos, mas son diferentes: los argumentos de forma del sitio-

entorno son en realidad datos paisajísticos traídos por una mirar disciplinado y los de 

orden estructural-espacial son datos poéticos. 

El patio, por una parte, es paisaje atrapado, contenido, el adentro existencial en el 

que fundamos nuestro habitar cósmico; el corredor, por otra parte, es símbolo permanente 

de umbral entre los espacios mayores: entre paisajes y estancias, entre el afuera y el 

adentro. Si no logra aparecer el corredor, la fachada se hace presente como una superficie 

profunda.  

En los tres casos de editopías que he presentado, he observado e intentado 

comprender el paisaje; he hecho del sitio en el paisaje, un centro provisorio, en el que me 

coloco y descoloco mentalmente; en cada sitio he buscado primero la posición de un 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      263 : 319 

patio, es decir, un paisaje hecho centro de otro paisaje; entre ambos, todo lo que ocurre es 

corredor. Creo que esta descripción es bastante representativa de los tres casos. 

Sin embargo, quizás el caso de la plaza-cancha no pueda ser descrito desde esa 

misma claridad tipológica. Es cierto que la aproximación a él pasó por el mismo intento, 

hay un boceto inicial en el que dibujé la cancha como si fuese un patio con corredores. 

Estaba implícito que ese patio estaría montado sobre un basamento, para horizontalizar el 

abrupto relieve del sitio (orden tectónico espacial) y, visto en planta, pautado por la 

modulación de los automóviles (orden tectónico estructural), se ubicó como un centro 

henchido reduciendo los bordes, es decir, los posibles corredores a su mínimo espesor. 

Ahora cabe observar que en ese caso, el espacio de la calle actuaba, en relación a la 

cancha, como las estancias respecto al corredor en una casa de patio tradicional. El techar 

la cancha-plaza es haber convertido luego al patio en un macro-corredor que hizo, de 

todas las calles, patios. Porque la plaza-cancha no es el vacío destechado que definen los 

bordes de fachada, sino la estancia cubierta desde la cual se contempla el paisaje desde 

el que se proviene. 

Ahora bien, en esos corredores ideales, los umbrales en los que acontece la vida 

entre el adentro íntimo y el adentro cósmico, la materia se ordena por el uso imaginado: 

esta es la forma que el vivir construye. Y es así, desde nuestra memoria del vivir y de la 

socialización de nuestras experiencias de vivir que, como arquitecto, traigo al uso como 

principio de orden. Acudo a la voluntad de usar el lugar cuando habitamos, eludo hasta la 

casi total negación –la que me posibilita mi conciencia– la noción de función: el lugar 

arquitectónico se usa, no funciona. El lugar arquitectónico no es una máquina, aunque 

sienta también fascinación por esas realidades construidas que parecieran tener vida 

propia (nuestros cada vez más resplandecientes golems). 

El hecho es que pienso que los referentes no anteceden explícitamente al boceto en 

el instante del proyecto, porque ya ellos son el proyecto durante el instante del dibujo que 

explora para proponer. Creo que el edítopos profundo en mi imaginación es uno formado 

por los referentes que he hecho explícitos en las tres fichas editopológicas que expliqué. 

No es de extrañar que varios de ellos se repitan notablemente. Sin embargo, si sólo me 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      264 : 319 

remito a las referencias claves de las construcciones teoréticas, es evidente la importancia 

de las Galerías del Paseo Orinoco, las Residencias de Estudiantes de la Ciudad 

Universitaria y el Pabellón Alemán en Barcelona. Respecto de este último, aunque no lo 

incluí en las referencias claves de la Plaza-Cancha, al momento de redactar esta reflexión 

me doy cuenta que está nítidamente presente en esa editopía también: toda la disposición 

de los elementos arquitectónicos ahí quiere emular los modos de articular superficies que 

caracterizan al pabellón. Así que, creo poder afirmar –si tiene sentido la expresión– el 

Pabellón Alemán de Barcelona pareciera ser el centro del paradigma arquitectónico desde 

el cual trabajo; lo que no necesariamente igualo a decir que intento emular “la arquitectura 

hecha por Mies van der Rohe”, pues creo que es una resonancia profunda y no un objetivo 

consciente. 

 

3.1.3.- Detrás de mis ojos: intensidades y recurrencias 

A continuación intento una síntesis de todo lo que digo observar como característico 

de mi saber hacer como arquitecto, interpretado desde los casos de editopías estudiadas. 

Lo hago distinguiendo procesos, conceptos, proyectos, temas y manías. Con 

procesos quiero enunciar cómo concibo mi saber hacer proyectual en relación con 

procesos cognitivos. Los conceptos aluden a un mapa mental abierto, fundado en las 

palabras claves anotadas en las fichas editopológicas, categorizados según expliqué. Los 

proyectos anotados en cada caso sirven de materia base para construir el enunciado que 

sintetice lo que he intuido como el proyecto raíz de cada uno de aquellos. Los temas 

refieren a características espaciales predominantes mediante las cuales intento realizar el 

proyecto y las manías refieren a unas insistencias formales y conceptuales que no se 

articulan con el proyecto de manera suficientemente explícita, a mi entender. 

 

3.1.3.a.- Procesos  

Para referirme a la relación entre conocimiento y proyecto sugiero una 

representación del proceso que pienso ocurre entre ambos. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      265 : 319 

En los diagramas del Anexo Nº 22 muestro una interpretación en la que el 

conocimiento es una fuente que se convierte en proposición (diseño realizado) por medio 

del proyecto/proyectar. 

Luego hay un diagrama en el que esa producción de proyecto guarda con respecto 

al conocimiento una relación dialéctica a través del proyectar/reflexionar. Son estas las 

acciones que generan la transformación de uno al otro. A partir de un conocimiento inicial, 

por acción del proyectar, se logra un proyecto inicial manifestado en un diseño inicial. Ese 

proyecto/diseño es cuestionado y a través del criticar se produce un conocimiento 

transformado que sirve de base para un nuevo proyectar que generará un proyecto 

transformado, manifestado en un diseño igualmente transformado. Ese ciclo se reproduce 

hasta tanto razones internas o externas al mismo lo detengan. 

En el siguiente diagrama se indica que todo el proceso puede iniciarse por un 

impulso que determina una finalidad que, como ya indiqué, siguiendo a Sarquis, puede ser 

interna o externa al arquitecto. Otro aspecto es que en el origen del proyectar puede 

sucederse una transformación del conocimiento inicial por la observación del paisaje y del 

programa. Esta observación es ya un acto de proyecto, que no necesariamente se expone 

como tal pero que tiene una orientación y efectivamente modifica el conocimiento 

originante. El proceso es similar al explicado anteriormente, pero aquí se incorpora una 

causa de la crítica, indicando que esta puede provenir no sólo del impulso dado al 

proyectar sino también de una opinión o un impulso teórico externo al proceso. 

Una conclusión provisoria de esta interpretación es que si partimos de afirmar que 

la investigación es la manera de producir conocimientos (entendiendo por producir no sólo 

crearlos ex nihilo sino también transformarlos) y observamos que el conocimiento también 

puede ser creado y transformado por la experiencia del proyectar y los diseños realizados 

reconocidos críticamente, entonces es posible afirmar que al producir conocimientos 

investigar y proyectar pueden ser equivalentes, no iguales ni lo mismo. En esto concuerdo 

con Sarquis. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      266 : 319 

3.1.3.b.- Conceptos 

En principio señalo que puedo organizar los conceptos convocados por las 

palabras claves según campos que se relacionan de manera abierta y dinámica (ver anexo 

Nº 19): 

1. Conceptos de un campo filosófico: que aluden a concepciones metarquitectónicas. 
2. Conceptos de un campo teórico: donde se integran conceptos básicos, conceptos 

diferenciales y conceptos relacionales, teniendo como núcleo al campo filosófico. 
Son estos los conceptos constituyentes de un nivel teórico firme. 

3. Conceptos de un campo praxiológico: en el que hasta ahora identifico unos 
conceptos sintéticos que integran conceptos provenientes del campo teórico y 
median su aparición en los siguientes campos. 

4. Conceptos de un campo técnico: en el que hasta ahora reconozco la aparición de 
referencias, directas e indirectas, que mediarían al núcleo constituido por los 
campos anteriores con otros ámbitos disciplinares y vivenciales. 

 

Desde ese orden, puedo presentar las palabras claves más anotadas de la 

siguiente manera: 

1. Habitar (11), campo filosófico, concepción metarquitectónica 
2. Paisaje (15), campo teórico, concepción relacional 
3. Articulación (12), campo teórico, concepción relacional 
4. Topofilia (19), campo teórico, concepción relacional 
5. Memoria  (11), campo teórico, concepción relacional 
6. Patio (11), campo praxiológico, concepción sintética 

 

Creo que estos seis conceptos, ordenados de esta manera, son las claves de mi 

discurso arquitectónico. 

 

3.1.3.c.- Proyectos 

Como se anota en la tabla comparativa de los análisis editopológicos que he 

realizado, cada uno de los casos sugiere un proyecto: 

1. Exaltar el espacio público en el que se fragua la ciudadanía: …un lugar para la 
ciudadanía concebido desde la inocencia, el ocio amable y la conversación, basada 
en la concepción de que el afuera es un adentro ideal.  

2. Representar una idealización de vida ciudadana consciente del paisaje en el cual 
acontece: …un lugar para la ciudadanía imaginado desde la esperanza, simbolizada 
en la poesía de un patio. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      267 : 319 

3. Proporcionar espacios públicos en los que se promueva y represente un bienestar 
ciudadano, comprendiendo salud como intensa plenitud de la vida: …un lugar para 
la ciudadanía imaginado desde el bienestar; expresado a través de racionalidad, luz 
natural y paisajismo. 

 

El concepto que podría considerarse común a los tres proyectos es el de 

ciudadanía, nombrado de tres maneras: «la ciudadanía», «vida ciudadana» y «bienestar 

ciudadano». No significan exactamente lo mismo: la primera tiende a una ontología, la 

segunda sugiere el devenir de ese ente y la tercera el estadio máximo de su realización. Sin 

embargo, permítaseme sostener el primero: ciudadanía. A este concepto se asocian los 

siguientes de manera directa: inocencia, amabilidad, conversación, esperanza, salud, vida 

y bienestar. A través de todos se alude a quien es ciudadano, es decir, a quien habita. Y en 

un sentido correcto debería señalar a quienes habitan, pues la ciudadanía remite tanto al 

ser individual como al social. Las tres expresiones aluden a una entidad concreta, 

constituida por todas las personas que la encarnan y la actúan; una entidad ideal, referida 

a la duración de esa entidad concreta convertida en característica que identifica a quienes 

la encarnan y practican y, finalmente, a un estado alcanzado por quienes son y se 

reconocen como ciudadanos, es decir, personas que se realizan como tales mediante su 

habitar en el mundo. 

En cuanto a los espacios en los que acontece la ciudadanía, se identifica lo 

siguiente: el espacio público y el paisaje como las concepciones espaciales macro; 

caracterizadas por la identificación circunstancial de afuera, es decir, la ciudadanía como 

realidad que se expresa en un afuera. Téngase en cuenta que comprendo el afuera como 

otro adentro, en este caso, el adentro por el cual ejercemos nuestras facultades de 

construir sociedad, el cual difiere del adentro en el que identificamos nuestra intimidad, 

nuestro ser de individuo; en ese sentido, el paisaje es el afuera que adquiere la 

connotación de un adentro ideal mientras que el patio, por ejemplo, alcanzaría la 

connotación de un adentro particular. Interesa hacer notar que no se precisa a la ciudad 

como realidad específica, sino a espacios dentro de ella o al campo en el que ella 

acontece; por lo que la ciudad no es el espacio que de manera directa causa y sostiene a 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      268 : 319 

la ciudadanía sino la expresión espacial de esta, su consecuencia –si podemos expresarlo 

en estos términos–, fundada en la construcción de los distintos afueras que concebimos. 

En definitiva, si pudiese expresar en una sola oración lo que considero es el 

proyecto en el que he insistido a través de los tres casos estudiados diría lo siguiente: 

Concebir lo edificado en el paisaje como soporte espacial intenso del ser 

ciudadano. 

 

3.1.3.d.- Temas 

Entiendo por tema aquel principio esencial de orden entre los elementos, sujeto a la 

táctica proyectual y que particulariza al diseñar de un arquitecto. A partir de todo lo 

observado y descrito hasta aquí, pienso que hay dos temas destacados en mi hacer, que 

se fusionan: 

1. La relación centro-bordes. 
2. El horizonte, lo horizontal y la horizontalidad. 

 

Respecto de la relación centro-bordes debo decir que observo que se pone de 

manifiesto en la insistente relación entre los espacios patio y calle. Insisto en describir la 

edificación como la construcción de umbrales entre esos dos espacios. El patio siempre 

conforma alguna clase de centro –por lo que reconozco que concibo distintos tipos de 

centro y de centralidad, aunque suene paradójico–. El paradigma del patio es una fusión 

entre la imagen del patio en la Casa de las Bodas de Plata en Pompeya, el primer patio de 

la Casa del Congreso de Angostura y el patio de una casa tradicional en Venezuela (como 

el de la casa del poeta José Antonio Ramos Sucre, en Cumaná). La calle es todavía una 

idealización más amplia y, por tanto, más ambigua, pues fusiona una de las calles internas 

al área del Centro Histórico de Ciudad Bolívar (como por ejemplo, la calle Igualdad, la 

Boyacá o la Carabobo), el Paseo Orinoco en la misma ciudad y la Avenida Libertador en 

Caracas. Así, como tema, busco desarrollar distintas intensidades en la relación entre esas 

dos clases de lugares idealizados: el que construye un sentido de arraigo respecto del que 

construye un sentido de temporalidad. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      269 : 319 

El otro tema destaca la relación entre una concepción espacial ontológica, una 

concepción de relaciones espaciales y una concepción de cualidades espaciales. Es una 

concepción espacial ontológica por cuanto el horizonte es la definición de una entidad 

ideal, producto de la imaginación humana, determinada por los límites de su capacidad 

sensible y que concibe el sitio de unión entre tierra y cielo, las dos realidades cósmicas que 

ordenan originariamente nuestra existencia. El horizonte es la unión de las realidades que 

nos ordenan. Lo horizontal es el desarrollo de esa unión en un sinnúmero de posibilidades, 

producto de nuestra capacidad de percibir diferencias y predicar sobre los vínculos entre 

las mismas, comenzando por dos que, nuevamente, originan y determinan nuestra 

existencia: latitud, representando la relación entre los sitios exactos del horizonte por donde 

nace y muere el sol; y la longitud, representando la relación entre el horizonte que se 

extiende ante nuestra vista y el que se oculta de ella, comprendiéndonos como mediación 

entre ambas. Lo horizontal es la relación entre las diferencias del horizonte respecto del 

cual, y entre las cuales, nos comprendemos y, a partir de esa relación, construimos 

múltiples horizontes. Finalmente, la horizontalidad es la descripción que hacemos del 

orden de una determinada realidad, al percibirla y construirla perteneciente a lo horizontal. 

La horizontalidad es la cualidad que predicamos de pertenencia a los horizontes. 

Paradigmas desde los cuales pienso estos conceptos son: el Pabellón Alemán de la 

Exposición Internacional de 1929 en Barcelona (la horizontalidad intensa y fluida); el Museo 

de Arte Kimbell en Fort Worth, Texas (la horizontalidad ordenadora); el Instituto Salk de 

Estudios Biológicos en la Jolla, California (la horizontalidad trascendental); la Villa Savoye 

en Poissy (la horizontalidad estratificada: la horizontalidad centrípeta-centrífuga, la 

horizontalidad contenida y continente, la horizontalidad trascendental); la planta baja de la 

FAU-UCV (la horizontalidad orgánica).  

 

3.1.3.e.- Manías proyectuales 

El DRAE indica que manía puede ser entendido como «extravagancia, preocupación 

caprichosa por un tema o cosa determinada», y también como «afecto o deseo 

desordenado.» En ese sentido, uso el término para reconocer ciertos aspectos, muy 

evidentes, que lucen arbitrarios o de origen inexplicable, pero que se repiten con insistencia 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      270 : 319 

en cada uno de los casos y he desarrollado argumentos para emplearlos. Los enumero a 

continuación: 

1. Patio y corredor (aproximación tipológica). 
2. Composición tripartita (orden clásico). 
3. Aleros extensos (aproximación racional-ambiental-historicista). 
4. Gama cromática abierta (uso lúdico del color) 
5. Tensión entre cuadrado, rectángulo y arco de circunferencia (aproximación 

racionalista, referencia al principio pitagórico de armonía) 
6. Predominio de la luz natural (aproximación racionalista-ambiental) 
7. Liberar paredes (planta libre; referencia a modernidad) 
8. Articulación de esquinas (orden clásico) 
9. Distinción entre espacios servidos y espacios servidores (referencia a orden 

kahniano). 
 

3.2.- EN BÚSQUEDA DEL PAISAJE QUE NO HE DE SER 

Desde la exploración inicial e intuitiva de mis trabajos para comenzar a formular el 

TFG y, muy específicamente, desde la selección de los casos que he estudiado aquí, 

llegué pronto a una afirmación que fue la que tomé como base para elaborar el 

componente de los ejercicios de proyecto que desarrollo en este punto. 

De esa exploración inicial de los casos, concluí provisionalmente que pensaba que 

yo sólo basaba mi proyectar-diseñar en los argumentos del reconocimiento del paisaje 

(entorno-sitio) y del estudio de usos al habitar (programas). De hecho, parecía que todo lo 

explicaba con base a esas dos concepciones puestas en relación y creía que todo otro 

argumento estaba abierto para adaptar el proceso de diseño a las circunstancias que cada 

uno de ellos y la relación entre ambos exigiesen. De ese modo, pues, sintetizaba mi 

proceso de proyectar-diseñar. 

En consecuencia, aun mucho antes de tener desarrollado todos los aspectos del 

punto anterior (3.1.3) me planteé la realización de tres ejercicios de proyectos que tuviesen 

como condición inicial el hecho de no haber seleccionado a priori un paisaje y no 

predeterminar un programa. Por lo menos, así lo creí. 

Era casi insoportable para mí asumir que tendría que proyectar sin saber en qué 

lugar habría de hacerlo. Sentía que no me importaba si no tenía la condicionante del 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      271 : 319 

programa. Eso fue lo que interpreté como aspecto clave de mi proceso proyectual al 

comparar los tres casos previos: el caso de la Plaza de la Poesía no partió de una petición 

de programa y, respecto al paisaje, sólo nos exigieron considerar “la ciudad como 

laboratorio”; por lo tanto, no había programa previo y la ciudad era un paisaje ideal, pero 

no el paisaje para mi proyectar. No sentí problema en esa oportunidad, pues me anclé en 

la búsqueda de ese paisaje: la Caracas en la que voy siendo. Pero, para los ejercicios de 

proyecto, me proponía actuar sin ni siquiera ese dato. ¿Podría pensarme como arquitecto 

sin saberme en relación con un paisaje? 

A continuación explico lo que hice, cuándo y qué pienso al respecto. 

 

3.2.1.- Desde el fondo de mis ojos: intentos e intensiones hacia tres proyectos 

En esta sección desarrollo lo que en el punto 1.2.3 definí como visión perspectiva y 

que me propuse como ejercicios editopológicos que me permitiesen explorar qué podría 

reflexionar acerca de mi proceso de proyectar-diseñar si no contaba con paisaje y usos 

como datos predeterminados para la acción.  

Al sentir que no podía simplemente decir que iba a hacer tres ejercicios de 

proyectos, me obligué a enunciarlos, redactándolos como títulos. Para mí un título es un 

acto intenso de síntesis, prácticamente un acto poético. El título como anticipación es, 

además, poesía en su estado más salvaje: la intuición mostrándome sus fauces. Así que 

claramente esos títulos que di a los ejercicios de proyecto fueron anticipaciones de lo que 

haría; en mi modo de actuar, bocetos y, por tanto, un acto primigenio de diseño en cuya 

más profunda interioridad palpita un proyecto. 

Reescribo de nuevo los tres títulos o enunciados: 

1. Desde el espejo del baño: la ciudad como patio 

2. Desde las ruinas circulares: la memoria como laberinto 

3. Desde una mesa en Caracas: el recorrido de los cantos cardinales 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      272 : 319 

En los tres hay un espíritu literario prevaleciendo, una intensión poética que sugiere 

espacios, imaginables desde obras de la literatura propia o que me han marcado 

definitivamente: Desde el espejo del baño es el título del poemario que escribí y que recibió 

un premio el año 2000; Las ruinas circulares es un cuento de Jorge Luis Borges (1944) y La 

mesa y Caracas son dos poemas de Eugenio Montejo (1978); Cantos cardinales es el título 

de mi último poemario publicado hasta ahora (2007). 

También en los tres hay una anticipación de mis recursos proyectuales que se 

anunciaron como los más evidentes, reitero, en un acto intensamente intuitivo –hasta 

donde me es posible reconocer: lo tipológico como estrategia formal (el patio, el laberinto); 

la topofilia como valor espacial (la memoria); la relación espacio-tiempo como orden (el 

recorrido) y el paisaje como unidad (Caracas, la ciudad). 

Es claro también, ahora, que aunque me propuse no predeterminar un paisaje, éste 

estaba latente ahí y se manifestó como una contradicción que sólo ahora, al final del 

trabajo, es que creo parcialmente reconocer: aunque la referencia inicial es al poema de 

Montejo, el poema es en sí mismo el paisaje. Otro asunto que debo reconocer es que los 

tres títulos no son ingenuos, están vinculados a lo arquitectónico. ¿Podría yo decir que mi 

poesía no lo está? ¿Podría decir yo que cualquier cosa que haga, aunque yo mismo no me 

lo crea, está vinculada a la Arquitectura? A la primera pregunta debo responder que no, 

reconociendo también que no es el único ni central tema de mi poesía (afirmación que 

parece una perogrullada y pido excusas por eso). De la segunda pregunta, que quizás es 

impúdicamente retórica, sólo puedo decir que lo intento, pero que muchas veces siento 

que no me es absolutamente natural, lo que en no pocas ocasiones atenta contra lo que 

creo ha sido mi vocación original, aunque evidentemente no la única. 

En todo caso, se trató de tres “abstracciones” que digo haber trabajado en “taller”. 

Reitero que esas abstracciones son expresiones intuitivas o poéticas de mis procesos de 

producción de conocimiento y de producción proyectual. En cierto sentido podrían ser 

comprendidas como hipótesis, que es el valor que asigno también a los bocetos. En mi 

caso, creo que los bocetos son conceptos, porque creo que trabajo de tal modo que lo 

conceptual precede con fuerza a lo perceptual. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      273 : 319 

3.2.2.- Fuera de mis ojos: palabras proyectadas hacia otros paisajes 

 

Había decidido no proceder predeterminando paisajes ni usos (por lo menos, no en 

un sentido plenamente explícito). También había hecho los bocetos escritos, desde los que 

pensaba que algo se iniciaba.149 En realidad, sí los pensé como hipótesis, lo que he hecho 

es caminar hacia ellos, viendo cómo transcurría ese caminar; pues todo el trabajo puede 

entenderse como un sistema interpretativo que explica un acto puramente poético. 

Tardé mucho en arrancar esta parte del trabajo. Toda clase de complejos y excusas 

vinieron a apuntalar en mí el miedo a hacerlo. He sentido mucho miedo de hacer todo el 

TFG, pero en particular los ejercicios de proyecto me aterraron. 

Como siempre, traté de ser lineal en mis procedimientos: una vez que terminara las 

fichas editopológicas, entonces pretendía hacer primero el número uno, luego el dos y así. 

La realidad es que procedí con un desorden que, por vergüenza, casi no puedo describir. 

Mucho tiempo pasó mi cuaderno de dibujos sin que trazara una línea. La hoja 

blanca se hizo dueña de mi imaginación.  

Copié los bocetos escritos; copié los poemas, el cuento de Borges, los pegué en el 

cuaderno. Los leía y releía buscando en ellos el camino. Releía lo que había escrito cuando 

redacté el proyecto de este trabajo. Aunque traté de “arrancar a proyectar sin analizar”, no 

pude hacerlo. Y una frase, conversando, surgió: cuando no hay lugar, la palabra es el 

primer lugar.  

Cuando no hay lugar, la palabra es el primer lugar.  
Cuando no hay paisaje, las palabras son el paisaje de la creación. 

Así que me encontré con otro paisaje: las palabras.  

                                               
149 Mi co-tutor, el Prof. José Humberto Gómez me sugirió que en realidad significan “hacia dónde voy”, esto es, el proyecto como anticipación y no 

como ímpetu, como un “desde”. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      274 : 319 

Todo comenzó a desprenderse, muy débilmente al principio, desde las palabras: 

tomé los títulos como el hilo que me ayudaría a encontrar una salida de ese laberinto en el 

que me convertí. 

3.2.2.a.- Desde el espejo del baño150: la ciudad como patio 

El poema cuyo segundo verso da nombre al libro se inicia con los versos: «Todas 

las mañanas me asomo a la ciudad / desde el espejo del baño». Todo el poema es una 

tensión entre lo que se inicia y lo que termina: las mañanas son todas, muchas, pueden ser 

enumeradas porque nuestra conciencia las contempla, pero la noche, esa que prevemos 

en los reflejos que anuncian nuestro devenir, es decir, en todo lo que hacemos, la noche 

que nos enseñó Gerbasi: «Venimos de la noche y hacia la noche vamos», ésa sólo es una e 

inexorable. 

En el poema, el inicio, es decir, la mañana y la ciudad están unidos; lo que transita 

hacia la noche es un yo que se va despojando, renunciando lentamente de sí; pero la 

ciudad es el anuncio de la vida que acontece, que insiste, la que recibe «algún rastro de 

lluvia» es decir, de vida que se aviene, que comienza, es el agua que hace fértil a la tierra y, 

por tanto, restos de sueño que persisten, que hacen palpitar la vida urbana. 

La primera estrofa del poema es la esperanza, la íntima –¿podría ser de otra 

manera?– esperanza de continuar viviendo por alguna luminosa razón en la que la ciudad 

es fuente de esa esperanza, alcanzada, buscada desde el espejo, es decir, desde la 

contemplación de la más cruda intimidad. Porque ese yo que se contempla está hecho de 

ciudad, es decir, de una posible esperanza. 

Ese anhelo por contemplar lo íntimo une los extremos: la ciudad y un patio, el patio 

que cada uno de nosotros, en su intimidad, puede ser. El patio es breve centro de la 

ciudad que nos conforma. ¿Cuál ciudad? La que nos nombra, la que nos ha sido dada, la 

que nos hace suyos siendo nuestro paisaje. 

El patio es el corazón; un pecho vivo. 
                                               

150 Ver el poema (Texto referente Nº 1) en el anexo # 7 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      275 : 319 

Mas, todo se inicia en el acto de mirar aun más adentro, desde el espejo: la ciudad 

buscada está adentro y ello supone una perspectiva vital: de adentro hacia afuera. Eso es 

un sentido de vida que me funda y que me ayuda sostener un aliento de esperanza, para 

creer cada mañana que es posible continuar. Ahora bien, ese adentro buscado es también 

el afuera que me ha hecho, porque el afuera, ya lo he dicho antes, es otro adentro: el 

adentro en el que somos: el paisaje. 

Como si de un problema que necesita ser “resuelto” (lo cual dice mucho de cómo 

me enfrento151 al acto de proyectar-diseñar) en el primer croquis que hice desde este 

boceto escrito me preguntaba: «¿cómo está la ciudad en un baño?» y me respondía: «la 

solución más obvia: una ventana». Así que partí desde una obviedad (fui poco creativo al 

respecto), pero de esa perogrullada surgieron dos dibujos que me interesaron mucho: el 

primero, en el que esbozo la casa como un gran corredor abierto hacia un patio que está 

francamente abierto, a su vez, hacia la ciudad como paisaje y, el segundo, en el que la 

ventana es el espejo y se abre o cierra dejando entrever la ciudad. 

El primero en realidad es el tercer croquis en la hoja en la que buscaba el proyecto. 

Ahí se hace evidente de nuevo mi insistencia por fundar mi proyectar en lo que interpreto 

del entorno: el primer croquis es un esquema, casi una primitiva tomografía, vista en planta, 

de Caracas. En una franja que debe ser descrita de norte a sur se observan dos tipos de 

líneas sinuosas, la de arriba (norte) levemente ondulada y, en consecuencia, casi recta, 

ordenadora, interpretable como un horizonte nítido; la de abajo (sur) muy sinuosa, casi con 

picos y simas profundas; entre ambas una retícula; por encima de la línea norte, un punto y 

un nombre: “El Humboldt”, dentro de la retícula, un micro rectángulo y otro nombre: “La 

Previsora” y, por debajo de la línea sur, un punto encerrado en un círculo y un llamado a 

una frase “un lugar para una casa”. Establecí así un paisaje. 

El segundo dibujo es el esquema más básico posible de la planta de techos de una 

casa en medianera urbana; característica de cualquier centro de ciudad en Venezuela (y en 

otros tantos países). Mi experiencia vital remite muy especialmente a La Candelaria, La 

                                               
151 Nótese que insisto en pensarlo como una “confrontación”, lo cual significa un contrasentido. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      276 : 319 

Pastora y Angostura. El esquema muestra dos líneas paralelas denominadas medianeras y 

luego una “C”, hecha de un trapecio isósceles cuya base coincide con una de las 

medianeras y dos trapecios rectos, perpendiculares a las medianeras y cuyos lados 

oblicuos calzan con los dos lados oblicuos e iguales del primer trapecio. Así la forma 

descrita, rellena de líneas reforzando su condición de ser lo material, queda ubicada entre 

las dos líneas medianeras atrapando un vacío rectangular al que llamo “patio” entre ella y 

una de las líneas (por lo que podría interpretarse como parcial o circunstancialmente 

atrapado), mientras que a la figura llena la llamo “casa”. En definitiva: entre unos límites 

determinados, la casa es una realidad llena que contiene parcialmente un vacío al que 

llamo patio. 

El tercer croquis describe aquella realidad llena que llamé casa, pero ahora los 

límites han cambiado: las dos medianeras están dibujadas perpendiculares al dibujo 

anterior y paralelas al croquis “tomográfico” de Caracas; intersecando a ambas se extiende 

una línea que denominé “calle”; de tal forma que la figura en “c” anterior queda paralela a 

la calle y, sus lados menores, paralelos a las medianeras, sin tocar ni a estas ni a la calle. 

El vacío anterior, denominado “patio”, sigue claramente delimitado por el perímetro de las 

franjas previas pero se añade una nueva línea independiente que lo cierra como figura y lo 

delimita ante el resto del vacío de la hoja en la que anoté “ciudad_paisaje”. El detalle es 

que a la figura que representa a la “casa” la subdividí internamente en dos franjas 

concéntricas al patio, de anchos desiguales. A la de menor ancho y contigua al patio, en la 

línea de perímetro con este, dibujé una serie de círculos que representan secciones de 

columnas vistas en planta; en consecuencia, aludo a un “corredor”. Pero, en todo caso, el 

dibujo hecho hasta este momento no explica la frase escrita al final: «la casa es un gran 

corredor». 

El dibujo del espejo-ventana describe algo muy poco convencional (por lo menos 

para mi experiencia vital): la ventana del baño (léase también, el espejo) es panorámica y 

se abre por completo hacia la ciudad como paisaje pictórico. La posición del espejo-

ventana es la usual en un baño, en el sentido más pragmático: sobre el tope del 

lavamanos. Es la vista sugerida en el esquema “tomográfico” del croquis antes descrito. 

No hay leyendas o anotaciones que así lo indiquen, pero quienes conozcan Caracas 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      277 : 319 

sabrán que en el dibujo de ella se distinguen tres elementos claves: la silueta ondulada del 

Ávila, en su cima más alta un rectángulo que es asociable al hotel “Humboldt” y cerca del 

espejo, donde alguien se refleja, otra figura, “La Previsora”.  

Mucho tiempo después hice dos dibujos más, asociados a este tema. Se trata de 

una perspectiva y una planta. La primera es muy difícil (por no decir que imposible) de 

asociarla a los dibujos anteriormente comentados. Se trata de un suelo, una pared y un 

árbol, ordenados ante un horizonte rectilíneo y alguien se haya parado bajo el árbol. La luz 

parece ser intensa y muy cercana al mediodía. En la pared, lisa, apenas se deja entrever 

una sombra al extremo más alejado de nuestra vista, quizás para una entrada. Este es, en 

definitiva, un ambiguo dibujo del patio o de la fachada de la casa. Pareciera no pertenecer 

a ninguno de los dos, sin embargo, ése es el espíritu de esa casa. La planta así pareciera 

sugerirlo. 

La planta, a primera vista, pareciera ser la de una casa de patio y corredor 

convencional. Lo curioso ocurre cuando distinguimos que lo que está confinado por los 

muros de la casa son los retiros, los jardines perimetrales de los retiros. La casa es una 

planta completamente abierta en el corredor, es decir, todas las actividades de la casa, 

apenas sugeridas por los iconos del mobiliario, están dispuestas en el corredor. No dibujé 

el baño. No supe dónde ubicarlo; lo que interpreto como no saber dónde acontece la 

“asquerosa privacidad” a la que aludía Alberto Sato en una conferencia que una vez le 

escuché. El dibujo se completa con un rectángulo que alude al patio; un árbol situado en 

uno de los extremos, compensando la tensión entre simetría y asimetría intentada en la 

disposición de los accesos y el mobiliario, pues en el medio del tramo mayor del corredor, 

perfectamente ante la vista al paisaje, está la cocina-comedor, el lugar en el que en nuestra 

sociedad se hace familia. En los dos extremos, a ambos lados de la cocina, enfrentados 

uno a otro y en escorzo a la vista, la sala y el dormitorio, es decir, lo social y lo íntimo. Unas 

líneas representan curvas de nivel, aludiendo a un relieve abrupto. Nada lo indica, pero las 

dibujé pensando en un suelo que baja desde el patio hacia el norte; por lo que hay que 

interpretarlo como la casa abriéndose hacia el paisaje. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      278 : 319 

El dibujo termina con una pregunta: «¿Puede el íntimo universo de la cama estar en 

el corredor?» 

3.2.2.b.- Desde las ruinas circulares152: la memoria como laberinto 

Permítaseme anotar estas líneas extraídas del cuento de Borges: 

Hacia la medianoche lo despertó el grito inconsolable de un pájaro.  
…la intolerable lucidez del insomnio se abatió contra él. 
…soñó con un corazón que latía. 
 
Las ruinas del santuario del dios del fuego fueron destruidas por el fuego. 

 

Resonaban insistentemente en mi memoria, alrededor de este trabajo. 

Dije que me costó mucho iniciar los ejercicios de proyectos. Todo parecía muy 

claro, pero no debía intentar proyectar nada si no había hecho antes las fichas de las 

editopías precedentes. Las palabras fueron el hilo mediante el cual comencé a moverme 

por el laberinto; al principio, creyendo que saldría de él, luego me di cuenta que hay una 

cierta felicidad de estar en él. 

El laberinto se abrió y fue este el ejercicio de proyecto con el que realmente inicié 

esta etapa, ya intensa y profusamente. Todo se hizo pregunta: ¿qué sabía yo de 

laberintos?, ¿por qué me fascinan?, ¿por qué me fascina la historia de Dédalo?, ¿cuál era el 

primer laberinto de la historia?, ¿cómo era el palacio del Cnossos?, ¿por qué es tan 

conocido y tan reproducido el laberinto de la Catedral de Chartres?, ¿qué relación podrían 

tener en mi mente con el Pabellón Arnheim (1966) de Aldo van Eyck?, ¿por qué los 

asociaba? 

Lo primero que hice fue tratar de saber algo sobre el Palacio de Cnossos, sobre el 

mito del Minotauro, sobre los mitos construidos en torno al laberinto, imagen que, demás 

está decirlo, es una de las más trabajadas por Borges. 

                                               
152 Ver el cuento (Texto referente Nº 2) en el anexo # 8 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      279 : 319 

Luego, en la ansiedad por proyectar más que analizar, comencé a hacer dibujos, 

predominantemente perspectivas. Representaciones pretendidamente ingenuas, 

despojadas idealmente de todo lo que he creído saber. Aparecen unos dibujos que son 

muy reiterados por mí desde que comencé como profesor en la FAU: en un aparente 

desierto completamente llano, dibujo primero un suelo y después voy dibujando distintas 

variaciones de esas paredes. En todos los dibujos hay una imagen que representa a un 

hombre solo (en este caso, un minotauro), parado en o contemplando hacia el lugar que 

diseño. Siempre es un lugar muy básico, esencial, en el que trato de expresar la intensidad 

del sol y de las sombras arrojadas, la soledad de quien contempla. En lo más hondo de mi 

mente quisiera emular a De Chirico, pero eso sólo es una pose pretenciosa de mi parte. 

 Luego de esas perspectivas, intenté una serie de plantas, tratando de representar 

desde lo más elemental y progresivamente ir haciendo más compleja la cantidad y 

disposición de los elementos. Lo cierto es que antes y ahora el suelo es un cuadrado y los 

cambios se iban produciendo desde el temor a un aburrimiento, al miedo de estar 

“avanzando hacia el agua tibia”. Pensaba que podía hacer un sistema con esas piezas 

básicas para que, a modo de “Lego” (como tantos hemos hecho y recordado tantas veces) 

ensamblar algo mayor, un conjunto más interesante. El caso es que todo se ordena en un 

mismo nivel, no hay exploraciones de espacios a doble altura o más. Incluso aparece una 

axonometría a mano suelta que me recuerda en algo las casas patio de Mies (por 

supuesto, guardando las obvias y enormes distancias, pues mis dibujos apenas podrían 

ser considerados como un muy tímido remedo de aquellas).  

Traté de sistematizar paso a paso cada decisión, explicarla, justificarla. Ello devino 

en detención. Me permití dibujar de nuevo sin tratar de razonar lo que hacía. Los dibujos de 

plantas de laberintos se producían lúdicamente, pero sin mayor interés. 

Buscando de nuevo razones para actuar, recordé el patrón laberíntico de la Catedral 

de Chartres y, muy especialmente, el Pabellón Arnheim de Aldo van Eyck en el Kröller-

Müller Museum de Holanda. De la observación de estas obras pasé por la idea de que si 

proyectaba un laberinto, lo haría de tal modo que quien lo recorriese pudiese percibir el 

centro, debido a la altura que tuviese un lugar ubicado en él. Una vez más, yo no podía 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      280 : 319 

actuar si no precisaba el centro, si no disponía una orientación. Ello me llevó a considerar 

razones del ángulo visual del ojo humano y en el boceto que hice, el centro fue 

representado por el Tempietto de Bramante. 

Acto seguido anoté esto en mi cuaderno: 

«…¿Si rediseñara el Tempietto de Bramante?.  
La memoria como laberinto, las ruinas circulares, soñar lo que otro ha soñado.  
“El consejo de “siempre doblar a la izquierda” me recordó que tal era el 

procedimiento para descubrir el patio central de ciertos laberintos.” Borges, el jardín de 
senderos que se bifurcan, Oveja negra, p.88153 

“…nadie pensó que el libro y el laberinto eran un solo objeto”, p.92. 
“…me sugirió la imagen de la bifurcación en el tiempo no en el espacio…”, p.93 

 

En ese instante sentí que se abrió un dique y dibujé un boceto, un esquema en 

planta de un lugar que tenía claramente demarcado un centro, una frontera y una zona 

media. En ese boceto ordené, a partir de un cuadrado, el patio del corredor “fantasmal” 

que imaginé para la Casa de la Poesía en la Avenida Libertador; dentro de ese patio se 

ubicaría el Tempietto, significando una memoria, un monumento. Para llegar al corredor 

habría que pasar por una zona que reproduciría la sensación espacial de recorrer el 

Pabellón Arnheim y entre este y la frontera, “el jardín de senderos que se bifurcan”, hecho 

del conjunto ordenado de todos los microlaberintos que antes trataba de imaginar. Todo 

ello, además de ser un recorrido por mi memoria, era una alegoría a la luz, a nuestro 

tránsito entre sombras y luz para alcanzar la verdadera: la contenida; la luz adentro. 

Representé eso con otros dos esquemas, uno en sección y otro, como una “tomografía” de 

la planta, dibujando las sombras y señalando con palabras los tipos de iluminación que 

imaginaba tendría cada estancia. La frontera comencé a detallarla en planta y sección 

como una pared atravesable, recordando los bordes del auditorio en el Teatro de arte 

dramático en Fort Wayne (1966-1973) de Kahn. Los bocetos se convirtieron en la posibilidad 

de un parque, que no supe dónde podría realizar. 

                                               
153 Título de un cuento de Jorge Luis Borges publicado en el libro Ficciones (1944); tomado de la edición hecha por la editorial indicada (1984). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      281 : 319 

Ahí entré en crisis, me detuve en seco: cómo podía estar imaginando algo tan 

socialmente inútil. Anoté lo siguiente: 

«Mientras he estado haciendo estos dibujos surgió la idea de que podría convertirlo 
en un parque. Ese programa insiste porque, cuando trato de pensar en el sentido social al 
que debería volcar lo que hago (como si lo que hiciese sólo adquiere sentido si lo hago en el 
barrio, por la fuerte lucha que hay dentro de mí acerca de que el sentido de mis esfuerzos 
deben estar dirigidos a mejorar la calidad ambiental de nuestros barrios, en la creencia –en 
la convicción paradigmática– de que la calidad ambiental de nuestros barrios, en general, no 
está bien y que, lo que creo que puedo hacer como arquitecto y ciudadano, supone un 
bienestar mejorado respecto del bienestar que cada ciudadano de barrio trabaja 
empeñosamente en proveerse), tengo en mente que los alrededores de la Avenida 
Libertador, caracterizado por residencias y usos mixtos, dispone de muy pocos espacios de 
esparcimiento: las redomas no son propiamente plazas, las plazas son tratadas como 
espacios exclusivos de recreación pasiva, hay sólo un parque de bolsillo y no hay áreas 
deportivas públicas; no hay sedes comunales y los servicios públicos (policía, etc.) son más 
improvisaciones que lugares claramente dispuestos. Pienso en el terreno de la Alcaldía de 
Libertador, al sur del conjunto residencial Portal del Este (proyectado por Enrique Feldman)154. 
Creo que ese terreno podría ser un lugar estupendo para desarrollarlo como parque, próximo 
a la Plaza de la Poesía. En fin, mientras dibujaba “la sombra que separa”, pensé que estaba 
haciendo unos habitáculos peligroso, urinales, sitios para indigentes. Mi ser caraqueño niega 
la posibilidad de un espacio sin otro argumento utilitario que sólo pasar por él. Caracas es 
una ciudad… iba a decir sin poesía, pero no es cierto; dura; de poesía dura. 

La calificación de “dura” puede parecer maniquea, plana, simple. Quizás la idea de 
“ciudad en tensión” sea más pertinente. 

Un amigo, que me hizo pensar en ello, me comentó que hay quienes argumentan 
que la única finalidad de la poesía es existir y me preguntó: ¿Puede pensarse en la 
Arquitectura como un fin en sí misma?, ¿puede la Arquitectura ser sólo para existir? 

Creo que no, porque la Arquitectura no puede prescindir del habitar, en toda la 
plenitud de las significaciones de este concepto. Eso la convierte en un hecho para ser y no 
un ser en sí. ¿Puedo decir lo mismo de la Poesía? La pregunta merece más cuidado y 
reflexión. Tanto para la Poesía como para la Arquitectura. Eludir la posibilidad de un “falso 
problema”.» 

 

Luego traté de continuar, hice otros dibujos que traté de explicar en el texto que 

transcribo parcialmente a continuación: 

«Con rapidez, para no perder la imagen, dibujé. 
Hallé mi laberinto. 
Sé que ése es, aunque no sepa por qué… 
La imagen quiere hacerse dibujo. 
El proyecto quiere ser diseñado. 

                                               
154 En el que actualmente una valla anuncia que ahí se edificarán “96 viviendas dignas” 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      282 : 319 

Chartres quiere estar ahí, a su manera, es decir, a través de mi mano. 
Y Knossos también. 
El orden exacto y el orden impreciso quieren ser unidos. 
Orden y desorden en una sola realidad. 
La simetría biaxial contra la agrupación indescriptible. 
La voz de un maestro alertando contra la simetría. 
Lo asimétrico es moderno. 
No puedo ser moderno, aunque no lo recuerde y sueñe que sigo perdido en 

Knossos. 
¿Dónde está Angostura? 
La sección áurea ordenará lo asimétrico. 
Lo asimétrico se someterá a un cuadrado porque ante la nada los horizontes parecen 

iguales. 
Pero hay un sol, estoy en la tierra y fuera de mi laberinto. 
Debo entrar en él, aunque no sepa que al hacerlo, en verdad, salgo.» 

 

Luego me puse a estudiar el Tempietto lo mejor que pude. Nunca había visto su 

sección. Comencé a diseñar mi propia versión de él. Predominó el estudio de secciones. 

Trabajé hasta que llegué a una que pude pensar básicamente en concreto armado. Fue 

entonces cuando hice un boceto de planta y me detuve cuando pude dibujarlo en el patio.  

A los pocos días retomé el parque de los laberintos, comencé a proporcionar el 

conjunto, hasta que llegué a una propuesta que consideré satisfactoria en planta porque 

lograba la mayor variedad de áreas, trabajando a partir del microlaberinto como módulo. 

Me sorprendió que luego de sentir que lo tenía imaginado, comencé a determinar el 

entorno.  

Imaginé un paisaje para el parque de los laberintos. 

Ya no pude continuar. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      283 : 319 

3.2.2.c.- Desde una mesa en Caracas: el recorrido de los cantos cardinales155 

«¿Qué puede una mesa sola / contra la redondez de la tierra?» Es para mí una frase 

de aceptación de la realidad y de resignación. Una resignación sin dolor, sin el drama de la 

pérdida, sino el que otorga el pleno conocimiento de los límites propios. La mesa es la 

realidad, la realidad de lo íntimo enfrentada a la inconmensurable realidad del mundo. 

Siempre que lo leo viene a mi mente la escena final de la película basada en la novela de 

Antonio Skármeta, “El cartero”156: Neruda, un hombre solo, parado al borde de un 

continente, frente a la inmensidad de un mar, solo, íngrimo, nada más con sus recuerdos. 

Nada más con sus palabras. Todo acontece en el mundo y un hombre solo es, apenas, el 

atisbo de una brevedad. 

Eso es “La mesa” de Montejo. Mas esa mesa, esa íntima mesa está en Caracas, en 

la Caracas que él dibujo, y en la que yo siento que voy caminando tras él y, como él, 

buscándola: 

… 
Los hombres corren detrás de sus voces 
pero las voces van a la deriva 
detrás de los taxis. 
Más lejana que Tebas, Troya, Nínive 
y los fragmentos de sus sueños, 
Caracas,  ¿dónde estuvo? 
Perdí mi sombra y el tacto de sus piedras, 
ya no se ve nada de mi infancia. 
Puedo pasearme ahora por sus calles 
a tientas, cada vez más solitario; 
su espacio es real, impávido, concreto 
sólo mi historia es falsa. 

 

Y también mi historia es mínima e insignificante, tanto como lo puede ser una mesa, 

una simple y ordinaria mesa colocada en el medio de alguna calle de esta ciudad que ya 

no nos pertenece. 
                                               

155 Ver el poema La mesa (Texto referente Nº 3) en el anexo # 9; el poema Caracas (Texto referente Nº 4) en el anexo # 10 y el poema Cantos 
cardinales (Texto referente Nº 5) en el anexo # 11 

156 El cartero (1994) dirigida por Michael Radford, basada en la novela Ardiente paciencia (1985), del escritor chileno Antonio Skármeta. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      284 : 319 

¿Y el proyecto? 

Es un manifiesto existencial: es decir creo en la vida, también siguiendo a Montejo,157 

aunque esa vida se muestre con la anónima quietud de las piedras, como una nube que 

pasa llevándonos en ella como si fuésemos apenas una mínima palabra, como algo, casi 

nada, un silencio reverberando en el crujir de una ordinaria mesa detenida ante el universo. 

Éste fue el ejercicio de proyecto que más tardó en aparecer. El que no sabía por 

dónde continuar, allende el título. 

Hubo un primer amago, muy débil, en mi libreta de dibujos. Primero se leen mis 

anotaciones sobre lo que significan los cantos cardinales: el amor, al sur (desde donde 

vengo, ¿hacia donde voy?); la poesía, al norte (donde estoy); la muerte, al poniente (el 

futuro inexorable) y la vida, al naciente (la temporalidad plena). Ello se volvió un esquema 

que dibujé justo debajo de esas frases: se distinguen 3 figuras, un rectángulo muy 

alargado trazado horizontalmente en relación a quien observa la página, y dos cuadrados a 

ras de los extremos de dicho rectángulo, el de la izquierda, por encima de este y el de la 

derecha, por debajo. En el extremo derecho del rectángulo anoté una “E” (por Este), una O, 

indicando el Oeste, el Norte lo señalé por encima del cuadrado de la izquierda y el Sur 

debajo del otro. Dentro del rectángulo dice: “De Este a Oeste un corredor”. Una llamada al 

cuadrado Norte dice: Pabellón de Barcelona, Tempietto de Bramante, 4 vigas (de Solano 

Benítez) y Pabellón Arnheim. En el cuadrado al Sur, otra llamada señala: Schröder, 

Angostura, Patio, Villa Savoye. El esquema me recuerda muy débilmente la planta de la 

Casa 10 (1966) de John Hejduk.158 Pero todo quedó hasta ahí, en un tenue intento por hacer 

mi propia versión de esa casa. Nada más continuó. 

Hasta que, una vez más (y casi como una traición a mi esfuerzo), la propuesta 

resurgió de algo inesperado: la convocatoria a un festival de arte público: Por el medio de 

la calle, me inspiró. Apareció un entorno y un programa, luego que intuía lo que aspiraba a 

hacer, es decir, el boceto escrito. 
                                               

157 Ver el poema Creo en la vida (Texto referente Nº 6) en el anexo # 20. 
158 Un dibujo que nunca me he cansado de ver una y otra vez, en el libro de CHING, Francis D.K. (1979) Arquitectura: forma, espacio y orden. New 

York: VAN NOSTRAND REINHOLD. Creo que este libro me marcó la vida, mucho más de lo que soy capaz de expresar y reconocer. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      285 : 319 

Escribí una idea, la titulé e hice dos dibujos, dos perspectivas; sin pasar por la 

planta, ni una sección ni ningún otro medio de representación. Dos perspectivas hechas a 

mano suelta. “Sin pensar”, en un solo acto de dibujo. 

Lo conversé con mi esposa y lo presentamos. No fue aceptado.159  

Lo titulé: Piedra, palabra y mesa; un espacio de intimidad en medio de la calle. 

Lecturas de poesía en un lugar recreado. 160 El texto que escribí antes de dibujar fue este: 

«En el medio de una calle se situará un cubo blanco, un templete o glorieta dentro 
del cual se dispondrá una mesa servida con panes, quesos, vino. Ahí, durante toda una 
tarde, estarán dos poetas leyendo al contrapunto sus textos y escuchando música, como si 
estuviesen compartiendo ese instante en la cocina de la casa de alguno de ellos. 

A ese cubo blanco podrán acceder los visitantes y sentarse en torno a la mesa, 
disfrutar del convite y la lectura durante un momento, turnándose con otro grupo de personas 
según el ritmo que pautará un reloj de arena. 

Para aproximarse al cubo, los paseantes dejarán tras de sí el asfalto de la calzada, 
caminarán por un piso hecho de pequeños cantos rodados sueltos, hasta llegar a un tosco 
piso de madera; tarima que será el suelo de esa estancia, cuyas paredes de tela blanca 
separarán visualmente el momento de la lectura de lo que acontezca en la calle y 
resguardarán la breve existencia de un espacio de intimidad posado en medio de una calle 
de Caracas. 

Quienes se aproximen, atisbarán lo que sucede adentro; el blancor de la veladura, 
tornada en paredes que dejan entrever lo que será un recuerdo, y el presentimiento del 
instante vivido, suscitarán en ellos el deseo de entrar a un lugar donde, antes y después, 
todo será afuera.» 

 

Es importante notar la tensión a la que apunta la propuesta: la calle, sinónimo de 

movimiento e inquietud indetenible, espacio eminente de tránsito e intercambio, será 

interrumpida por “un cubo blanco”, es decir, por un sitio estático, introvertido y 

pretendidamente puro. El lugar está definido por ese cubo con una mesa adentro. El tema 

está en que para llegar a esa mesa hay que sentir el cambio que nuestro caminar debe 

experimentar: de caminar sobre la calzada, a caminar sobre piedras sueltas y finalmente 

                                               
159 Luego entendí que esta propuesta no tenía nada que hacer en un festival dominado por la música y el movimiento; una verbena festiva, dinámica 

y nocturna, que nada tiene que ver con una contemplación fundada en la quietud, pues el festival exalta lo indetenible y da una oportunidad a 
vivir la aparente subversión de tomar y vivir la calle, en una suerte de rabieta de libertad, liberadora, cosa que en la Caracas actual, 
cotidianamente se siente que no se puede hacer.  

160 Proyecto poético para participar en el V Festival de arte y cultura al aire libre titulado Por el medio de la calle 2010, promovido por la Fundación 
Plátanoverde y Cultura Chacao; a efectuarse el sábado 26/06/10. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      286 : 319 

sobre tablones de madera: de la áspera superficie donde transitan los automóviles, a una 

superficie que nos produce una cierta sensación de inestabilidad al caminar y, por tanto, a 

cuidar nuestros pasos, para llegar a una superficie que nos remite al entrepiso de antiguas 

casas. Del vértigo de vivir, a la conciencia de estar vivos para alcanzar la memoria de lo 

que hemos sido y entonces, desde ahí, reunirnos a conversar sobre lo que imaginamos. 

Es un recorrido, entonces, porque hay variaciones en los elementos arquitectónicos 

(el suelo) para alcanzar la estancia central (el cubo). Hay contraste de estancias, aunque 

las de tránsito parezcan débiles (tan débiles como los momentos de nuestra vida a partir 

de los cuales podríamos construir conciencia, experimentar la poesía). Y es el recorrido de 

los cantos cardinales porque estos son el amor, la poesía, la muerte y la vida. La fuerza de 

este recorrido arquitectónico no está en la magnitud y contundencia de los elementos que 

lo conforman, sino en la capacidad que tengamos (que quisiera poder tener) para convertir 

la experiencia más insignificante en un instante poético cuya resonancia en mi espíritu sea 

perdurable. 

Por supuesto, el diseño es sumamente incompleto. Nada dice sobre los problemas 

acústicos; no esboza bien las proporciones de los eventos; cómo resuelve su 

provisionalidad; pero su centro es alcanzar un adentro que pretende ser percibido como 

separado de un afuera, es decir, otro adentro, extenso, en el que ineludiblemente se está; 

un yo que sólo adquiere la plenitud de su significado en relación al paisaje en el que es. 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      287 : 319 

4. PRETENSIÓN TEÓRICA161 

Como lo que he estado tratando de observar en este trabajo es la relación entre las 

operaciones propias de la producción de conocimiento y las operaciones propias del 

diseño arquitectónico en el proceso de proyectación arquitectónica, en mi caso como 

arquitecto, dedico este último capítulo a intentar comparar de manera explícita ambos 

procesos. 

4.1.- ACERCA DEL PROCESO PROYECTUAL QUE DECLARÉ EN LAS FICHAS EDITOPOLÓGICAS 

Como expliqué en la sección 1.6 sobre las consideraciones metodológicas para 

este trabajo, partí por observar mi proceso proyectual en tres momentos; los cuales registré 

en fichas analíticas según los esquemas que indiqué; recuerdo: 

1. Ficha editópica: datos básicos; informar. 
2. Paisaje entorno: registro; describir, datar, inspirar. 
3. Referencias: estudiar; buscar, analizar, inspirar. 
4. Protoeditopías: bocetos; imaginar, preguntar, explorar. 
5. Anteditopías: dibujo arquitectónico; precisar, proponer, resolver. 
6. Fichaje hermenéutico: interpretación; seleccionar, explicar. 
7. Construcciones: teoremas; teorizar, argumentar. 
8. Epílogo: resumen; sintetizar. 

 

Si bien cuando produje el esquema de organización de la información ya conocía 

algo sobre la propuesta de Sarquis para la Investigación Proyectual, no tenía claro el 

protocolo que él explica. En todo caso, ni el esquema de mis fichas ni el protocolo de 

Sarquis se desprenden absolutamente de las fases que, con mayor o menor intensidad 

conceptual y con distintas formas de nombrarse, caracterizan los procesos proyectuales en 

nuestras academias y en la práctica profesional de la arquitectura en nuestro país (y hasta 

                                               
161 En Venezuela, pretención es la cualidad de ser pretencioso; esto es, presuntuoso, pretender ser más de lo que se es, llenarse de orgullo; 

pretender pasar por muy elegante o lujoso; presumir en el sentido de vanagloriarse. Quizás he incurrido en ello, al tratar de aproximarme a un 
destello de teoría, al querer fungir como teórico, al querer producir o explicar teoría desde mis insuficientes reflexiones. Mas, ojalá el 
esfuerzo prevaleciese por encima de la apariencia. No quiero ser una suerte de Dinócrates ante el juicio del lector, sino alguien que se 
esmera por pensar lo mejor que le permiten sus límites, aspirando a acercarse a una cierta intensidad teórica, más que a una pura intención 
de hacerlo, es decir, una determinada voluntad hacia el fin de saber el arquitecto que creo ser. Por eso titulo este capítulo como Pretensión 
teórica; porque es un ir hacia la teoría, procurarla, intentar que ella sea una pulsión en el discurso, advertirla como una tensión que no cesa. 
En todo caso, aclaro que estoy consciente que el deseo de teorizar e incluso el esfuerzo por lograrlo no son la medida real del valor del 
discurso que ofrezco; el cual sólo ha de sostenerse por sí mismo, sin duda, ante todo escrutinio. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      288 : 319 

donde sé, en otros países del mundo). En ese sentido, el diagrama que propongo en el 

anexo 21.1 para describir el proceso proyectual en términos muy generales suele cumplirse 

en correspondencia a los tres ciclos indicados por Sarquis: a) ciclo pre-proyectual, b) ciclo 

proyectual y c) ciclo post-proyectual. Así, la estructura de mis fichas se corresponde a ello 

(ver anexo Nº 21.5): 

1. Ciclo pre-proyectual: que abarca de manera implícita las condiciones previas y en 
mi caso incluye la Ficha editópica, el Paisaje entorno y las Referencias. 

2. Ciclo proyectual: abarca en mi caso la producción de Protoeditopías y Anteditopías, 
que según el protocolo de Sarquis, corresponderían a la Gestación poético-técnica 
la primera y a Exposición crítica-desarrollo-documentación, la segunda. 

3. Ciclo post-proyectual: integrado por el Fichaje hermenéutico, las Construcciones 
teoréticas y el Epílogo (tanto como por este trabajo en sí). 

 

Evidentemente, procedí a comparar casos de producción de editopías realizados en 

campos disímiles (profesional y académico), desde el campo de la investigación (actual). 

En los tres casos puedo afirmar que el proceso general de proyecto se cumple, aunque sin 

duda, se producen diferencias importantes en sus momentos intermedios y fines.  

Los procesos proyectuales realizados desde el campo profesional no tuvieron ciclo 

post-proyectual alguno. El realizado durante el campo académico o de formación, devino 

en este trabajo. 

Como expliqué en el capítulo Nº 3, en las fichas analíticas declaro el estudio de 

referentes antes del ciclo proyectual, pero no es cierto: sucede siguiendo a la producción 

de bocetos y no antecediéndola o, en el mejor de los casos, paralelo a ella. Lo que sí 

pareciera ocurrir como un estudio previo de cierto rigor es la elaboración del programa 

complejo en términos de utilitas, firmitas y paisaje; todo lo cual quiere decir que la venustas 

o está “absolutamente” abierta y/o estratégica (o suspicazmente) ni la declaro ni la 

cuestiono.  

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      289 : 319 

4.2.- ACERCA DEL PROCESO PROYECTUAL QUE SEGUÍ EN LOS EJERCICIOS PROYECTUALES 

Es claro que habría que diferenciar los tres casos, pues no les dediqué la misma 

intensidad de trabajo. También es necesario acotar que como procesos proyectuales se 

quedan básicamente en lo que entiendo que Sarquis llama los “Proyectos preliminares”. 

Mucho pensé hasta dónde debía llevarlos; algo en mí deseaba imaginarlos y representarlos 

en todos sus detalles y algo también me decía que no debía, pues me desviaba del TFG. 

En esa tensión me paralicé bastante. 

El caso es que si se observa la secuencia de dibujos y textos que incluyo en el CD 

anexo, sobre el ejercicio proyectual Nº 2, Desde las ruinas circulares: la memoria como 

laberinto, creo que puedo afirmar lo siguiente: 

1. El título es un boceto intuitivo, que alude a la pre-comprensión Heideggeriana y 
actuaría como Condición previa y Fines, en el sentido más amplio de estos 
términos, según el protocolo de Sarquis. (Esto aplica para los tres ejercicios) 

2. Hay una etapa “pseudo-pre-proyectual” que podría acotarse entre la búsqueda de 
información sobre el Palacio de Cnossos y el boceto sobre la fisiología de la visión 
humana. Esta etapa sería sumamente incompleta si se la juzga desde la totalidad 
del protocolo de Sarquis, pero creo que habría que entenderla como un caso 
sumamente acotado al caso de los Fines Internos Micro, de Biografía Proyectual. 

3. Toda la secuencia de trabajo desde el boceto del laberinto de la memoria hasta la 
planta del parque de la memoria en su paisaje ideal, podría ser entendido como 
etapa propiamente proyectual, acotando que sólo pertenecería a la fase que Sarquis 
anotaría como “Proyectos preliminares”, diferenciando dos momentos en ella: uno, 
muy breve, de clara intensidad poética y otro, más duradero, de aproximación a un 
rigor formal-tectónico. 

4. Es posible observar el desarrollo general de mi pensamiento durante ambas fases, 
(aunque no exhaustivamente) gracias al diario o cuaderno que llevé para ello, en el 
cual traté de registrar al máximo mi proceso de pensamiento manifestado a través 
de dibujos y anotaciones. 

 

Sobre el ejercicio proyectual Nº 1, Desde el espejo del baño: la ciudad como patio; 

debo reconocer que el trabajo apenas se expresa en dos momentos sumamente 

incompletos: uno “pre-proyectual” que no se registra más allá del poema y del boceto 

obvio; y otro que ocurre como proyectual muy preliminar, con los dos bocetos de la casa. 

El ejercicio Nº 3 es aun menos suficiente para exponer el proceso proyectual, pero 

sin embargo tiene un momento pre-proyectual en el diagrama y el texto-boceto que 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      290 : 319 

antecede a los bocetos editopológicos propiamente dichos, que constituirían un momento 

proyectual súbito. 

En todos estos casos, sin embargo, estoy forzando la explicación según la pauta de 

Sarquis. Creo que así como queda sugerido en su propia exposición de los distintos 

momentos del proceso, el trabajo creativo proyectual arrancó desde el mismo momento en 

que enuncié intuitivamente los títulos de los ejercicios y de ahí en adelante sólo aconteció 

un puro proceso propiamente proyectual que da cuenta de sus veces y reveses, en un 

estado de abierto absoluto, signado por la dificultad de haberse despojado de sus datos 

básicos iniciales y de dudar del sentido de su hechura. 

 

4.3.- ACERCA DE LOS PROCESOS DE CONOCIMIENTO IDENTIFICADOS EN CADA VERSIÓN DE LOS 

PROCESOS PROYECTUALES EXPUESTOS 

Mi método de trabajo en general podría ser descrito, si se me permitiese, como 

emergente e híbrido, aunque puesto en tensión al querer aproximarme al protocolo que 

Sarquis sugiere para la Investigación proyectual; el cual no podía aplicar directamente 

porque el estudio se focalizó en una zona no claramente definida entre lo que él pauta 

como Fines Internos Micro y los proyectos Preliminares. En todo caso, tiene sentido por 

cuanto, como investigación, aísla variables (en el decir de Sarquis) y, más propiamente, lo 

que perseguía era una aproximación fenomenológica-hermenéutica a mi proceder 

proyectual. 

Precisando un poco más, creo que puedo afirmar que por la estructura de las 

fichas, pareciera que el proceso proyectual declarado por mí oscila entre el empírico-

inductivo y el fenomenológico-hermenéutico. Actúo según el primer modo para el estudio 

del Paisaje y los Programas Complejos (usando la nomenclatura de Sarquis, aunque no 

estrictamente apegado a su protocolo) y de modo fenomenológico-hermenéutico para el 

momento post-proyectual.  

Poco digo en ellas sobre el proceso de conocimiento asociado a mi proceso 

proyectual durante los tres casos analizados, previos al TFG, salvo que, como dije, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      291 : 319 

pareciera ser un híbrido casi indescriptible entre todos los métodos que he anotado: acudo 

a la memoria y a la hermenéutica para construir significados y buscar esencias, desde 

observaciones al paisaje o desde entrevistas con los posibles habitantes de la edificación 

(cuando he tenido oportunidad de entrevistarlos); trabajo de manera axiomática para 

formalizar, acusar rigor formal; de manera inductiva para imaginar la espacialización, pues 

trato de ir desde el espacio primordial hacia la constitución de una “sociedad de 

estancias”; creo que actúo de manera intuitiva-poética-fenomenológica para imaginar ese 

espacio primordial, el edítopos que guiará todo el proceso de proyecto y, finalmente, 

pareciera actuar desde un proceso de ciencia normal para tomar decisiones tectónicas 

concretas. 

Al revisar los procesos cognoscitivos asociados a los proyectuales (anexos Nº 22.4 

y 22.5) creo que puedo destacar lo siguiente: 

1. En términos muy generales podría decir que mi proceso propiamente proyectual 
abarca una fase de exploración-intuición-racionalización; otra fase de momento 
poético intenso vinculado a la declaración de proyecto y visualización de un 
edítopos y, una tercera fase, de exploración-estudio-desarrollo. 

2. Los momentos de exploración pueden ser caracterizados por ciertos matices, según 
un fin al que se orientan: recordar, intuir, proponer, argumentar, comprender, 
componer, describir, desarrollar, justificar. 

3. La primera fase que indico, de exploración-intuición-racionalización, se puede 
caracterizar por una inclinación hacia una clase de inducción-dialéctica, orientada 
hacia una construcción significativa de argumentos. 

4. El momento poético intenso vinculado a la declaración de proyecto y visualización 
de un edítopos ocurre como una conjunción entre síntesis e intuición; que se 
posiciona como un axioma o como una esencia para la siguiente fase. 

5. La fase de exploración-estudio-desarrollo sucede como un desplegarse del 
proyecto como esencia o como axioma, a través del diseño, constructivamente. 

6. Tal vez mi aparente poca actividad en busca de referentes se deba a que tengo 
como paradigmas muy claros de mi imaginario arquitectónico un edítopos 
constituido por algunas obras de Arquitectura tradicional en Venezuela, algunas de 
Kahn, de Mies, Corbusier y Villanueva. Creo que no me cuestiono esa constitución 
paradigmática, lo cual me supone una mayor reflexión para comprender sus 
bondades y obstáculos en mi proceso proyectual. 

7. El ejercicio proyectual del parque del laberinto me hace pensar que estéticamente 
busco una significación fundada en lo espacial, en tanto orden primigenio de lo 
arquitectónico, antes que en la expresividad aparente de las superficies o figuras 
adoptadas por el volumen. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      292 : 319 

4.4.- REFLEXIONES INTROSPECTIVAS 

Entiendo por reflexiones introspectivas la exposición de los pensamientos que 

procuro identificar en mí, durante el curso de una actividad, para mantener un estado de 

consciencia sobre las intuiciones y razones que sustentan mi hacer; mas buscando 

reconocer principios, métodos, formas, paradigmas que en algún momento yo pueda 

potenciar o transformar. Es un intento por sostenerme, al menos, entre el estado 

praxiológico y el propiamente teórico, descritos por Ferry.162 

Tal vez lo académicamente útil de una reflexión introspectiva se halle en el 

enunciado de unos asuntos apropiables, superando las reflexiones estrictamente 

personales que, si bien inciden y condicionan todo hacer, parecen más difíciles e 

impertinentes de compartir, de sacar provecho instrumental de ellas por parte del otro al yo; 

de aspirar que, en algún grado, alcancen el valor de un conocimiento que pareciera ayudar 

a extender los horizontes del saber que intentamos cultivar. 

Sin embargo, todo ese esfuerzo por registrar una racionalidad clara, coherente y 

pulcra, no es suficiente. Pensamientos injustificados se atraviesan entre esos esfuerzos 

creando sombras, sombras que no puedo disipar. 

Más que un discurso completo en sí mismo, lo que sigue es un breve conjunto de 

anotaciones que han quedado reverberando en mi mente, a través de mis cuadernos, 

desde distintos momentos del proceso de este trabajo. Van desde reflexiones sobre lo 

operativo hasta lo insuficiente y poético: 

1. Me doy cuenta que intento no dejar nada fuera del proceso proyectual, una vez que 
me hago consciente de ello; pretendo articularlo todo con todo, según vaya 
sucediendo. Me cuesta mucho borrar, siempre creo que debo agregar más, pues lo 
que hago siempre me parece insuficiente y muy plano. Interpreto esto como una 
búsqueda de complejidad y trascendencia que no necesariamente tiene que ser 
vista como algo positivo. Persiste la pregunta en espera de su respuesta: ¿por qué? 

2. Trabajo básicamente empleando plantas y perspectivas. Acudo a las secciones casi 
en términos de bocetos predominantemente y casi no hago alzados de fachadas. 
Reniego de las fachadas. Domar el suelo y pertenecer al paisaje es lo que significa 

                                               
162 Citado en Sarquis, 2004: 34-35; transcrito en el apartado 2.1.5 de este trabajo. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      293 : 319 

para mí el uso predominante de aquellos dos sistemas de representación de un 
habitar que me presagia. 

3. Llama mi atención, no sin vergüenza de mi propio ignorar, la ausencia que hay en mi 
discurso de temas tan pertinentes en la actualidad: el riesgo y la sustentabilidad. 

4. Desarrollo una explicación de los fines internos del arquitecto que soy, hacia la 
disciplina, expuestos como horizontes culturales y biografía proyectual, según la 
definición que de aquel concepto hago en el esquema que representa la 
concepción multidimensional de la Arquitectura, representada a partir de Sarquis. 

5. Como arquitecto mi trabajo esencial es primordialmente proveer forma. Este es el 
arké de lo arquitectónico, el centro al que se remiten todos los otros componentes 
que existencian lo arquitectónico. Forma en el sentido de proveer y prever la 
forma del habitar que rige al edificar. Es eso lo que me constituye como 
arquitecto. 

6. La forma es la construcción sintética de la estructura de orden de una realidad.163  
7. Arquitectura es la provisión de forma que rige al edificar hacia lo edificado y así se 

otorga esencia al argumento que conjuga todos los significados por los cuales una 
sociedad (o grupo social, entendido como un fragmento de la sociedad u otra 
escala del ser social) se representa a sí misma a través del edificar. 

8. Proyecto desde una parte originante hacia un todo complejo siempre incompleto; 
articulando partes disímiles que sistemática o accidentalmente se van incorporando 
en la constitución de ese todo, aspirando a una comunión de relaciones y de 
sentidos. 

9. Creo que no puedo representar mis procesos cognoscitivos de una manera 
metodológicamente pura, sino perturbadoramente híbrida, casi anárquica. Si tienen 
un orden es quizás, no tener un orden simple sino sumamente complejo, difícil de 
describir. (A pesar de que trato de ser maniáticamente lineal). No puedo dejar de 
reconocer que en momentos soy dialécticamente deductivo-inductivo, 
fenomenológico-hermenéutico. Pretendo comprenderme como construccionista-
cualitativo pero mi propensión a la soledad me hace dudar seriamente de ello. 
Pareciera que de lo que más alejado estoy es de un proceder empírico, aunque sin 
renunciar a la observación como un recurso útil al proceso de conocimiento. 

10. Comprendo al boceto arquitectónico como una hipótesis espacialmente pura, en 
tanto inferencia visual, dibujada, no enunciada, orientada al habitar. 

11. Una hipótesis arquitectónica es un edítopos y este actúa como lógica, como razón 
del proceso proyectual. 

12. Sarquis hace explícito un modelo metodológico esencial para describir el hacer 
arquitectónico. 

13. Ese modelo metodológico esencial es una base posible para caracterizar distintos 
modelos metodológicos conceptuales, los cuales se basan en algún principio 
paradigmático: la tectónica, el entorno, la belleza, la expresividad, la utilidad, etc. 

14. Cada uno de esos modelos metodológicos conceptuales se convierte en disímiles 
modelos metodológicos específicos, según la teorías auxiliares a través de las 
cuales se desarrollan la teorías bases. 

15. Una determinada concepción tectónica, por ejemplo, como teoría base, puede ser 
desarrollada de manera diferente por teorías auxiliares, en tanto se privilegie, 

                                               
163 Esta idea está en deuda con lo expuesto por Helio Piñón en su libro Teoría del Proyecto (2006). 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      294 : 319 

digamos, la concepción estructural soportante respecto de la concepción de las 
superficies constituyentes o elementales. 

16. La metodología como partido de la concepción paradigmática de la Arquitectura 
puede explicarse, según la lectura que hago de Sarquis, desde la naturaleza poética 
de la Arquitectura, su pulsión empírica. Lo metodológico pudiera entenderse como 
el primer estadio de reflexión teórica del arquitecto. 

17. Como todo paradigma, lo metodológico conlleva una epistemología y una ontología. 
Ambas son discursos que se desarrollan desde una exploración teórica a 
profundidad. 

18. En Arquitectura la teoría no es un hacer que primordialmente explica o prescribe, 
sino que impulsa y proyecta: es la anticipación de la anticipación; el proyecto del 
proyecto y por tanto “nunca se traiciona a sí misma”; porque está en “permanente 
estado de abierto” para transformarse durante el proceso de proyecto. El arquitecto 
que proyecta, piensa, hace teoría de cómo proceder; al proyectar, esa teoría cambia 
o se consolida (que es también cambiar) y por tanto, no es igual a la que le 
precedió. 

19. ¿Cómo juzgo todo esto? Evidentemente no está en mí validar ni certificar lo que he 
hecho. Este trabajo adquirirá la plenitud de sus posibles sentidos a través de la 
lectura de ojos ajenos. El trabajo ha consistido en describir lo mejor posible esta 
realidad que sucede a través de mí, procurando una comprensión que aún 
presiento muy difícil de alcanzar. 

20. ¿Qué clase de construccionista soy? 
21. Cuando pienso en el trabajo que he hecho me resulta evidente que actúo no desde 

una realidad patente que describo e interpreto, sino de representaciones de 
realidades (concretas o imaginadas) por medio de fotografías, dibujos y escrituras. 
Así que creo que lo que en realidad estoy interpretando y conociendo son apenas 
palimpsestos, reflejos, realidades especulares provenidas de otras realidades que 
no alcanzo porque, por miedo o ignorancia (en mi caso es lo mismo) me alejo de 
ellas, refugiándome en la creencia de que algo puedo hacer, aunque esto que hago 
sea nada, ni siquiera una fugaz bocanada de aire en el mundo. 

22. Mi trabajo de maestría es el camino de una soledad. Una soledad que no se merece 
y, a la vez, una soledad que no merecería ser esculcada, aguardada, capturada en 
la desprevenida posibilidad de compartirse por la búsqueda de respuestas que 
nadie, a priori, le ha interrogado. Porque se trata de la soledad de un hombre que 
sabe lo que no puede hacer, lo que no es, lo que no será. Un hombre que de tanto 
creer haber sido, yerra. Y esto, la equivocación, es su único patrimonio, su obra más 
cuidada. Nada aquí tiene vocación de instrumento, sólo el hombre que se sabe 
competente en su incompletitud. Nada aquí es universo extendido, pues es, apenas, 
universo de una limitada memoria que arde en la oscuridad de un anhelo intenso, la 
llama de una diminuta vela en la galería más profunda de una caverna mortal. Un 
único e insoportable anhelo: ¿sé lo que hago?, ¿sé quién soy? Tan sólo el silencioso 
croar de otra rana extraviada en la soledad de un hombre que recuerda la tristeza de 
un antiguo príncipe en Dinamarca. 

 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      295 : 319 

4.5.- CONSTRUCCIONES TEORÉTICAS (INTENTANDO PROVISORIAS RESPUESTAS) 

Esta sección intenta actuar como un resumen o, si se prefiere, como un juego 

equivalente de provisorios amagos de conclusiones. Utilizo las preguntas anotadas más 

como epígrafes sugerentes de un sentido que como un cuestionario propiamente dicho, a 

los que respondo, en todo caso, como en una conversación, con unos breves párrafos 

extraídos de distintas secciones del trabajo, pretendiendo resumir así mis inacabadas 

reflexiones. 

 

¿Qué creo saber hacer y qué sé que hago? ¿Qué relación 
hay entre lo que creo que sé y lo que hago? 

 

 

Como arquitecto actúo desde el protocolo convencional del proyectar, 

entendiéndolo como un proceso que va desde la recopilación de datos, identificación de 

las solicitudes y problemas que se infieren de esos datos, hacia la formulación de una 

hipótesis proyectual y el desarrollo último de una propuesta que luego de ser edificada 

sostenga su habitabilidad. He destacado sobremanera mi apego a una concepción del 

paisaje desde el cual proviene y hacia el cual se dirige todo mi pensamiento y actuación 

arquitectónica. Mi proceso proyectual se inicia y culmina en el entorno donde se emplaza lo 

edificable. 

Sin embargo, mi proceder dista bastante de ser tan claramente lineal o metódico, 

como se sugiere entrelíneas y como yo mismo quisiera demostrar. Hay una enorme 

ansiedad por estar y perdurar en el momento poético-propositivo del proyectar; lo cual 

sucede en menoscabo de los procesos pre y post-proyectuales. Incluso, dentro del 

proceso propiamente proyectual, hay una predilección por el momento constructor de 

sentidos que por el momento de construcción del rigor formal. 

En definitiva pienso que mi proceso proyectual dista mucho de ser coherente y 

conciso. 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      296 : 319 

 

¿Cómo puedo saber que sé lo que hago?  
¿Qué puedo decir acerca de los tipos de conocimientos 

que logro identificar en mi quehacer? 
 

Creo que es clave el registro pormenorizado del discurrir del pensamiento durante el 

proyecto. El diario de trabajo parece ser un instrumento útil, aunque no exclusivo para 

intentar registrar/representar ese discurrir. 

Me pienso como un construccionista, apoyado en un proceder marcadamente 

fenomenológico-hermenéutico, sin ser puro en estos aspectos, pues hay trazas 

importantes de pensamiento axiomático y perceptual en mi discurso y actos, siempre 

sujeto a situaciones dialécticas. 

Dependo sobremanera de la intuición y me pierdo entre los datos. Creo estar 

abierto a escuchar y reconocer la voz de quienes habitarán lo edificable que proyecto, en la 

medida que puedo acercarme a escuchar esas voces; pero mi tendencia a la soledad es 

contradictoria con esa declaración de intención. 

 

¿Cuáles son “las operaciones propias de la producción 
de conocimiento”? ¿Cuáles son “las operaciones propias 

del diseño arquitectónico”? ¿Hay operaciones “impropias” 
de la producción de conocimiento y del diseño 

arquitectónico? ¿Cómo “el proceso de proyectación 
arquitectónica”, en tanto contexto, determina o incide en 

ambos tipos de operaciones? ¿Qué relaciones se podrían 
identificar entre ambos tipos de operaciones? 

 

Las operaciones propias de la producción de conocimiento son todas aquellas que 

logran convertir lo sensible, los recuerdos, la intuición y las creencias en razones explícitas, 

compartibles, socializables, consensuables, debatibles. Es decir, procesos que tengan a la 

razón como pivote de su dinámica. En ese sentido, las operaciones propias del diseño 

arquitectónico son aquellas que se basan en el proyectar arquitectónico como esencia, y 

esta se caracteriza, se esencia, a su vez por una razón espacial necesaria y primordial 

fundada en el habitar como origen y destino. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      297 : 319 

Operaciones impropias del conocer son las que se apoyan en meros principios de 

autoridad o petición de principios injustificados (provengan de donde provengan), en la 

pura fe o en la intuición esotérica, no explicada hacia una comprensión. Del proceso 

proyectual, son operaciones impropias todas las que no se basan en un proyectar cuya 

esencia sea una razón espacial primordial y el habitar como origen y destino. 

 

¿Cómo describo mi quehacer arquitectónico en función 
de lo anterior? ¿Qué proyecto o proyectos he tenido en la 

mente cuando he proyectado-diseñado en los distintos 
momentos que estudio? ¿Cómo identificarlos, definirlos y 
caracterizarlos? ¿Qué crítica me formulo al reconocerlos? 

 

El concepto que podría considerarse como persistente en todo mi proyectar es el de 

ciudadanía, al cual se asocian las siguientes interpretaciones de manera directa: inocencia, 

amabilidad, conversación, esperanza, salud, vida y bienestar. Siempre aludo a quien es 

ciudadano, es decir, a quien habita en el paisaje de la ciudad. Y en un sentido correcto 

debería señalar a quienes habitan en el paisaje de la ciudad, pues la ciudadanía remite 

tanto al ser individual como al social.  

El espacio público urbano y el paisaje son las concepciones espaciales macro; 

caracterizadas por la identificación circunstancial del afuera, es decir, la ciudadanía como 

realidad que se expresa en un afuera. Teniéndose en cuenta que comprendo el afuera 

como otro adentro, en este caso, el adentro por el cual ejercemos nuestras facultades de 

construir sociedad, el cual difiere del adentro en el que identificamos nuestra intimidad, 

nuestro ser de individuo; en ese sentido, el paisaje es el afuera que adquiere la 

connotación de un adentro ideal, es decir, el paisaje es un adentro ideal; mientras que el 

patio, por ejemplo, alcanzaría la connotación de un adentro particular. La ciudad no es el 

espacio que de manera directa causa y sostiene a la ciudadanía sino la expresión espacial 

de esta, su consecuencia –si podemos expresarlo en estos términos–, fundada en la 

construcción de los distintos adentros que concebimos. 

El proyecto en el que insisto es: 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      298 : 319 

Concebir lo edificado en el paisaje como soporte espacial intenso del ser 

ciudadano. 

Mi proceso proyectual arquitectónico, aun cuando proviene de un impulso 

aparentemente solitario, se piensa ontológicamente y apunta hacia un ser social 

ciudadano, abierto, expuesto, dialéctico, articulador, constructor y comprensivo. 

Desde otra capa del pensamiento proyectual, es para mí un paradigma formal, 

estético y programático una concepción arquitectónica que resulta del cruce vivencial entre 

la Ciudad Universitaria de Caracas, la Villa Savoya, el Pabellón de Barcelona, la antigua 

Angostura, el Museo Kimbell, el Instituto Salk, la arquitectura colonial en Venezuela y la 

filosofía arquitectónica de Louis Kahn. 

No he logrado describir cómo es ese paradigma arquitectónico que declaro, cuáles 

son sus características específicas y cómo identifico los aportes de todas las fuentes en su 

constitución. 

Ello pareciera hacerme pasivo respecto de estudiar el estado actual de la 

producción arquitectónica internacional; la cual observo marcada por un vertiginoso afán 

de “singularidad”, “artisticidad”  u “originalidad” que no comparto o que miro con mucha 

suspicacia. Mi preocupación y deseo de estudio está más dirigida hacia las generaciones 

de arquitectos más próximas a la que puedo pertenecer, en el ámbito venezolano 

sobretodo y, en menor grado, en el ámbito latinoamericano, al reconocer en ellas y ellos 

una valentía y una perseverancia que parecieran estar claramente decididas a ir hacia un 

futuro que, en la actualidad, a alguien como yo se le dificulta demasiado vislumbrar. 

 

 
¿Y cómo se da en la práctica ese proceso de 

autoconciencia? ¿Qué método sigo para reconocer mis 
intensiones teóricas y mis estrategias proyectuales? ¿Qué 

dificultades identifico? 
 

La autoconciencia a la que apunto se va mostrando en la medida en que pueda 

disciplinar mi capacidad de llevar un registro cronológico-analítico, lo más acuciosos que 

me sea posible, de mi proceso de pensamiento al proyectar. Ello tiene como instrumento 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      299 : 319 

primordial al cuaderno de bocetos/estudios; que no basta con que sea un dispositivo en el 

que libremente voy dibujando y escribiendo cosas, sino que debería lograr que se realice 

de mi parte como un diario de investigación meticuloso. Sobre ese instrumento, el método 

parte de fechar cada dibujo y anotación que se haga, así como asignar palabras claves a 

cada dibujo, para ayudar a orientar una interpretación diacrónica hacia el pensamiento que 

le dio origen y contrastarlo con la interpretación que pueda hacerse a la superficie gráfica 

tal cual se presenta. El objetivo del método es dejar testimonio del discurrir del 

pensamiento que va construyendo lo arquitectónico para poder exponer al debate público 

las razones que lo sustentan; razones que, como ya expuse, son primordialmente 

espaciales, tienen al habitar como origen y destino, y esencian al proyectar arquitectónico. 

Aspiro a la construcción de una coherencia entre lo que digo que hago y lo que 

efectivamente hago; cosa de la que me siento sumamente distante. 

En el fragor del trabajo que se ha encargado, bien sea profesional o 

académicamente, pareciera que este método es una dilación, un fardo difícil de llevar y que 

le quita espontaneidad, ligereza y movilidad al discurrir del pensamiento que proyecta lo 

arquitectónico. Hasta ahora pereciera que sólo es posible acotarlo a exploraciones 

proyectuales libres en el tiempo, como un poemario que nadie espera que sea terminado. 

Sin embargo, y he ahí una flagrante contradicción de mi parte, ello aísla a lo arquitectónico 

de sus fines externos. 

 

¿Hasta dónde puedo hacer público mi proceso de 
proyectar-diseñar? 

 

La necesidad de hacer público el proceso proyectual de un arquitecto reside en que 

es desde esa socialización que puede ser debatida y acordada la validez, pertinencia y 

efectividad de logros y procedimientos. En nuestro país, incluso, la presunción de sus 

logros es algo que debemos someter a un método que nos otorgue confianza. Es 

necesario hacerlo, por cuanto el porcentaje de obras proyectadas y no edificadas, en la 

vida útil de un arquitecto venezolano, me atrevería a decir que alcanza casi un 90% de su 

dedicación laboral. Obviamente hay excepciones, pero que esa pueda ser la media en la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      300 : 319 

actividad arquitectónica productiva del país, dice mucho del estado de su cultura 

arquitectónica general y de la situación económica específica. En todo caso, reconozco 

que el temor a confrontarse es enorme, por cuanto siempre se pone en riesgo la 

credibilidad personal, la reputación social y hasta las oportunidades de trabajo, 

sostenimiento y, casi, de supervivencia en lo arquitectónico. 

 

¿Podría de ese modo definir una diferencia que planteo 
entre arquitecto y editopólogo? 

 

Hoy día, creo que no me equivoco al afirmar que observo que la sociedad 

arquitectónica de Venezuela se piensa entre quienes conciben a la arquitectura como arte y 

quienes la conciben como oficio, disciplina o profesión. Dentro de ambas categorías 

podrían identificarse los que practican, de los que teorizan y los que practican 

reflexionando; dentro de cada uno de estos, a su vez, los que hacen crítica, los que hacen 

docencia, los que ofician y los que actúan en todos los modos. 

Esa diferencia sugerida aportaría una variante más al estado actual de las cosas, lo 

que enriquecería y ampliaría la comprensión del fenómeno de ser arquitecto. Esto 

sucedería desde el aspecto posiblemente común a todas las variantes apuntadas: en 

todas sucede un proceso creativo fundado en un razonamiento espacial que tiene al 

proyectar arquitectónico como vehículo de su manifestación y al habitar como origen y 

destino de su potencia, realizado en el mundo vital por medio de lo edificable.  

El editopólogo sería el que cultiva la reflexión metodológica del saber hacer del 

arquitecto. 

 

4.6.- APUNTES FINALES SOBRE LA IDEA DE INVESTIGACIÓN PROYECTUAL EN ARQUITECTURA 

En la premura por dar respuesta concreta, por vía del diseño, a un encargo o 

problema arquitectónico, pareciera que no se está meditando antes de actuar y que las 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      301 : 319 

acciones se justifican a sí mismas en la medida en que se logran resolver los problemas 

parciales que el arquitecto va encontrando en su reto por prescribir la editopía. 

Mi trabajo ha supuesto que sería posible considerar un método de indagación 

proyectual que pretenda trasladar lo personal a lo forense, a partir de recorrer el camino 

desde las labores del diseñar hasta el enunciado y la argumentación del proyecto, 

pasando por las técnicas proyectuales, las tácticas y estrategias, leídas en los cuadernos y 

documentos cronológicamente ordenados de producción editópica.  

Sin embargo, para lograrlo, necesariamente ha de procederse asincrónicamente. El 

momento proyectual es sumamente breve, dinámico e intenso. Así que lo que procede es 

registrar su naturaleza en acto y predicar sobre ella a priori o posteriori (como ocurre en el 

método fenomenológico-hermenéutico). Lo interesante es señalar que la producción de 

conocimiento que se desea destacar es la que acontece durante el momento proyectual, 

sin menoscabo de reconocer que en los otros momentos también sucede producción de 

conocimientos; pero podríamos describirla como subordinada a aquella, de forma derivada 

o independiente. El centro de atención se dirige, entonces, a la duración del acto 

proyectual poético-propositivo que discurre, con muy diversas intensidades, desde buena 

parte del momento previo al proyectar, hasta antes del momento de la documentación final. 

La hipótesis que he tratado de desarrollar es que es posible que durante un proceso 

proyectual, el arquitecto atento pueda ver emerger y transformarse, sincrónicamente, el 

proyecto (estado de abierto) en la medida en que pueda discriminar sus acciones, 

representadas en los documentos según el esquema de clasificación de los mismos que 

he traído desde esa observación asincrónica de la acción personal hacia lo forense. 

Reconozco que el proceso no es lineal y ello ha de significar algo que aún no puedo 

enunciar, ni interpretar del todo. 

Mi crítica a la propuesta de Sarquis sobre la Investigación Proyectual en Arquitectura 

tiene su centro en la definición de Arquitectura que el sostiene como imprescindible para 

comprender la naturaleza, límites y ámbito de la IP. ¿Nos sería dado pensar en la 

Investigación Proyectual trascendentalmente al origen y desarrollo histórico de la 

Arquitectura? ¿Cómo podríamos describir o simplemente enunciar una gradación que dé 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      302 : 319 

cuenta del número, intensidad, entropía y sinergia de los valores significativos del edificar 

humano, sin hacerlo desde un recorte extractor del universo producido por ese edificar? En 

ese sentido, quizás insisto en pensar la Arquitectura desde la máxima amplitud que le 

podemos reconocer: como el universo de representaciones sociales que cuidan y 

transforman el habitar humano, esto es, un modo particular de cultura, que se pone de 

manifiesto en el mundo a través de la práctica social del habitar-edificar y se caracteriza por 

la transformación del Ambiente. Esta proposición parte del supuesto de que todo lo que 

hace el ser humano es discurso y, como tal, es incesante constructor de significados que 

son recibidos y valorados en maneras que están condicionadas por los actores y sus 

realidades espacio-temporales. A partir de ahí, la Investigación Proyectual se fundaría, no 

en una restricción de los horizontes cognoscitivos que la posibilitan, sino en un muy intenso 

y efectivo campo de generación y acción de procesos de producción de conocimientos 

que puede acontecer en todo el universo del edificar humano. Creo que el problema no 

está en reconocer la construcción de significados como carácter exclusivo de la 

arquitectura en tanto saber disciplinar, sino identificar a partir de cuál característica 

específica de la disciplina arquitectónica reconocer y proceder al estudio de la producción 

de conocimientos desde la Arquitectura entendida como máximo universo producido por el 

habitar-edificar. 

Mi observación pone el acento en el hecho sustancial indicado por Sarquis para 

activar la Investigación Proyectual: el proyectar arquitectónico. Como vimos, esta actividad 

es una constante en todos los campos disciplinares identificados por Sarquis y, 

específicamente para la Investigación Proyectual, es la herramienta y el medio para la 

producción de conocimientos en arquitectura. Pero, más aun, lo sustancialmente 

específico del acto de proyectar-diseñar en arquitectura es la producción de los 

documentos que prescriben la edificabilidad de un lugar arquitectónico que existe antes en 

el papel, por acción de la imaginación y técnicas de representación que han cultivado 

históricamente los arquitectos, y que debe ser edificado en un proceso en el que el 

arquitecto ya no es un actor primordial. Así entendido, la naturaleza del trabajo del 

arquitecto académicamente formado es eminentemente teórica: formula teóricamente una 

realidad que sólo podrá ser experimentada de facto cuando alcance el mundo material de 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      303 : 319 

la edificación en sí. Hasta entonces, sólo es dibujo y escritura, y en ello radica su innegable 

trascendencia. 

Esa documentación exhaustiva del lugar arquitectónico edificable es lo que defino 

como editopía. Propongo que es la editopía lo que pone de manifiesto con suma claridad 

al arquitecto como profesional formado respecto del arquitecto como creador ingenuo o 

empírico. El arquitecto como creador es una posibilidad abierta a todos; el arquitecto como 

profesional, además de ser creador, es constructor del saber hacer que intensifica la 

experiencia de la Arquitectura como manifestación particular de la cultura. 

 

 

4.6.1.- Consideraciones para una Investigación Proyectual Arquitectónica 

Aunque he ido anotando mis ideas respecto a este punto, hago aquí un resumen de 

ellas: 

10. La producción de conocimiento hacia la que se dirige la IPA es a la que acontece 
durante el momento proyectual, primordialmente en el ámbito de una investigación 
propiamente dicha, pero también dirigida hacia los campos tanto profesional como 
de formación. 

11. Observar que la duración del acto proyectual poético-propositivo discurre, con muy 
diversas intensidades, desde buena parte del momento previo al proyectar, hasta 
antes del momento de la documentación final. 

12. El foco de atención de la IPA no se dirige propiamente a la creatividad como 
fenómeno, sino hacia la comprensión de las estructuras de construcción de 
sentidos del proyectar devenidas en edítopos o lugares arquitectónicos pensados. 

13. Partir de la intuición de que esa estructura de sentidos tiene un razonamiento 
espacial-discursivo. 

14. Describir cómo emerge y se transforma, sincrónicamente, el proyecto (estado de 
abierto) discriminando las acciones y razones que lo originan, representadas en los 
documentos del proceso, antes que en los documentos finales; aunque 
contrastándolos. 

15. Identificar al proyectar-diseñar arquitectónico como el medio característico y 
específico de la disciplina arquitectónica, y proceder a través de él al estudio de la 
producción de conocimientos en la Arquitectura, entendida como máximo universo 
producido por el habitar-edificar. 

16. Desarrollar al cuaderno de bocetos/estudios como instrumento primordial para la IP; 
entendiéndolo más que como un dispositivo en el que se discurre con absoluta 
libertad, como un diario de investigación meticulosamente elaborado; fechando 
cada dibujo y anotación que se haga, así como asignando palabras claves a cada 
dibujo, para ayudar a orientar las interpretaciones diacrónicas hacia el pensamiento 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      304 : 319 

que le dio origen y contrastarlo con las interpretaciones que puedan hacerse a la 
superficie gráfica tal cual se presenta. 

17. El objetivo del método es dejar testimonio del discurrir del pensamiento que va 
construyendo lo arquitectónico para poder exponer al debate público las razones 
que lo sustentan.  

18. Concebir la razón arquitectónica como una razón primordialmente espacial, que 
tiene al habitar como origen y destino, y otorga esencia al proyectar arquitectónico. 

19. Así, el conocimiento que produce la IP para la Arquitectura (parafraseando con 
absoluta libertad a Sarquis) construcciones teoréticas complejas, 
transformables, sujetas a unos actores, a un momento y a un entorno; 
expresadas como formas espacialmente concebidas, discursivamente 
significativas y materialmente realizables, parcial o íntegramente, originadas 
por y destinadas al habitar del ser en el mundo. 

 

 

4.7.- POSIBLES HORIZONTES ABIERTOS 

He querido finalmente dedicar este punto a vislumbrar el TFG hacia mi trabajo 

doctoral como perspectiva. 

Creo que me mueve un impulso filosófico-epistemológico-metodológico. No sólo 

quiero aproximarme a lo arquitectónico desde una valoración de lo edificado y/o lo 

diseñado, sino esencialmente desde lo proyectado. Justo desde ahí es donde imagino que 

los conceptos de razón discursiva, razón espacial y saber hacer parecen constituirse en 

probables dimensiones de la comprensión que aspiro alcanzar hacia, desde y de la 

Arquitectura. 

Hay tres vertientes de este trabajo que estoy considerando para desarrollar como 

culminación en mi tesis doctoral: 

1. La vertiente filosófica-epistemológica-metodológica: en la que continúe el desarrollo 
de la editopología como una propuesta constituida por las tres dimensiones 
cognoscitivas ya referidas, e inscrita dentro de la Investigación Proyectual, acotada 
al ámbito específico del proceso proyectual, entendido este como el proceso de 
producción arquitectónica que acontece entre la determinación de los fines, 
atraviesa los programas complejos y alcanza hasta el instante previo a la 
documentación final de lo edificable; estudiado en cualquiera de los tres campos de 
realización de lo arquitectónico. 

2. La vertiente introspectiva: en la que continúe el desarrollo de los ejercicios 
proyectuales aquí esbozados, registre la aparición de otros independientes o 
derivados de ellos, proponiéndome ratificar lo hasta aquí estudiado acerca de la 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      305 : 319 

Investigación Proyectual entendida como relación entre procesos de conocimiento y 
procesos proyectuales. Aspiraría a registrar algún cambio que pudiese suceder en 
mis protocolos declarados, a emerger algún protocolo implícito y a “medir” (si cabe 
esa expresión) la transformación de mi propio razonar arquitectónico. 

3. La vertiente replicante-contrastante: según la cual, a través de un seminario-taller de 
proyectos, aproximarme al proceso proyectual de otros actores y dialogar sobre 
ello; dando cuenta al final de las coincidencias y diferencias construidas. 

 

Debo confesar que las dos primeras me apetecen más que la tercera, porque me 

suponen activo como escritor y como arquitecto simultáneamente. La tercera me pide ser 

relativamente pasivo y primordialmente observador-crítico ante el proceso de otros (aunque 

nunca extraño ni transparente; tal como creo que practico la docencia); lo cual me deja con 

una importante sed creativa que aún no logro canalizar adecuadamente. 

La primera vertiente tiene la dificultad de meterme en honduras aun mayores fuera 

de mi ámbito disciplinar inmediato, dirigiéndome hacia la filosofía y la gnoseología, ante lo 

cual siento enorme temor y respeto. 

La segunda vertiente adolece del problema que seguramente marcó a este trabajo: 

la excesiva presencia del yo que soy durante el estudio. 

La tercera vertiente me preocupa al hacer que la fuente primaria de investigación 

dependa de lo que otras personas estén dispuestas a suministrarme; cosa que de 

antemano me produce grandes incertidumbres. 

Así que termino en esta encrucijada de tres caminos que se bifurcan desde donde 

provengo. El horizonte sigue siendo hermoso y lejano por igual, aunque desconozca que 

hay en él, qué me sucederá cuando lo alcance, qué habrá de sucederme en el transcurso 

de alcanzarlo. 

Sólo sé que en ese entonces, espero, ya no seré yo. 

 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      306 : 319 

5. REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS164 
 

REFERENCIAS CITADAS EN ESTE TRABAJO 
 
Con referencia a la filosofía, la investigación, el conocimiento y el aprendizaje 
 

AGACINSKY, Sylviane (1992)  Volumen. Filosofías y poéticas de la Arquitectura. Traducción: Víctor Goldstein. Buenos Aires: LA MARCA 

EDITORA. 2008. 

AGUDELO, Nubia (2004) Las líneas de investigación y la formación de investigadores: una mirada desde la administración y sus 
procesos formativos. En: Revista ieRed: Revista Electrónica de la Red de Investigación Educativa [en línea]. 
Vol.1, No.1 (Julio-Diciembre de 2004). Disponible en Internet: http://revista.iered.org. 

AYER, A.J. (compilador) (1959) El positivismo lógico. Traducción: L. Aldama, U. Frisch, C.N. Molina, F.M. Torner y R. Ruiz Harrel. 
D.F. México: FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, 1993. 

CARNAP, Rudolf (1932) “La superación de la metafísica mediante el análisis lógico del lenguaje”, en: AYER, A.J. (compilador) (1959) 
El positivismo lógico. Traducción: L. Aldama, U. Frisch, C.N. Molina, F.M. Torner y R. Ruiz Harrel. D.F. México: 
FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, 1993 

CHALMERS, Alan F.  (1976) ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?. Traducción: Eulalia Pérez Sedeño y Pilar López Máñez.  D.F., México: 
SIGLO XXI, 21ª, 1998 

ECHEVERRÍA, Javier (1989) Introducción a la metodología de la ciencia. La filosofía de la ciencia en el siglo XX.  Barcelona: 
BARCANOVA. 

FAYERABEND, Paul K. (1991) Diálogos sobre el conocimiento. Traducción: Jerónima García Bonafé. Madrid: CÁTEDRA 

GUBA, Egon G. (editor) (1990) The paradigm dialog. Newbury Park: SAGE Publications.  

HAWKING, Stephen W (1988) Historia del Tiempo. Del Big Bang a los agujeros negros. Traducción: Miguel Ortuño. Caracas: GRIJALBO, 
3ª, 1991 

HESSEN, Johan (1925) Teoría del conocimiento. (Sin datos del traductor). Bogotá: PANAMERICANA, 1989. 

IBÁÑEZ GRACIA, Tomás (1996) Fluctuaciones conceptuales en torno a la postmodernidad y la psicología. Caracas: Comisión de 
Estudios de postgrado, Facultad de Humanidades y Educación, UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA 

_______. (1994) Psicología social construccionista. Guadalajara: Universidad de Guadalajara 

KUHN, Thomas S (1962) La estructura de las revoluciones científicas. Traducción: Agustín Contin. D.F. México: FONDO DE CULTURA 
ECONÓMICA, 1998  

LANDEAU, Rebeca (2007) Elaboración de trabajos de investigación. Caracas: Alfa, 1ª. 

LINCOLN, Yvonna  y  GUBA, Egon (1985) Naturalistic Inquiry. Londres: Sage 

MARÍAS, Julián (1999) Conferencia del curso “Los estilos de la Filosofía”, (Madrid); edición de: Jean Lauand. (2000). Disponible en: 
http://www.mercaba.org/Filosofia/husserl.htm o en: http://www.hottopos.com/4.htm; sobre Jean Lauand, ver: 
http://jean_lauand.tripod.com/ 

 

                                               
164 Incluye todas las fuentes consultadas y citadas, tanto del texto principal como de los anexos. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      307 : 319 

MARTÍNEZ MIGUELEZ, Miguel  (1991) La investigación cualitativa etnográfica en educación. Manual teórico-práctico. México: TRILLAS.  
3ª, 1998 (4ª reimpresión, 2002). 

MARTÍNEZ MIGUELEZ, Miguel  (1997) El paradigma emergente. Barcelona: GEDISA. 

MARTÍNEZ MIGUELEZ, Miguel  (1999) Criterios para la superación del debate metodológico "cuantitativo/cualitativo". En: Revista 
interamericana de psicología. 33 (1), pp. 79-107. Disponible en Internet: 
http://prof.usb.ve/miguelm/superaciondebate.html 

NEURATH, Otto (1931-32) “Sociología en fisicalismo”, en: AYER, A.J. (compilador) (1959) El positivismo lógico. Traducción: L. 
Aldama, U. Frisch, C.N. Molina, F.M. Torner y R. Ruiz Harrel. D.F. México: FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, 1993 

NEURATH, Otto (1932-33) “Proposiciones protocolares, en: AYER, A.J. (compilador) (1959) El positivismo lógico. Traducción: L. 
Aldama, U. Frisch, C.N. Molina, F.M. Torner y R. Ruiz Harrel. D.F. México: FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, 1993  

PUERTAS DE GARCÍA, Milagros (2000) Diseño de líneas de investigación en las Instituciones Universitarias. Ensayo elaborado en: 
Maestría en Educación Superior, Mención Docencia Universitaria. Caracas: Universidad Fermín Toro. Disponible 
en Internet: http://www.monografias.com/trabajos12/diselin/diselin.shtml 

RUSSELL, Bertrand.  (1924) Ícaro o el futuro de la ciencia. Traducción: Juan Nuño. Caracas: MONTE ÁVILA, 1ª, 1987 

SÁNCHEZ, Euclides (2000) Todos con la “Esperanza”. Continuidad de la participación comunitaria. Caracas: Comisión de estudios de 
postgrado, Facultad de Humanidades y Educación, UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA 

SÁNCHEZ-GEY VENEGAS, Juana (s/f) El saber de la experiencia: metafísica y método en María Zambrano. Universidad Autónoma de 
Madrid. Artículo tomado de : http://www.ahf-filosofia.es/biblio/biblio.htm  

TAYLOR, S. J. y BODGAN, R. (1984) Introducción a los métodos cualitativos de investigación. Traducción: Jorge Piatigorsky. Barcelona: 
PAIDÓS, 1ª reimpresión en España, 1992. 

VALLES, Miguel S. (1999) Técnicas cualitativas de investigación social: reflexión metodológica y práctica profesional. Madrid: 
SÍNTESIS, capítulos 5 al 9. 

WIESENFELD, Esther (1994) “La Teoría Crítica y el Construccionismo: hacia una integración de paradigmas”, en Revista Interamericana 
de Psicología. Vol. 28, Nº 2, pp. 251-264 

ZAMBRANO, María (1939) Filosofía y poesía México: FONDO DE CULTURA ECONÓMICA. 4ª, 1996 (2ª reimpresión, 2001) 

 

Con referencia al discurso 

BARRERA LINARES, Luis (2000) Discurso y literatura. Introducción a la narratología. Caracas: Comisión de estudios de postgrado, 
Facultad de Humanidades y Educación, UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA  

CADENAS, Rafael.  (1994) En torno al lenguaje.  Caracas: UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA, 5ª 

CALSAMIGLIA BLANCAFORT, Helena  y  TUSÓN VALLS, Amparo (1999)  Las cosas del decir. Manual de análisis del discurso. Barcelona: 
ARIEL. Capítulo 1: “El análisis del discurso” 

GADAMER, Hans-Georg  (1980) “Elogio de la Teoría”, en Elogio de la teoría. Discursos y artículos. Traducción: Anna Poca. Barcelona: 
PENÍNSULA, 2000 (1ª edición en castellano: 1993) 

_______. (1981) “La cultura y la palabra”, en Elogio de la teoría. Discursos y artículos. Traducción: Anna Poca. Barcelona: 
PENÍNSULA, 2000 (1ª edición en castellano: 1993) 

PAZ, Octavio (1967) El arco y la lira. México: FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, 2ª (ampliada y corregida de la 1ª, 1956); 1996 (décima 
reimpresión de la Tercera edición, 1972). 

 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      308 : 319 

Con referencia al tema del ser-hacer 

HEIDEGGER, Martín (1927) El Ser y el Tiempo. Traducción: José Gaos. Bogotá: FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, 2ª, 1995 

_______. (1936). Hoelderlin y la esencia de la poesía. Traducción y comentarios: Juan David García Bacca. Mérida: UNIVERSIDAD DE 

LOS ANDES, 1ª, 1968 

_______. (1950) “El habla”. Tomado de: Heidegger en castellano, 15 pp. Traducción: Yves Zimmermann. Recuperado el 09 de 
febrero, 2002, del World Wide Web: 

http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/el_habla.htm  

_______. (1951.a) “Edificar, morar y pensar”, en  Boletín del Centro de Investigaciones Históricas y Estéticas. Traducción: Alberto 
Weibezahn Massiani. Caracas: Centro de Investigaciones Históricas y Estéticas, UNIVERSIDAD CENTRAL DE 

VENEZUELA, nº 1, pp. 64-80 Cotejado con la versión tomada de: Heidegger en castellano, 11 pp. Traducción: 
Eustaquio Barjau. Titulada: “Construir, habitar, pensar”. Recuperado el 09 de febrero, 2002, del World Wide 
Web: http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/construir_habitar_pensar.htm (Esta versión es la que he 
empleado para tomar las citas). 

_______. (1952) “¿Qué quiere decir pensar?” Tomado de: Heidegger en castellano, 9 pp. Traducción: Eustaquio Barjau. 
Recuperado el 09 de febrero, 2002, del World Wide Web: 
http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/poeticamente_habita_hombre.htm 

HIRSCHBERGER, Johannes (1963) Historia de la filosofía, Traducción: Luis Martínez  Gómez. Barcelona: HERDER, 9ª, 1977, 2 vol.  

MARÍAS, Julián  (1952) El tema del Hombre. Buenos Aires: ESPASA CALPE. 

PROUST, Marcel  (1913). En busca del Tiempo perdido. 1. Por el camino de Swan (I). Traducción: Pedro Salinas. Bogotá: OVEJA 

NEGRA. 1982 

_______. (1913). En busca del Tiempo perdido. 1. Por el camino de Swan (II). Traducción: Pedro Salinas. Bogotá: OVEJA NEGRA. 
1982 

_______. (1919). En busca del Tiempo perdido. 2. A la sombra de las muchachas en flor. Traducción: Pedro Salinas. Madrid: 
ALIANZA. 19ª, 1998 

_______. (1927). En busca del Tiempo perdido. 7. El tiempo recobrado. Traducción: Consuelo Berges. Madrid: ALIANZA. 14ª, 1998 

TATARKIEWICZ, Wladyslaw (1976) Historia de seis ideas. Arte, belleza, creatividad, mimesis, experiencia estética. Traducción: 
Francisco Rodríguez Martín.  Madrid: TECNOS, 6ª, 1997 

 

Con referencia a la arquitectura en general 

ALDAY, Ignacio (1996)  Aprendiendo de todas sus casas. Barcelona: GUSTAVO GILI. 

BACHELARD, Gastón    La llama de una vela. Traducción: Hugo Gola. Caracas: MONTE ÁVILA, 1975. 

_______. (1957) La poética del espacio. Traducción: Ernestina de Champourcin.  D.F. México: FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, 2ª 
edición, 1986. 

_______. (sin fecha de la edición en el idioma original) (1948, 1ª edición en español) La formación del espíritu científico. 
Traducción: José Babini. Buenos Aires: SIGLO XXI, 10ª edición en castellano, 1982. 

CALVO ALBIZU, Azier (2007) Venezuela y el problema de su identidad arquitectónica.  Caracas: EDICIONES FAU-UCV / CDCH. 

CENTRO DE INFORMACIÓN Y DOCUMENTACIÓN (CID) (1980)  Carlos Raúl Villanueva. Textos escogidos. Caracas: FACULTAD DE ARQUITECTURA Y 

URBANISMO DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA 

CHING, Francis D.K. (1979) Arquitectura: forma, espacio y orden. New York: VAN NOSTRAND REINHOLD. 

COLIN, Rowe y KOETTER, Fred (1981) Ciudad collage. Traducción de: Esteve Riambau S. Barcelona: GUSTAVO GILI, 1998, 2ª 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      309 : 319 

CORBUSIER, Le (1959) “Si tuviese que enseñarles arquitectura” en CORBUSIER, Le (1957) Mensaje a los estudiantes de arquitectura. 
Traducción de: Nina de Kalada. Buenos Aires: INFINITO, 6ª, 1978 (artículo originalmente publicado en la revista  
Architectural Design, vol. 29, en febrero de 1959) 

CURTIS, William (1981) La arquitectura moderna desde 1900. Traducción: Jorge Sainz. New York: PHAIDON, 3ª en español, 2006. 

DRIPPS, Robin (1997) The first house. Myth, paradigm, and the task of architecture. Massachusetts: MIT PRESS.  

GASPARINI, Graziano (1985) La arquitectura colonial en Venezuela. Caracas: ARMITANO, 3ª. 

KAHN, Louis I.  (1968?) “Architecture” en  LOBELL, John. (compilador) (1979) Between silence and light. Spirit in the Architecture of 
Louis I. Kahn.  Boulder, Colorado:  SHAMBALA. 

LÓPEZ VILLA, Manuel A.  (2003) Arquitectura e historia. Curso de historia de la arquitectura. Caracas: CDCH-UCV , 2 Vols. 

MARTÍN FRECHILLA, Juan José  (2007) De vientos a tempestades. Universidad y política a propósito de la renovación académica en la 
Escuela de Arquitectura. Caracas: EDICIONES FAU-UCV. 

MONEO, RAFAEL (2004). Inquietud teórica y estrategia proyectual, en la obra de ocho arquitectos contemporáneos. Barcelona: ACTAR. 

PIÑÓN, Helio (2006) Teoría del proyecto. Barcelona: UPC. 

STROETER, João Rodolfo (1994) Teorías sobre Arquitectura. Traducción: Santiago Calcagno. D. F. México: TRILLAS, 1999 (2ª 
reimpresión de la 1ª edición de 1994) 

 

Con referencia al concepto de lugar y lugar en arquitectura 

VIELMA, José Ignacio (2008) Altopía. Otros lugares. Crítica interdisciplinaria a los lugares indeterminados de la ciudad 
contemporánea. Caracas: EDICIONES FAU-UCV/EL NACIONAL. 

 
Con referencia a los conceptos de paisaje, ciudad, sociedad, civilización y cultura 

GAUSA, Manuel (2001). “Arquitectura es ahora geografía”. En: Espai dárt contemporari de Castelló (ed.) Otras naturalezas urbanas. 
Valencia: GENERALITAT VALENCIANA, pp. 17-37. 

GONZÁLEZ O., Enrique A. (1998) Los sistemas de fiestas en  Venezuela. Hacia una sociología de uso del tiempo extraordinario festivo 
en las sociedades Estado-Nación contemporáneas. Tomo I. Capítulo 6. “Tesis sobre la dimensión cultural en las 
sociedades estado-nación contemporáneas, especialmente en américa  (aportes para una sociología ubicua)” 
Caracas: Trabajo de tesis doctoral. UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA, Facultad de Ciencias Económicas y 
Sociales, Doctorado en Ciencias Sociales. Copia del manuscrito, provista por el autor. pp. 70-71 y  81-91 

GUITIÁN, Carmen Dyna (2007) Aproximaciones teóricas acerca del concepto de paisaje cultural. Inédito. Copia del mecanoscrito, 
provista por el autor. 

SIMMEL, Georg (1913). Filosofía del paisaje. En: El individuo y la libertad. Ensayos de crítica de la cultura. Traducción: Salvador Mas. 
Barcelona: PENÍNSULA. Pp.265-282. 

 

Con referencia a Caracas 

ALCALDÍA DEL DTTO. METROPOLITANO DE CARACAS (2002) Caracas siempre: un movimiento continuo. Territorio fraccionado en busca de 
integración. Caracas: SECRETARÍA DE PLANIFICACIÓN Y ORDENACIÓN URBANÍSTICA. Catálogo de la exposición homónima, 
realizada por la Alcaldía Mayor. Arq. Leopoldo Provenzali  (dir.), Arq. Corina Herrera (coord. edit.). Textos de: 
Caraballo, Ciro; Hernández, Omar; Rivas, Pedro y Silva, Mónica. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      310 : 319 

CABRUJAS, José Ignacio (1988) “La ciudad escondida”. En: ARRÁIZ LUCCA, Rafael (comp.). Cuatro lecturas de Caracas. Caracas: MONTE 

ÁVILA, 1999. pp. 87-108. 

GASPARINI, Graziano y POSANI, Juan Pedro (1969) Caracas a través de su arquitectura. Caracas: ARMITANO, 2ª, 1998. 

MORALES TUCKER, Alberto; VALERY, Rafael y VALLMITJANA, Marta  (1990) Estudio de Caracas. Evolución del patrón urbano desde la 
fundación de la ciudad hasta el periodo petrolero. 1567/1936. Caracas: IU-FAU-UCV/PDVSA. 

PICÓN SALAS, Mariano (1957) “Caracas”. En: ARRÁIZ LUCCA, Rafael (comp.). Cuatro lecturas de Caracas. Caracas: MONTE ÁVILA, 1999. 
pp. 45-71. 

 

Con referencia a la investigación proyectual 

AGACINSKI, Sylviane (1992) Filosofías y poéticas de la Arquitectura. Traducción: Víctor Goldstein. Buenos Aires: LA MARCA. 2008 

ALBORNETT, Igor (1997) Investigación y proyecto arquitectónico: ¿bajo qué condiciones se podría hablar de investigación científica en 
Arquitectura? Algunos lineamientos epistemológicos para un dimensionamiento del debate. Ensayo elaborado 
en: Maestría de Diseño Arquitectónico de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de 
Venezuela. Versión mecanoscrita; inédita. (14 páginas) 

ALEXANDER, Christopher (1966) Ensayo sobre síntesis de la forma. Traducción: Enrique L. Revol. Buenos Aires: INFINITO, 1973, 3ª en 
castellano. 

ALEXANDER, Christopher; Ishikawa, Sara y Silverstein, Murray (1977) Un lenguaje de patrones. Traducción: Justo G. Beramendi. 
Barcelona: GUSTAVO GILI, 1980. 

BRICEÑO LEÓN, Roberto (1985) La investigación científica en el proceso de Diseño Arquitectónico. Ponencia presentada en: I Jornadas 
de Investigación de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. Versión 
mecanoscrita; inédita. (11 páginas) 

BROADBENT, Geoffrey et al. (1971) Metodología del diseño arquitectónico. Traducción: Ana Persoff, Jorge Planas, Javier Sust y 
Dolores Ubera. Barcelona: GUSTAVO GILI. 

CALVO ALBIZU, Azier (1997) Programa de la Maestría en Diseño Arquitectónico. Caracas: Diseño-EACRV-FAU-UCV. Documento 
mecanoscrito inédito. 

CARABALLO, Alfredo (2004) Arq. Maciá Pintó (Tutor Académico) Genérico-local: mirada sobre la naturaleza de la esfera pública 
contemporánea. Trabajo de grado para optar al MSc. de la MDA. Caracas: FAU-UCV. 

CASTILLO, Eduardo (2005) Notas para la historia de una trnasformación de la FAU/UCV: a 33 años del carácter experimental de la 
Escuela de Arquitectura. En: CALVO, Azier (comp.) Facultad de Arquitectura y Urbanismo UCV. 1953-2003. 
Aportes para una memoria y cuenta. Caracas: Ediciones FAU-UCV, 2005; pp.25-29 

CUFF, Dana (1991) Architecture: the story of practice. Cambridge: THE MIT PRESS.  

DURAND, Jean N. (1819) Compendio de lecciones de Arquitectura. Parte gráfica de los cursos de arquitectura. Traducción: Manuel 
Blanco Lage, Alfonso Magaz Robin y Javier Giron Sierra. Madrid: PRONAOS, 1981. 

GONZÁLEZ O., Enrique A. (1991) “Instructivo para la realización de la monografía de la investigación exploratoria acerca de una 
manifestación cultural residencial popular y/o no popular, criolla y/o étnica, tradicional y/o moderna de 
Venezuela”. Caracas: UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA, Facultad de Humanidades y Educación, Escuela de 
Filosofía. 

GUITIÁN, Carmen Dyna (1997) El oficio del arquitecto: conciencia discursiva de una práctica. Ensayo elaborado en: Maestría de 
Diseño Arquitectónico de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. 
Versión mecanoscrita; inédita. (19 páginas) 

GUITIÁN, Carmen Dyna (1998) La Biografía Proyectual: ¿Una posibilidad de encuentro entre investigación y diseño arquitectónico. En: 
Tecnología y Construcción, vol. 14-2.  Caracas: UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA, pp. 9-13 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      311 : 319 

GUITIÁN, Carmen Dyna (2005) Programa del Seminario de Investigación y Diseño de la MDA-FAU-UCV. Periodo lectivo de enero-
abril, 2005. Caracas. Fotocopia del mecanoscrito del autor, entregada a los participantes del curso. 

HAIEK, Alejandro (2002) Arq. Azier Calvo (Tutor Académico). Anatomía artificial : prototipos experimentales para una arquitectura de 
adaptación. Trabajo de grado para optar al MSc. de la MDA. Caracas: FAU-UCV. 

JIMÉNEZ, Luis, RODRÍGUEZ, Álvaro y MARIÑO, Alfredo (1985) La investigación científica y la investigación proyectual en arquitectura. 
Ponencia presentada en: I Jornadas de Investigación de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la 
Universidad Central de Venezuela. Versión mecanoscrita; inédita. (10 páginas) 

LASALA, Pablo (1985) Investigación y Docencia. Ponencia presentada en: I Jornadas de Investigación de la Facultad de Arquitectura y 
Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. Versión mecanoscrita; inédita. (10 páginas) 

MARTÍN D., Francisco José (2003) Arq. Maciá Pintó (Tutor Académico) El proyecto como objeto de proyecto : sentidos de una doble 
operación . Trabajo de grado para optar al MSc. de la MDA. Caracas: FAU-UCV. 

MARTÍN, Yuraima (2002) Análisis y comprensión del lugar autoconstruido desde una perspectiva hermeneutica y dialógica. Trabajo 
de ascenso. Caracas: FAU-UCV 

MARTÍN, Yuraima (2011) ¿Investigar proyectando? Una mirada a la producción de conocimiento en los talleres de diseño de la FAU-
UCV. Proyecto de trabajo de ascenso para ascender a la categoría de Asociado. Facultad de Arquitectura y 
Urbanismo, Universidad Central de Venezuela. Caracas. (Borrador parcial de investigación en curso) 

POLITO, Luis (2008) Arquitectura, proyecto e investigación. Nº TPA-9. En: Memorias de la Semana Internacional de Investigación de la 
Facultad de Arquitectura y Urbanismo; Teoría y proyectación arquitectónica. Caracas: Ediciones FAU-UCV. 

POU, Carlos (1997) Texto, lenguaje y ciencia. Una propuesta de interpretación desde la naturaleza experimentativa del proyecto 
arquitectónico. Ensayo elaborado en: Maestría de Diseño Arquitectónico de la Facultad de Arquitectura y 
Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. Versión mecanoscrita; inédita. (20 páginas) 

PUCHETTI N., Roberto (2004) Arq. José Rosas Vera (Tutor Académico) Memoria y lugar interacción y propuesta : proyecto 
arquitectónico en el borde Sur de la Ciudad Universitaria de Caracas como detalle del territorio. Trabajo de 
grado para optar al MSc. de la MDA. Caracas: FAU-UCV. 

RENGIFO, Maximiliano (2004) Arq. José Rosas Vera (Tutor Académico) Pendientes habitables: relieves operativos. Proyecto en el 
sector Santa Inés en caracas como detalle del territorio. Trabajo de grado para optar al MSc. de la MDA. 
Caracas: FAU-UCV. 

RODRÍGUEZ, Álvaro y MARIÑO, Alfredo (2005) La investigación proyectual en arquitectura. En: CALVO, Azier (comp.) Facultad de 
Arquitectura y Urbanismo UCV. 1953-2003. Aportes para una memoria y cuenta. Caracas: Ediciones FAU-UCV, 
2005; pp.194-203 

SARQUIS, Jorge (2004) Itinerarios del proyecto. Tomo I. Ficción Epistemológica. La investigación proyectual como forma de 
conocimiento en arquitectura. Buenos Aires: NOBUKO. 

SARQUIS, Jorge (2004) Itinerarios del proyecto. Tomo II. Ficción de lo real. La investigación proyectual como forma de conocimiento 
en arquitectura. Buenos Aires: NOBUKO. 

Sarquis, Jorge (2008) Precisiones II. La investigación proyectual. Buenos Aires: mecanoscrito del autor, recibido por iméil el 
06/03/08; contacto: http://www.centropoiesis.org. Versión actualizada de la ponencia que fuera presentada 
a las XIX Jornadas de Investigación, dedicadas a la “Investigación Proyectual” organizada por la SICYT de la 
FADU UBA, 2004. 15 páginas. 

SARQUIS, Jorge (comp.) y otros (2006) Arquitectura y modos de habitar. Buenos Aires: NOBUKO. (Recopilación de artículos 
originalmente incluidos en la revista de la Sociedad Central de Arquitectos (Argentina) número 217, titulada 
“Modos de habitar” y publicada en julio de 2005). 

UNWIN, Simon (1997) Análisis de la arquitectura. Traducción: Carlos Sáenz de Valicourt. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2003. pp. 13-51. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      312 : 319 

 
Con referencia a la Literatura 

BARICCO, Alessandro (1993)  Océano Mar. Traducción: Laura Cannas. Bogotá: NORMA, (1998). 

BORGES, Jorge Luis (1944) Las ruinas circulares, en Ficciones – El Aleph – El informe de Brodie. Caracas: AYACUCHO; 1986; p. 23. 

BORGES, Jorge Luis (1960) Del rigor en la ciencia,  en Obras completas. El hacedor. Buenos Aires: EMECÉ. 1974; p.847. 

BORGES, Jorge Luis (1975) El espejo y la máscara, en El libro de arena. Barcelona: PLAZA & JANÉS; 1984; pp. 68-73. 

BORGES, Jorge Luis (1981) Antología poética 1923-1977. Madrid: ALIANZA, 8ª, 1997. 

CADENAS, Rafael.  (1999) Antología. Madrid: VISOR 

MAILLARD, Chantall (2001) Filosofía en los días críticos. Diarios. 1996-1998. Valencia: PRETEXTOS. Sección V, párrafo Nº 264, p. 
172. 

MONTEJO, Eugenio (1976)  Algunas palabras. Caracas: MONTE ÁVILA. Dos Rembrandt, p. 47. 

MONTEJO, Eugenio (1978)  Terredad. Caracas: MONTE ÁVILA. La mesa, p. 22. 

NERUDA, Pablo (1954)  Odas elementales. Caracas: BRUGUERA, 2ª, 1980. 

SHELLEY, Mary W. (1818) Frankestein o El moderno Prometeo. Traducción: María Engracia Pujals. Isabel Burdiel, editora. Madrid: 
CÁTEDRA, 1999, 2ª. 

VICENTE, Henry (1994). La representación del espacio en Borges. Tesis de Maestría en Literatura Latinoamericana. Caracas: USB; p. 
170. 

 

de  referencia 

Para citar las obras de referencia en el texto he empleado las siglas que forman la columna de la 
izquierda. Para  las obras en papel, se indican el número de página y el número del volumen en caso de que 
corresponda, por ejemplo: (DFF :  2715,  vol. 3) y la obra en CD-ROM se indica con la entrada, ejemplo: (DFH : 
caverna, mito de la) 

 

DAT ARNAU, Joaquín (2000) 72 voces para un diccionario de Arquitectura Teórica. Madrid: CELESTE. 

DSL BLANQUEZ FRAILE, Agustín (1984) Diccionario manual Latino-español y español-latino. Barcelona: SOPENA 

DP BOBBIO, Norberto; MATTEUCCI, Nicola; PASQUINO, Gianfranco et al. (1983) Diccionario de política. Traducción: Raúl 
Crisafio, Alfonso García, Miguel Martí, Mariano Martín y Jorge Tula. D.F México: SIGLO XXI. 14ª en 
español, 2005. 

DVA CHING, Francis D. K. (1995) Diccionario visual de arquitectura. Traducción: Carlos Sáez de Valicourt. Barcelona: GUSTAVO 

GILI, 2006,  6ª reimpresión de la 1ª edición en español (1997). 

DS CIRLOT, Juan-Eduardo (1984?) Diccionario de símbolos. Barcelona: LABOR, 6ª, 1985 

DCE COROMINAS, Joan (1955-57) Diccionario crítico etimológico. Madrid: GREDOS, 1976, 4 vols. 

DFH CORTÉS M., Jordi  y  MARTÍNEZ R., Antoni (1996) Diccionario de filosofía en CD-ROM.  Barcelona: Editorial HERDER. 

FC CRUZ, Manuel (2002) Filosofía contemporánea.  Madrid: TAURUS. 

EE ESPASA CALPE (2005) Gran enciclopedia Espasa.  Bogotá: PLANETA. Tomos 1-6. 

LF DESIATO, Massimo (1995) Lineamientos de filosofía.  Caracas: UNIVERSIDAD CATÓLICA ANDRÉS BELLO. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      313 : 319 

DFFa FERRATER MORA, José (1970) Diccionario de filosofía abreviado.  Buenos Aires: SUDAMERICANA, 12ª, 1982 

DFF _______. (1979) Diccionario de filosofía. Madrid: ALIANZA, 1981, 4 vols. 

DMGR GRIMAL, Pierre (1951) Diccionario de mitología griega y romana. Traducción: Francisco Payarols. Barcelona: PAIDÓS. 8ª 
reimpresión de la 1ª edición castellana en esta editorial, 1997 

 Martin, Hervé (2003) Guide de l’Architecture moderne à Paris. Barcelona : Éditions Alternatives. 

 HERNÁNDEZ DE LASALA, Silvia (2006) En busca de lo sublime. Villanueva y la Ciudad Universitaria de Caracas, Caracas: 
UCV-COPRED. 

 GALERÍA DE ARTE NACIONAL Carlos Raúl Villanueva, un moderno en suramérica, Catálogo de la exposición Nº 208, publicación 
Nº 199, Curaduría William Niño Araque y Cecilia Araujo. Caracas, Venezuela. Abril-Julio 2000 

HF HIRSCHBERGER, Johannes (1963) Historia de la filosofía, Traducción: Luis Martínez  Gómez. Barcelona: HERDER, 9ª, 1977, 
2 vol.  

DMAA GAUSA, Manuel et al. (2001) Diccionario Metápolis de Arquitectura Avanzada, Barcelona: ACTAR. 

TA LAMERS-SCHÜTZE, Petra (dir.) Teoría de la arquitectura. Del Renacimiento a la actualidad. Traducción: P. L. Green, 
Aquisgrán. Colonia: TASCHEN, 2003 

DC MALDONADO G., Concepción (ed.) Clave. Diccionario de uso del español actual. Madrid: SM, 3ª, 1999 

DTL PLATAS TASENDE, Ana María (2000) Diccionario de términos literarios. Madrid: ESPASA CALPE. 

 PENROSE, Roger (2004) El camino a la realidad. Traducción: Javier García Sanz. Barcelona: RANDOM HOUSE MONDADORI, 
2007. 

DTAC BROTO, Jordi;  CAMACHO, Monika et al. (2001) Diccionario Técnico de Arquitectura y Construcción.  Barcelona: MONSA, 2 
vol. 

DRAE REAL ACADEMIA ESPAÑOLA. Diccionario de la lengua española. Madrid: ESPASA CALPE, 21ª, 1992, 2 vols. 

DRAEI REAL ACADEMIA ESPAÑOLA. Sitio oficial de la Real Academia Española en Internet. Madrid: 22ª. 2001: 
http://www.rae.es/RAE/Noticias.nsf/Home?ReadForm ; http://buscon.rae.es/draeI/  

DHV FUNDACIÓN POLAR. Diccionario Multimedia de Historia de Venezuela. Caracas, 2000, CD-ROM. 

BIB LA SANTA BIBLIA. Traducción: Evaristo Martín Nieto. Madrid: PAULINAS, 1970. 

 
REFERENCIAS CONSULTADAS PERO NO CITADAS EN ESTE TRABAJO 

ALBO, Daniel (1997) Proyecto arquitectónico e investigación. Ensayo elaborado en: Maestría de Diseño Arquitectónico de la 
Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. Versión mecanoscrita; inédita. 
(7 páginas) 

ALMANDOZ MARTE, Arturo (1991) Atributos de ciudad. En: Filosofías de la ciudad. Caracas: EQUINOCCIO. 

ALMANDOZ, Arturo (1989, 18 de marzo) “Habitar Urbano”, en el diario Últimas Noticias, Caracas, Suplemento cultural Nº 1139, 
p.14. 

ARAVENA, Alejandro y otros (2002) El lugar de la arquitectura. Santiago de Chile: ARQ. 

ARGAN, Giulio (1965) Proyecto y destino. Traducción: Marco Negrón. Caracas: BIBLIOTECA UCV, 1969. 

ARNHEIM, Rudolf (1977) La forma visual de la arquitectura. Traducción: Esther Labarta. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2ª, 2001 (1ª en 
castellano, 1978) 

AZARA, Pedro (2005) Castillos en el aire. Mito y arquitectura en occidente. Barcelona: GUSTAVO GILI. 

BAKER, Geoffrey H. (1989) Análisis de la forma. (Traducción: Eulália Coma). Barcelona: GUSTAVO GILI, 2ª, 1998. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      314 : 319 

BAR-HILLEL, Yehoshua, BUNGE, Mario et al. (1978) El pensamiento científico. Traducción: Jesús Ezquerro y Miguel Ángel 
Quintanilla. Madrid: TECNOS/UNESCO. 1983. 

BEAUGRANDE, Robert-Alain de (1997) “La saga del análisis del discurso”,  en DIJK, Teun A. van. (compilador) (1997), El discurso 
como estructura y proceso. Estudios sobre el discurso I. Una introducción multidisciplinaria. Traducción: José 
María Lebrón. Barcelona: GEDISA, 2000, pp. 67-106 

BIELACZYC, Katerine  y  COLLINS, Allan  (1999) “Comunidades de aprendizaje en el aula: una reconceptualización de la práctica de la 
enseñanza”,  en REIGELUTH, Charles M. (editor) (1999) Diseño de la instrucción. Teorías y modelos. Un nuevo 
paradigma de la teoría de la instrucción. Traducción: Rafael Llanori de Micheo Ernesto Alberola Blázquez. 
Madrid: SANTILLANA, 2000, 2 vols., vol. 1, pp. 279-304 

BLANCHÉ, Robert (1973) La epistemología. Traducción: A. Giralt Pont. Barcelona: OIKOS-TAU. 

BLOOMER, Kent C. y  MOORE, Charles W. (1977) Cuerpo, memoria y arquitectura. Traducción: María Teresa Muñoz Jiménez. Madrid: 
BLUME. 1982. 

BOLLNOW, Friedrich (1969) Hombre y espacio. Traducción: Jaime López de Aisiain y Martín. Barcelona: LABOR. 

BORGES, Jorge Luis (1944) Funes el memorioso, en Ficciones – El Aleph – El informe de Brodie. Caracas: AYACUCHO; 1986; p. 55. 

BROWNLEE, David B. y  DE LONG, David (1991) Louis I. Kahn: In the realm of architecture. New York: RIZZOLI y THE MUSEUM OF 

CONTEMPORARY ART, LOS ANGELES 

BUNGE, Mario (1960) La ciencia, su método y su filosofía. Buenos Aires: SIGLO VEINTE. 

BUNGE, Mario (1972) Ética y ciencia. Buenos Aires: SIGLO VEINTE. 

BURDIEL, Isabel (ed.)  y  PUJALS, María Engracia (trad.), (1999)  “Frankenstein o la identidad monstruosa”, en SHELLEY, Mary W. 
(1818) Frankestein o El moderno Prometeo. Madrid : CÁTEDRA 

CARTAY, Rafael  (2003) Fábrica de ciudadanos. La construcción de la sensibilidad urbana (Caracas 1870-1980). Caracas: 
FUNDACIÓN BIGOTT. 

CASTRO LEIVA, Luis (1991) Filosofía de la ciudad. En: Filosofías de la ciudad. Caracas: EQUINOCCIO. 

Centro Poiesis. Centro de Investigaciones Interdisciplinarias de la Facultad de Arquitectura, Diseño y Urbanismo de la Universidad 
de Buenos Aires, Argentina. Director: Dr. Arq. Jorge Sarquis. Sitio en Internet. Descargado el 09/03/08. 
http://www.centropoiesis.org/principal.htm  

CLARCK, Roger H. y  PAUSE, Michael (1996) Arquitectura: temas de composición. Traducción: Santiago Castán. México: GUSTAVO 

GILI, 1997. 

CORBUSIER, Le (1923) Hacia una arquitectura. Traducción de: Josefina Martínez Alinari. Barcelona: APÓSTROFE, 1998 (1ª reimpresión 
de la 2ª edición, 1978) 

DE LAS RIVAS, Juan Luis  (1992). El espacio como lugar. Sobre la naturaleza de la forma urbana. Valladolid: UNIVERSIDAD DE 

VALLADOLID. 

ECO, Umberto (1977) Cómo se hace una tesis. Técnicas y procedimientos de investigación, estudio y escritura. Traducción: Lucía 
Baranda y  Alberto Clavería Ibáñez. Buenos Aires: GEDISA. 3ª reimpresión, 1985. 

FERNÁNDEZ DE ROTA, José (1992) Antropología simbólica del paisaje. En: González Alcantud, José y González de Molina, Manuel 
(eds.) La tierra. Mitos, ritos y realidades. Barcelona: ANTHROPOS-DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE GRANADA, pp. 391-
399. 

FLICK, Uwe (1998) An introduction to Qualitative Research. Londres: SAGE, 1998 

FRAMPTON, Kenneth (1980) Historia crítica de la arquitectura moderna. Traducción: Jorge Sainz. Barcelona: GUSTAVO GILI, 10ª, 2000. 

GALÍ-IZARD, Teresa (2005) Los mismos paisajes. Ideas e interpretaciones. Barcelona: GUSTAVO GILI. 

GARCÍA BACCA, Juan (1967) Elementos de filosofía de las ciencias. Caracas: Universidad Central de Venezuela. 

GASPARINI, Graziano (1964?) Los techos con armaduras de pares y nudillos en las construcciones coloniales de Venezuela. Boletín 
del Centro de Investigaciones Históricas y Estéticas (CIHE). Nº 1. Caracas: UNIVERSIDAD CENTRAL DE VENEZUELA, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      315 : 319 

FACULTAD DE ARQUITECTURA Y URBANISMO, pp. 97-112. 

GASTÓN GUIRAO, Cristina  (2005). Mies: el proyecto como revelación del lugar. Barcelona: FUNDACIÓN CAJA DE ARQUITECTOS. 

GEERTZ, Clifford (1992) La interpretación de las culturas. Traducción: ( ). Barcelona: Gedisa, 1ª en inglés, 1973. Cap. 1. 
Descripción densa: hacia una teoría interpretativa de la cultura. pp. 19-40. 

GUITIÁN, Carmen Dyna (1998) Biografía y sociedad. Una lectura desde la sociología del habitar. Tomo I. Capítulo IV: “El mundo, los 
actores y los escenarios”, Sección IV.5: “El habitar”. Caracas: Trabajo de tesis doctoral. UNIVERSIDAD CENTRAL 

DE VENEZUELA, Facultad de Ciencias Económicas y Sociales, Doctorado en Ciencias Sociales. Copia del 
manuscrito, provista por el autor. pp.165-176 

GUITIÁN, Carmen Dyna (2000) La arquitectura, patrimonio del mundo construido En: Tierra firme, vol. XVIII, Nº 70, Año 18.  Caracas: 
FUNDACIÓN TIERRA FIRME, pp. 205-215. 

HEIDEGGER,    (1951.b) “...poéticamente habita el hombre...”. Tomado de: Heidegger en castellano, 12 pp. Traducción: Eustaquio 
Barjau. Recuperado el 09 de febrero, 2002, del World Wide Web: 
http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/poeticamente_habita_hombre.htm 

_______.  (1951.c) “La cosa”. Tomado de: Heidegger en castellano, 13 pp. Traducción: Eustaquio Barjau. Recuperado el 09 de 
febrero, 2002, del World Wide Web: http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/la_cosa.htm  

JANZ, Bruce (desde 2003) Research on Place & Space. Orlando, Florida: UNIVERSITY OF CENTRAL FLORIDA. Recuperado durante 
octubre, 2005, del World Wide Web: http://pegasus.cc.ucf.edu/~janzb/place/  

JIMÉNEZ CORREA, Susana (2003) Investigación y proyecto arquitectónico. En: Revista científica Guillermo de Ockham. Vol. 6, 2; 
julio-diciembre. Cali: UNIVERSIDAD SAN BUENAVENTURA. pp. 13-40. 

KAHN, Louis I.  (1957) “La arquitectura y la meditada creación de espacios”, (texto originalmente publicado en la revista Perspecta 
y compilado en NORBERG-SCHULZ, Christian y DIGERUD, J.G., 1981: pp. 61). 

KAHN, Louis I. (1998) Conversaciones con estudiantes. Traducción: Nadia Casabella, Diego Castillo y Sara Nadal. Barcelona: 
GUSTAVO GILI, 2002 

KERÉNYI, Karl (1951) Los dioses de los griegos. Traducción: Jaime López-Sanz. Caracas: MONTE ÁVILA, 1997 

KIPNIS, Jeffrey (1993)  “Towards a New Architecture: Folding”, en: JENCKS, Charles y KROPF, Kart (ed.) (1997) Theories and 
Manifestoes of contemporary Architecture. Washington: Academy Press. 

KOSTOF, Spiro  (1985) Historia de la arquitectura. Madrid: ALIANZA,1996, 3 vols. 

KOSTOF, Spiro  (coordinador) (1977) El Arquitecto: historia de una profesión. (Sin datos de la traducción) Madrid: CÁTEDRA,1984 

KRUFT, Hanno-Walter (1985) Historia de la teoría de la arquitectura. Traducción: Pablo Diejner Ojeda. Madrid: ALIANZA. 1990. 2 
Vols. 

LAWSON, Bryan (1980) How designers think. Oxford: BUTTERWORTH ARCHITECTURE. 2ª, 1990. 

LAWSON, Bryan (1994) Design in mind. Oxford: BUTTERWORTH ARCHITECTURE. 

LEATHERBARROW, David y MOSTAFAVI, Mohsen (2002) La superficie de la arquitectura. Traducción: Amaya Bozal. Madrid: AKAL. 2007. 

LEIBNIZ, Gottfried (1704) Nuevo tratado sobre el entendimiento humano. Traducción: Eduardo Ovejero y Maury. México: PORRÚA, 
1991. pp. 53-382. 

LEIBNIZ, Gottfried (1714) Monadología. Traducción: Manuel Fuentes Benot. Barcelona: ORBIS, 1983. pp. 19-90. 

LELAND  M., Roth  (1993) Entender la arquitectura. Sus elementos, historia y significado. Traducción: Carlos Sáenz de Valicourt. 
Barcelona: GUSTAVO GILI, 1ª, 1999. pp. 1-5. Introducción. 

LEUPEN, Bernard et al. (1993) Proyecto y análisis. Evolución de los principios en arquitectura. Traducción: Carlos Sáenz de 
Valicourt. Barcelona: GUSTAVO GILI. 1999 

LEUPEN, Bernard et al. (1993) Proyecto y análisis. Evolución de los principios en arquitectura. Traducción: Carlos Sáenz de 
Valicourt. Barcelona: GUSTAVO GILI. 1999 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      316 : 319 

LEWIS, Roger K. (1985) …Así que quieres ser arquitecto. Traducción: Rodolfo Piña Garcí y Manuel Rodríguez Viqueira. D.F México: 
LIMUSA. 2007. 

LINCOLN, YVONNA S  (SIN FECHA DE LA EDICIÓN EN EL IDIOMA ORIGINAL) “THE MAKING OF A CONSTRUCTIVIST. A REMEMBRANCE OF TRANSFORMATIONS 

PAST”, EN: GUBA, EGON G. (EDITOR) (1990) THE PARADIGM DIALOG. NEWBURY PARK: SAGE PUBLICATIONS. PP. 77-79 

LLOVET, Jordi (1979) Ideología y metodología del diseño. Barcelona: GUSTAVO GILI. 

LLOVET, Jordi (1979) Ideología y metodología del diseño. Barcelona: GUSTAVO GILI. 

LYNN, Greg (1993)  “Architectural curvilinear: The Folded, the Pliant and the Supple”, en: JENCKS, Charles y KROPF, Kart (ed.) 
(1997) Theories and Manifestoes of contemporary Architecture. Washington: Academy Press. 

MARTÍN JUEZ, Fernando (2002) Contribuciones para una antropología del diseño. Barcelona: GEDISA. 

MARTÍNEZ, Orlando (1997) Investigar Diseñando. Una idea para su investigación. Ensayo elaborado en: Maestría de Diseño 
Arquitectónico de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad Central de Venezuela. Versión 
mecanoscrita; inédita. (14 páginas) 

MITCHELL, William J. (1999). E-topía. Vida urbana, Jim; pero no la que nosotros conocemos. Traducción: Fernando Valderrama. 
Barcelona: GUSTAVO GILI, 2001; pp. 49-75. 

MOHOLY-NAGY, Sibyl (1964) Carlos Raúl Villanueva y la arquitectura de Venezuela. Caracas: Lectura.  

MONCADA, Bernardo (2006) Por una investigación teórica en arquitectura. En revista digital: Estética. Nº 009; enero-diciembre, 
2006. Mérida: ULA. Disponible en: http://www.saber.ula.ve/handle/123456789/20479. 

MONTANER, Josep María  (1999) Arquitectura y crítica. Barcelona: GUSTAVO GILI. 

MONTANER, Joseph Maria  (1997). Espacio y antiespacio, lugar y no lugar en la arquitectura moderna. En: La modernidad superada. 
Arquitectura, arte y pensamiento del siglo XX. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2ª, 1998. pp. 25-58. 

MORENO OLMEDO, Alejandro (1993) El aro y la trama. Espíteme, modernidad y pueblo. Miami: CONVIVIUM PRESS. 2008. 

MUNTAÑOLA T., JOSEP (1974). La arquitectura como lugar. Bogotá: ALFAOMEGA. 2001. 

MUNTAÑOLA T., JOSEP (1990). Retórica y arquitectura. Madrid: BLUME. 

MUNTAÑOLA T., JOSEP (2000). Topogénesis. Fundamentos de una nueva arquitectura. Barcelona: EDICIONS UPC. 

MUNTAÑOLA T., JOSEP (2002). Arquitectura, modernidad y conocimiento. En la revista: Arquitectonics. Mind, land & society. Nº 2. 
Barcelona: EDICIONES UPC. 

NESBITT, Kate (editor) (1996) Theorizing a new agenda for Architecture. An anthology of architectural theory 1965-1995. New York: 
PRINCENTON ARCHITECTURAL PRESS. 

NIÑO ARAQUE, Willian y GÓMEZ, Hannia (1992)  Alcock. Obras y proyectos 1959-1992. Caracas: Editor A-GAN. 

NORBERG-SCHULZ, Christian  (1967) Intenciones en arquitectura. Traducción: Jorge Sainz Avia y Fernando González Fernández V. 
Barcelona: GUSTAVO GILI. 1979 (1ª edición en castellano). 

NORBERG-SCHULZ, Christian  (1981) Genius loci. PaySage, ambiance, architecture. Traducción: Odile Seyler. Bruselas: MARDAGA. 

NORBERG-SCHULZ, Christian  (sin fecha de la edición en el idioma original) Existencia, espacio y arquitectura. Traducción: Adrian 
Margarit. Barcelona: BLUME. 1975 (1ª edición en castellano) 

NORBERG-SCHULZ, Christian (1984) The concept of dwelling. On the way to figurative architecture. New York: RIZZOLI. 1985. 

NORBERG-SCHULZ, Christian y DIGERUD, J.G. (sin fecha de la edición en el idioma original) Louis I. Kahn, idea e imagen. Traducción 
de Ángel Sánchez Girón. Madrid:  XARAIT, 1981 

PEREC, Georges (1974) Especies de espacios. Traducción: Jesús Camarero. Barcelona: MONTESINOS, 1999 

PÉREZ ORAMAS, Luis (1996) La década impensable. Caracas: MUSEO JACOBO BORGES. 

PÉREZ ORAMAS, Luis (1997) Mirar furtivo. Caracas: CONSEJO NACIONAL DE LA CULTURA 

PESSOA, Fernando/ CAEIRO, Alberto (1911-1912)  El guardador de rebaños. Traducción: Joao Da Costa Lopes. Caracas: PANAPO, 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      317 : 319 

(1992). 

PEVSNER, Nikolaus, FLEMING, John y HONOUR, Hugh (1975) Diccionario de arquitectura. Traducción: Marías, Fernando y Bustamante, 
Agustín. Madrid: ALIANZA, 2ª, 1996 (1990) 

PIANO, Renzo (2002) Conversación con Renzo Cassigoli. Traducción: Moisés Puente. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2005 

PLATÓN (385-391 a.C.) El Banquete o Del amor. Traducción: Luis Gil. Madrid: AGUILAR, 2ª, 1992  

POLITO, Luis (1992) Los primeros arquitectos egresados de la FAU proyectan sus propias casas. Copia del manuscrito, provista por 
el autor. 

QUARONI, Ludovico (1977) Proyectar un edificio. Ocho lecciones de arquitectura. Traducción: Ángel Sánchez Gijón. Madrid: XARAIT, 
1980 

RAGLAN, FitzRoy R.S. (1964) El Templo y la Casa. Traducción: Leticia Halperin Donghi. Caracas: MONTE ÁVILA, 1969 

ROCA, Miguel Ángel (1990) Croquis-Dibujos-Procesos. Buenos Aires: CP67. 

RODRÍGUEZ, José Manuel (1998) La razón estructural.  Caracas: EDICIONES FAU-UCV. 

ROMERO, Alexis (2008)  Demolición de los días. Caracas: FUNDACIÓN PARA LA CULTURA URBANA. origen de ciudad, p. 5. 

ROSSI, Aldo. (1981) Autobiografía Científica. Traducción: Juan José Lahuerta. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2ª edición en castellano, 
1998 (reimpresión de la 1ª edición, 1984)  

ROWE, Colin y KOETTER, Fred (1981). Ciudad Collage. Traducción: Esteve Riambau Sauri. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2ª edición en 
castellano, 1998 (reimpresión de la 1ª edición, 1981). 

RYBCZYNSKI, Witold  (1986) La casa: Historia de una idea. Traducción: Fernando Santos Fontenla. Madrid: NEREA, 1989  

RYKWERTH, Joseph (1974) La casa de Adán en el Paraíso. Traducción: Justo G. Beramendi. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2ª, 1999 

SALVADORI, Mario y HELLER, Robert (1963). Estructura para arquitectos. Traducción: Silvia Cristina Milicay. Buenos Aires: CP67, 3ª , 
1987/1996. 

SARQUIS, Jorge (comp.) y otros (2008) Hábitat para la emergencia social y ambiental: Villa El Monte, Quilmes. Coloquio. Buenos 
Aires: NOBUKO. 

SARQUIS, Jorge (comp.) y otros (2008) Teoría de la arquitectura y teoría del proyecto. Buenos Aires: NOBUKO. (Ponencias 
presentadas en sendos coloquios homónimos al libro, realizados en la FADU-UBA, en 2001 y 2002). 

SARQUIS, Jorge (comp.) y otros (2010) Arquitectura y técnica. Buenos Aires: NOBUKO. (Recopilación de artículos originalmente 
incluidos en la revista de la Sociedad Central de Arquitectos (Argentina) número 225, titulada “La técnica y la 
arquitectura” y publicada en agosto de 2007). 

SARQUIS, Jorge (comp.) y otros (2010) Investigación y conocimiento. Filosofía, artes y ciencias. Arquitectura, diseño y urbanismo. 
Coloquio. Buenos Aires: NOBUKO. (Ponencias presentadas en el coloquio homónimos al libro, realizado en la 
FADU-UBA, en 2008). 

SARQUIS, Jorge y MARQUES, Eulalia (1970) Análisis de las metodologías del diseño. Madrid: MINISTERIO DE LA VIVIENDA. 

SATO, Alberto (1991) Caracas moderna, utopías y realidades. En: Filosofías de la ciudad. Caracas: EQUINOCCIO. 

SATO, Alberto (1996) Cinco oficinas de arquitectura: 1948-1958. Tesis de Maestría en Historia de la Arquitectura. Caracas: FAU-
UCV. Mecanoscrito del autor. 

SATO, Alberto (1998) Asquerosa Privacidad. Copia del manuscrito, provista por el autor. 

SATO, Alberto (1999) La materia de la materia.  Seminario en la Pontificia Universidad Católica de Chile, Facultad de Arquitectura y 
Artes. Copia del manuscrito, provista por el autor. 

SBRIGLIO, Jacques (1996) Apartment Block 24 N.C. and Le Corbusier’s home. París: FUNDACIÓN LE CORBUSIER. 

SCULLY, Vincent  (1962) Louis I. Kahn. New York: BRAZILLER. 

SENNETT, Richard (1970) Vida urbana e identidad personal. Traducción: Josep Rovira. Barcelona: PENÍNSULA. 2001. 



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      318 : 319 

SENNETT, Richard (1977) El declive del hombre público. Traducción: Gerardo Di Masso. Barcelona: PENÍNSULA. 2002. 

SENNETT, Richard (1990) Las ciudades norteamericanas: Planta ortogonal y ética protestante. En: Bifurcaciones [online]. núm. 1, 
2004. World Wide Web document, URL: <www.bifurcaciones.cl/001/reserva.htm>. ISSN 0718-1132 

SOLÁ-MORALES, Ignasi  (1995) Diferencias. Topografía de la arquitectura contemporánea. Barcelona: GUSTAVO GILI, 2ª, 1996  

SORIANO, Federico (1996). “Hacia una definición de la planta profunda, de la planta anamórfica y de la planta fluctuante”. En: El 
Croquis. Nº 81/82, Madrid:  EL CROQUIS. pp. 4-13. 

STROETER, João Rodolfo (2005) Arquitectura y forma. D. F. México: TRILLAS. 

SUDJIC, Deyan (2005) La arquitectura del poder. Cómo los ricos y poderosos dan forma al mundo. Traducción: Isabel Ferrer 
Marrades. Barcelona: ARIEL, 2007. 

VILLANUEVA, Carlos Raúl  (1965) La arquitectura francesa, en Textos Escogidos, Caracas: CID-FAU-UCV; 1980, p. 87. 

VILLANUEVA, Carlos Raúl  (1966) Caracas en tres tiempos, Caracas: FUNDACIÓN VILLANUEVA; 2000. 

VILLANUEVA, Paulina  (2000)  Villanueva en Tres Casas. Caracas: FUNDACIÓN VILLANUEVA. 

VITRUVIO P., Marco L (s. I a.C.) Los diez libros de Arquitectura. Versión de: José Luis Oliver Domingo. Madrid: ALIANZA, 1997  

VODIČKA, Félix  (  ) “La estética de la recepción de las obras literarias”, en: WARNING, Rainer (editor) (1989), Estética de la 
recepción. Madrid: VISOR. 

VON MEISS, Pierre (1986) Elements of architecture. From form to place. Londres: VAN NOSTRAND REINHOLD, 1ª edición en inglés 1990, 
2ª reimpresión, 1992. 

ZABALBEASCOA, Anatxu (1995) La Casa del Arquitecto. Barcelona: GUSTAVO GILI, 3ª, 1996 

ZÁTONYI, Marta (2006) Gozar el Arte, gozar la Arquitectura. Asombros y soledades. Buenos Aires: INFINITO. 

ZEVI, Bruno (1951) Saber ver la Arquitectura. Traducción: Cino Calcaprina y Jesús Bermejo Goday. Buenos Aires: POSEIDÓN. 

ZEVI, Bruno (1997) Leer, escribir, hablar arquitectura. Traducción: Roser Berdagué. Barcelona: APÓSTROFE. 1999. 

 

  



En tres paisajes, ¿tres proyectos? : Trabajo Final de Grado en la MDA 
 

Arq. Hernán Zamora  :  Caracas :  MDA/EACRV-FAU-UCV : 30/11/10      319 : 319 

Trabajos de investigación propios 

ZAMORA, Hernán (2002) Ser arquitecto. Argumentos para fundar una línea de investigación en arquitectura. Trabajo de ascenso 
presentado para optar a la categoría de Asistente en el escalafón universitario. Caracas: FAU-UCV 

 

 

Artículos propios en publicaciones arbitradas 

ZAMORA, Hernán (2008) Editopología: la producción de lo edificable. hacia una interpretación del saber hacer del arquitecto 
(Resumen). En: Libro de resúmenes: 1er Encuentro nacional de Investigación en Arquitectura, Diseño y 
Urbanismo, Maracaibo: Facultad de Arquitectura y Diseño, Universidad del Zulia. Febrero de 2008; p.63. 
(Publicación extensa en proceso). 

_______. (2008) ¿Qué decimos cuando digo "hacer"? Anotaciones para una reflexión acerca de los conceptos poesía, teoría, 
práctica y técnica. En revista digital: A parte rei, Nº 55. Enero, 2008. 
http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/hernan55.pdf  

_______. (2005) Caracas entre dos esquinas. De Mercaderes a El Carmen, por la Avenida Baralt. Revista: Conciencia Activa 21, 
Nº 9. Caracas: Fundación Conciencia Activa. Julio, 2005; pp. 159-171. ISSN: 1690-4710 

_______. (2004) Reflexiones desde el artefacto arquitectónico. Apostillas en torno a los conceptos edificar, lugar y habitar. Revista: 
Tecnología y Construcción, Vol. 20, Nº 3. Caracas: IDEC-FAU-UCV / IFAD-LUZ, 2004; p.p. 29-42. ISSN: 
0798-9601 

_______. (2003) Apuntes para construir una definición acerca del conocimiento en arquitectura. Mapas de lo aprehendido. 
Revista: Tecnología y Construcción, Vol. 19, Nº 1. Caracas: IDEC-FAU-UCV / IFAD-LUZ, 2003. p.p. 29-42. 
ISSN: 0798-9601 

_______. (2001) Creatura de luz. Revista: Portafolio, Vol. 2, Nº 4. Maracaibo: Facultad de Arquitectura y Diseño, Universidad del 
Zulia. Diciembre, 2001; p. 60A-73ª. ISSN: 1317-2085. 

_______. (2001) Tránsfuga entre cavernas. Revista: Argos, Nº 35. Caracas: División de Ciencias Sociales y Humanidades, 
Universidad Simón Bolívar. 1980; pp. 79-106. ISSN: 

 

Artículos propios en publicaciones no arbitradas 

_______. (2001) ¿...Si tuviese que enseñar Arquitectura?. Medio Informativo Nº 08. Caracas: Centro de Información y 
Documentación, FAU-UCV. Mayo, 2001; p. 3. ISBN: P0360 

 

 
 
 


