
La interpretación filosófica de la producción 
artística y arquitectónica contemporánea

desde el pensamiento de Arthur Danto

Edgard Cruz Contreras
Universidad Central de Venezuela

Resumen

El aporte del filósofo Arthur Danto para la definición y el conocimiento del arte ac-
tual es fundamental; su reflexión sobre las categorías estéticas subyacentes en las propuestas 
del arte moderno y contemporáneo, están en la base de su teoría. Junto a la Filosofía del 
arte empleada como método crítico del arte contemporáneo, el estudio de la Historia del 
arte lo conducen a definir tres periodizaciones sobre las que elabora su reflexión: la era an-
tes del arte, la época histórica y la época actual o posthistórica. La teoría del arte de Danto 
está fundamentada en la idea hegeliana sobre el Fin del arte, interpretada como el acceso 
a la conciencia de la verdadera naturaleza del arte, con la eclosión de múltiples tendencias 
representadas por la fotografía, el cine, el arte digital, el video arte, las Instalaciones, el arte 
corporal y la Arquitectura, entre otras, que le hacen imposible una definición única del arte 
actual. En su teoría estética, confrontada aquí con la de otros filósofos, resultan de interés 
sus planteamientos sobre el concepto de arte, lo bello, el fin del arte, los significados encar-
nados, la existencia de los duplos y el nuevo rol del museo.

Palabras clave: filosofía del arte, estética, concepto de arte, bello, muerte del arte, significado.

Abstract

The philosophical interpretation of contemporary artistic and architectural output 
from Arthur Danto’s thinking

The contribution of  the philosopher Arthur Danto to the definition and knowledge 
of  today’s art is crucial. This philosopher’s reflections concerning the aesthetic categories 
underlying the proposals of  modern and contemporary art are on the base of  his theory. 
Along with the philosophy of  art used as a critical method of  the contemporary art, the 
study of  history of  art lead him to define three periodization on which he elaborates its 
reflection: the age before arts, the historic time and the current or post-historical era. The 
theory of  art of  Danto is based on Hegel’s End-of-Art Idea interpreted as the access to 
the awareness of  art’s true nature, with the hatching of  multiple tends represented by pho-
tography, cinema, digital art, video art, installations, body art, et architecture, among other, 
which makes impossible for Danto’s theory a single definition of  current art. His aesthetic 
theory is confronted here with other philosophers’ theories. In this theory may be relevant 
his approaches on the definition of  art, the beauty, the end of  art, the incarnated meanings, 
the existence of  doubles, and the new role of  museums.

Key words: philosophy of  art, aesthetics, art definition, beauty, dead of  art, meaning.

Akademos, vol. 16, n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174



Résumé

L’interpretation philosophique de la production artistique et architecturale 
contemporaine du point de vue de Arthur Danto

La contribution du philosophe Arthur Danto à la définition et la connaissance 
de l’art actuel est fondamentale. Sa réflexion autour de catégories esthétiques qui sous-
tendent les propositions d’art moderne et contemporaine sont à la base de sa théorie. 
Avec la philosophie de l’art utilisée comme méthode critique de l’art contemporaine, 
l’étude de l’histoire de l’art l’amène à définir trois périodisations sur lesquelles il élabore 
sa réflexion : l’ère avant l’art, l’époque historique et l’époque actuelle ou post-historique. 
La théorie de l’art de Danto est fondée sur l’idée hégélienne de la Fin de l’art, interpré-
tée comme l’accès à la conscience de la vraie nature de l’art avec l’éclosion de multiples 
tendances représentées par : la photographie, le cinéma, l’art digital, le vidéo art, les 
installations, l’art corporel et l’architecture, parmi d’autres. Cela l’empêchent de donner 
une définition unique de l’art actuel. Dans sa théorie esthétique, confrontée ici à celles 
des autres philosophes, on trouve intéressant les approches suivantes : la définition de 
l’art, la beauté, la fin de l’art, les significations incarnées, l’existence de doubles et le 
nouveau rôle du musée.

Mots-clé: philosophie de l’art, esthétique, définition de l’art, la beauté, la mort de l’art, signification.

Resumo

A interpretação filosófica da produção artística e arquitetônica contemporânea 
desde o pensamento de Arthur Danto

O contribua do filósofo Arthur Danto para a definição e o conhecimento da arte 
atual é fundamental; sua reflexão sobre as categorias estéticas subjacentes nas propostas 
da arte moderna e contemporâneo, estão na base de sua teoria. Junto à Filosofia da arte 
empregada como método crítico da arte contemporânea, o estudo da História da arte 
o conduzem a definir três periodizações sobre as que elabora sua reflexão: era-a dantes 
da arte, a época histórica e a época atual ou pós-histórica. A teoria da arte de Danto 
está fundamentada na ideia hegeliana sobre o Fim da arte, interpretada como o acesso 
à consciência da verdadeira natureza da arte, com a eclosão de múltiplas tendências 
representadas pela fotografia, o cinema, a arte digital, o vídeo arte, as Instalações, a arte 
corporal e a Arquitetura, entre outras, que lhe fazem impossível uma definição única da 
arte atual. Em sua teoria estética, confrontada aqui com a de outros filósofos, resultam 
de interesse suas propostas sobre o conceito de arte, o belo, o fim da arte, os significa-
dos encarnados, a existência dos duplos e o novo papel do museu.

Palavras chave: filosofia da arte, estética, conceito de arte, belo, morte da arte, significado.

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras

158



1.	 Sobre el concepto de arte

Al realizar una visión retrospectiva de la historia del arte se puede apreciar 
que el concepto de este ha dado lugar a múltiples reinterpretaciones sobre su 
esencia, las cuales varían de acuerdo al pensamiento filosófico imperante, a la 
lectura del crítico de arte y a la narrativa histórica de quién la realiza. Así, desde 
Platón y Aristóteles, durante siglos el arte fue identificado con la capacidad de 
mímesis, copia fiel de la naturaleza, e ideal de proporción y de belleza.

La historia del arte se encargó de definir este concepto en función de 
algunas categorías normalizadas y empleadas como parámetros para la eclosión 
de la obra de arte. La producción pictórica, escultórica y arquitectónica que de-
finen los estilos son ejemplo de esa visión canónica que implica una concepción 
lineal de la historia. En el pasado, el arte fue concebido como representación 
del mundo circundante, resultante de la destreza de los artistas o arquitectos que 
tenían como meta la creación de la obra maestra.

Danto considera que las vanguardias artísticas del siglo XX establecen la 
ruptura con el arte tradicional representado por los estilos. En las vanguardias 
artísticas, desde 1907 a 1933, el acto creativo surge como un hecho de libertad, 
en ellas la obra se interpreta como un proceso de concientización del artista a 
partir de la reflexión sobre sí misma; y sus representantes parten, para la con-
secución formal de sus obras, de la concepción de nuevas categorías estéticas y 
de principios éticos, expuestos por ellos en el texto, programa, panfleto o ma-
nifiesto. La innovación y la originalidad de la obra de arte son el ideal a seguir, 
y dan lugar a múltiples tendencias: cubismo, futurismo, expresionismo alemán, 
suprematismo, constructivismo ruso, constructivismo internacional, neoplasti-
cismo holandés, Dadá, surrealismo, así como las búsquedas plásticas realizadas 
por la Escuela Bauhaus, en Alemania.

Los historiadores y críticos han sido, hasta finales de los años cincuenta, 
los encargados de definir el concepto de arte. Pero, después de la segunda pos-
guerra, esta visión lineal, basada en la producción del objeto artístico como si se 
tratase de un catálogo ilustrado de obras maestras, cambia. La implementación 
de nuevas técnicas, de nuevas interpretaciones, a partir de la antropología y la 
sociología entre otras, así como la concretización formal de algunas categorías 
estéticas, tales como: lo sublime, lo lúdico, lo feo, lo abyecto, lo perverso, lo cursi 
y el significado, han dado lugar a nuevas expresiones artísticas.

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

159



La tendencia hacia la pluralidad de expresiones artísticas, que caracteriza-
ron a las manifestaciones del arte de vanguardias, se acrecientan entonces en los 
años cincuenta y sesenta, dando lugar a: fluxus, accionismo vienés, happenings, 
land-art, expresionismo abstracto, post-painterly abstraction, pop art, mini-
malismo, arte conceptual, pattern painting y fotorrealismo. Ampliados con la 
producción artística contemporánea de la transvanguardia italiana, el neoexpre-
sionismo alemán, el arte digital y el video arte, el arte de género, la fotografía, 
las instalaciones, el arte corporal, la Arquitectura, el circo, el arte del graffiti, 
el apropiacionismo y el arte sonoro, entre otros. En todas las manifestaciones 
artísticas antes mencionadas, el papel normalizador del arte y la visión lineal de 
la historia pierden su importancia como parámetros a ser tomados en cuenta 
en la definición del concepto de arte. En cierto sentido, esto se conecta con las 
investigaciones de la fenomenología clásica y del siglo XX.

En Danto el concepto de arte es superado por el de filosofía. Así, la obra, 
más que expresión como producto acabado, se concibe como proceso, como 
creación, toma de conciencia o reflexión, fundamentada en los aspectos teóricos 
del arte. En su opinión, el problema deja de ser un tema que tenga relación con 
la destreza y con la perfección de la obra a la que el artista llega con la aplicación 
de normativas y cánones tradicionales. En su lugar, el arte se convierte en un 
problema filosófico en el que cada obra representa un mundo, la idea o pensa-
miento de su creador; donde la aparición de la idea de belleza sería secundaria, 
una cualidad más de la representación y no su esencia.

Danto opina que la identidad del arte actual, para que sea arte, debe re-
presentar algo. Es decir, debe poseer, por una parte, una condición semántica 
y, por otra, unas propiedades pragmáticas, que en su opinión dispondrían al 
público a experimentar sentimientos respecto a lo que la obra representa. Esta 
revisión del concepto filosófico de arte, dice Danto, fue fundamental en el siglo 
XX cuando los readymades de Marcel Duchamp, que representaban objetos 
cotidianos, dio lugar a la pregunta de qué es arte y qué no lo es: “De manera 
que sin más, la estética desapareció de eso que los filósofos europeos llaman la 
problemática de definir el arte” (Danto, 2005, p. 42).

La invalidez de los criterios tradicionales hacen, según Danto, que hoy sea 
imposible decidir qué es arte y qué no lo es: “Peor aún, algo puede ser una obra 
de arte y otra cosa casi idéntica a esta no serlo, puesto que resulta imposible 
encontrar la diferencia mediante algún dato visible para el ojo” (p. 53).

160

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras



Danto concluye que la diferencia entre la obra de arte y un fenómeno na-
tural, es que la primera posee algún significado como producto del espíritu y se 
identifica como su belleza interna. En su opinión, el significado es un producto 
intelectual captado por quién la observa y la belleza forma parte de él como su 
esencia. 

El concepto de obra de arte, al ser reinterpretado por Danto de Hegel, se 
constituye en un objeto que refleja la idea y que nos permite la reflexión sobre 
sí misma cuyo ideal lo conforma la libertad de creación, como manifestación 
de un espíritu libre. Danto retoma la idea hegeliana de que el arte moderno en 
la representación de las formas sensibles, no teme ya admitir en su seno lo real 
con sus imperfecciones y con sus defectos. Lo bello no es ya lo esencial, lo feo 
ocupa un lugar mucho mayor en sus creaciones. En este punto, Hegel rompe 
con la concepción tradicional de la belleza como perfección lograda por la im-
plementación de normativas o cánones, en su lugar se abre un amplio campo de 
posibilidades que representan la idea o expresión del espíritu. 

Así, en opinión de Danto, la concepción pluralista del arte contemporáneo 
entra en contradicción con las ideas que sobre él se tenían en el pasado, con el 
papel del artista, con la historia del arte, con la estética filosófica, con la visión 
tradicional del museo y el rol de las galerías de arte. Según él, para la exposición 
y comprensión del arte contemporáneo se haría entonces necesario dejar atrás 
la estructura y la teoría subyacente en la concepción normalizada de la historia.

2.	 	Sobre lo bello

Danto expone que el descubrimiento de que algo pueda ser arte sin ser 
bello es una de las grandes aclaraciones conceptuales de la filosofía del siglo XX. 
Esta idea hizo desterrar la estética del discurso de los filósofos contemporáneos, 
ejemplificados por Nelson Goodman con las nociones de representación y sig-
nificado: “con la conciencia de que la belleza no forma parte ni de la esencia ni 
de la definición del arte” (Danto, 2005, p. 102)

Nuestro autor sostiene que los movimientos de las vanguardias artísticas, 
en su rol de ruptura con la tradición, dejaron de lado los conceptos normati-
vos de belleza y de estética; y en lugar de ellos, hicieron posible la eclosión de 
nuevos lenguajes. La posibilidad de coexistencia de nuevas categorías estéticas 
en el arte contemporáneo, según Danto, plantea la pregunta filosófica de cuál 
es la vinculación adecuada entre arte y belleza, al considerar que la belleza es la 

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

161



única categoría de valor, equiparable a las de la verdad y la bondad. Y encuentra 
respuesta a esta interrogante al expulsar su concepción de la belleza del ámbito 
artístico, poseedor de valores compensatorios, interpretándola como una nece-
sidad del ser humano, sin la cual le sería imposible lograr una vida plena.

La tesis de Danto establece una ruptura con la visión tradicional del arte 
desde Platón y Aristóteles, a la teoría de Kant sobre lo sublime. Así, deja de lado 
la idea platónica que sostiene que la belleza es una forma absoluta, fundamenta-
da en la categoría estética de la imitación (mimesis) como expresión de formas 
arquetipales; así como también se distancia de los planteamientos de Aristóteles 
(s.f/1998) en relación a que el arte es expresión de lo real como imitación de la 
naturaleza cuyo centro es el hombre.

En la tesis de Danto sobre la belleza, la idea kantiana de lo sublime, ex-
puestas por el filósofo alemán en la Crítica del juicio (1790), abre la posibilidad 
de sacar la definición del arte de los rígidos cánones a los que los sometió la 
tradición académica. Danto retoma de Kant la idea de que lo bello no es sólo el 
objeto delimitable representado, por ejemplo en la escultura, sino que también 
podemos encontrar el concepto de belleza en el caos de la naturaleza, en su 
desorden y devastación, representado por lo sublime como magnitud: “para lo 
bello de la naturaleza debemos buscar un fundamento fuera de nosotros; para 
lo sublime en cambio, solo en nosotros y en el modo de pensar que introduce 
sublimidad en la representación de la (naturaleza) observación preliminar muy 
necesaria” (Kant, 2006, p. 176)

Danto hace suya la idea kantiana de que el arte solo es posible por la ha-
bilidad del hombre que reflexiona para la concretización de la obra, en la cual lo 
bello se presenta así: como facultad del gusto, como lo que place universalmente 
sin concepto y sin representación a fin de un objeto. De este tercer concepto 
kantiano de lo bello, como negación del placer de goce ante la representación 
artística, Danto expone su tesis de la obra de arte como concretización de la idea 
del artista por medio de la facultad de juzgar reflexionante y no de la sensación 
de los sentidos.

Danto considera que lo bello es una categoría superada en el arte actual 
donde aparecen otras categorías como lo repugnante, opuestas a la tesis hege-
liana de la belleza natural y de la belleza artística que el filósofo alemán explica 
en Lecciones sobre Estética (1834). Para Hegel, la belleza del arte es superior a 
la belleza natural por ser la belleza del arte producto del espíritu, expresión de 
la libertad y de la imaginación del artista creador.

162

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras



La razón, el pensamiento, la idea y el espíritu, cada una pareciendo tener la 
misma significación en la estética de Hegel, constituirían, en su opinión, la for-
mas más altas de representar lo absoluto, por lo que el pensamiento superaría a 
las bellas artes y el pensar constituiría la esencia del espíritu. Danto retoma para 
sí esta concepción hegeliana al considerar que las obras de arte son creaciones 
del espíritu, manifestaciones del pensamiento, y que deben estar determinadas 
por las ideas que provienen de nuestra inteligencia. Pero difiere del filósofo 
alemán en cuanto a la no identificación de la naturaleza del arte con las ideas 
de imitación y de expresión de las emociones, que hacen que Hegel identifique 
al arte clásico y al arte romántico con lo bello y lo sublime kantiano respectiva-
mente: la escultura clásica como máxima expresión delimitada de la belleza y el 
naturalismo romanticista como expresión ilimitada de los sentimientos.

Hegel concibe tres formas particulares en que se reviste la belleza en el 
arte: la forma simbólica, la forma clásica y la forma romántica. En el arte, dice, 
se busca la forma simbólica sin hallarla, porque siendo todavía abstracta e inde-
terminada no puede crearse una manifestación externa conforme a su verdadera 
esencia. El ideal de la forma simbólica estaría representada por la pirámide y 
la escritura jeroglífica, la primera, imagen del arte simbólico, sería una especie 
de contenedor tallado: “en forma geométrica de cristal, que oculta un objeto 
místico, un ser invisible” (Hegel, 2003, p. 136).

La forma clásica, según Hegel, estaría representada por el arte clásico, en 
él se realizaría un acuerdo entre la idea como espiritualidad y la forma como 
expresión de la realidad sensible y la forma romántica se funde en la naturaleza.

Junto a estas ideas, Danto explica las diferencias entre las dos concep-
ciones de belleza representadas respectivamente por Kant y por Hegel. Danto 
opina que la filosofía hegeliana concibe al arte como ser racional y sensible a 
un tiempo, por esto es necesario determinar las relaciones existentes entre las 
propiedades sensibles del arte y su contenido racional.

Aún cuando Danto reinterpreta el pensamiento de Hegel sobre la prima-
cía de la idea o pensamiento en la obra de arte, disiente de él al considerar la 
belleza poco relevante en la representación de la obra de arte. En su opinión, 
hacia la década de los noventa se produce la reivindicación del concepto de arte 
a partir de la disonancia, categoría estética sobre la que se producen algunas 
exposiciones consideradas bellas por el público. Danto cree que la belleza “es 
un contenido no conceptual de ciertas experiencias, que por supuesto pueden 
contribuir a una experiencia más amplia de una obra de arte, cuando es tomado 
como parte del significado de esta última” (Danto, 2005, p. 162).

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

163



Asimismo, plantea varias clasificaciones representadas por: 1. la belleza 
esencial a su significado, se refiere a la belleza intrínseca al significado de la obra; 
2. la belleza secundaria de la obra, sería más subsidiaría que esencial a la obra; 3. 
la belleza interior, se identificaría con el carácter de la obra: dolor, pasión, etc.; 
4. la belleza exterior, sería algo superficial a la obra predominantemente concep-
tual; 5. la belleza como consuelo y goce; 6. la belleza natural, un cielo estrellado, 
una puesta de sol, etc.; 7. la belleza artística; 8. y la belleza del Tercer Reino. 
Según esta clasificación, la belleza externa se expresaría en la obra Fuente, de 
Marcel Duchamp; la belleza natural en las representaciones de la naturaleza; la 
belleza interna en el escrito “Los Manzanos de Balbec” que forma parte del 
libro En busca del tiempo perdido, de Marcel Proust; la belleza artística, en el 
mural Vietnam Veterans Memorial, de Maya Lin, de 1982; y la belleza estética, 
en la pintura Elegías para la República Española, de Robert Motherwell. 

En la Fuente, de Duchamp, la belleza del urinario es externa al pensamien-
to del señor Mutt, dice Danto, en dicha obra se habría desplazado lo sensible 
por lo intelectual. En el escrito de Marcel Proust: “Los Manzanos de Balbec”, 
estaríamos en presencia de la belleza interna, de la belleza como expresión del 
arte, en ella la belleza sería expresión del espíritu porque el significado de la obra 
y las cualidades estéticas se vinculan internamente entre sí. El mural Vietnam 
Veterans Memorial, es una expresión de la belleza interna, donde la obra re-
fleja la idea del artista, consensualmente aceptada por el público; en esta obra, 
la belleza sigue apreciada a su significado interno como parte de la memoria 
histórica. Como “Los Manzanos de Balbec”, “podrá elevar el espíritu sin sanar 
necesariamente el alma” (Danto, 2005, p. 152).

Sobre la obra Elegías para la República Española dice que significan para 
él un paradigma a la hora de pensar el lugar que ocupa la belleza en la filosofía 
del arte; esta obra sería del tipo de belleza interna, en la cual se conectan el sen-
timiento y el pensamiento que produjo la obra de arte. Con estos ejemplos, dice 
Danto, se reivindica el valor moral de la belleza en el arte.

Danto profundiza en el concepto hegeliano de la belleza del Tercer Reino, 
al cual considera de mayor importancia en la conducta y actitud humana; esta 
belleza no sería del todo libre, ni podría aspirar a la atención filosófica ya que 
pertenece al dominio del embellecimiento: “En este reino, las cosas solo son 
bellas porque fueron embellecidas, y a una conciencia puritana quizás el embe-
llecimiento le parezca indigno” (2005, p. 114).

164

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras



Sin embargo, este autor piensa que por marginal que haya podido ser el 
embellecimiento en la estética filosófica, este fue un concepto de importancia en 
la filosofía kantiana. Danto identifica entonces la estética del Tercer Reino con la 
estética tal como se comprende hoy, sostiene que el embellecimiento es el para-
digma del arte. Por ejemplo, entre las creaciones artísticas el autor considera que 
un jardín no sería del tipo de belleza natural, sino que entraría en la clasificación 
del Tercer Reino, pudiendo preguntarse si este pertenece o no al mundo del arte,

En opinión de Danto, la belleza sería universal y así la diversidad del arte 
podría poseer una idea de belleza consensualmente definida en todas partes, 
debido a su capacidad de evocación de una misma sensación de elevación en 
el espectador. Esto no sucede con las manifestaciones estéticas de los movi-
mientos de las vanguardias artísticas, las cuales destierran de su concepción a la 
belleza, cuya ruptura es llevada al máximo por Dadá que se niega inicialmente a 
ser considerado como tendencia representante de la belleza; sin embargo, dice 
Danto, con el paso del tiempo el rechazo hacia aquella producción artística, por 
no ser bella, acabó siendo reivindicada como bella y como arte.

De mayor radicalidad que la ruptura de Dada con el concepto de belleza, 
imposible en su opinión de redención estética, sería la obra de algunos artistas 
contemporáneos como: Damien Hirst, Paul Mc Carthy y Andrés Serrano, quie-
nes producen sus obras a partir de las categorías estéticas de la repulsión, el 
horror, la abyección y el asco. Para Danto, lo repugnante por ser contrario a la 
belleza podría mantener el vínculo con la moral que tiene la belleza: “lo que ha 
hecho el arte abyecto es aprovechar los emblemas de la degradación como una 
forma de gritar en nombre de la humanidad” (2005, p. 101).

Finalmente, Danto considera que en el arte actual, con la llegada de la 
filosofía a su ámbito, desaparece el énfasis visual que se presenta en las obras de 
la tradición, por lo que no es necesario que exista un objeto para que sea arte y 
si estos se muestran en las galerías, pueden parecerse a cualquier cosa. 

Como Danto, el filósofo George Gadamer también se ha interesado por 
el tema de la belleza desde el punto de vista antropológico. En su opinión, el 
concepto de lo bello obedece a un consenso público y cultural destinado a ser 
visto y evaluado como único, así dice:

Sigue resultando convincente la determinación de lo bello como algo que goza 
del reconocimiento y de aprobación general…al concepto de lo bello pertenezca 
el hecho de que no pueda preguntarse por qué gusta. Sin ninguna referencia a un 

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

165



fin, sin esperar utilidad alguna, lo bello se cumple en una suerte de autodetermi-
nación y transpirar el gozo de representarse a sí mismo… lo bello cierra el abismo 
abierto entre lo ideal y lo real. (1991, p. 50)

Danto se distancia del pensamiento de Gadamer en cuanto a que este 
último plantea la no distinción estética, interpretada como el sentido propio del 
juego entre entendimiento e imaginación. A diferencia de Danto, en Gadamer la 
contemplación de la obra de arte se convierte en un juego libre que no traduce 
ningún concepto y que nos conduce a preguntarnos sobre cuál es la relación 
entre lo que se construye en imágenes, por vía del juego, con aquella otra forma 
de comprensión por conceptos.

Gadamer distanciado de la concepción de Danto, asume la idea platónica 
de lo bello en arte como evocación de un orden íntegro posible, dondequiera 
que este se encuentre. La significatividad inherente a lo bello del arte, de la obra 
de arte, tendría connotaciones con algo que no se capta de inmediato por la 
visión y que evocaría ese orden íntegro en cualquier lugar en que se encuentre; 
a su parecer, sería entonces la integridad de la obra de arte lo que la haría bella y 
que le permitiría ser interpretada así a través de todos los períodos históricos, y 
que respondería bien a la pregunta de qué es lo que constituye la significatividad 
de lo bello y del arte. Gadamer establece relaciones entre el carácter simbólico 
del arte y el juego como auto-representación. La obra de arte no debe ser una 
alegoría: “es decir, no dice algo para que así se piense en otra cosa, sino que sólo 
y precisamente en ella misma puede encontrarse lo que ella tenga que decir” (p. 
96).

La negación de la belleza como categoría que expresa la significatividad 
y esencialidad de la obra de arte, planteada por los artistas y arquitectos de los 
movimientos de las vanguardias artísticas del siglo XX, abre un abismo para la 
comprensión de lo qué es arte y de lo qué no. La ruptura con la estética clásica 
ha sido el detonante de esta situación que hunde sus raíces en los planteamien-
tos estéticos de Kant y de Hegel. Desde entonces, la eclosión de la pluralidad 
de manifestaciones que conforman al arte contemporáneo hace que este no sea 
la expresión mimética del mundo real, ni imagen de la perfección del hombre o 
de la naturaleza; por el contrario, para su conocimiento, la idea que subyace en 
el acto creativo ha prevalecido como proceso de reflexión del artista y del que 
la contempla.

166

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras



3.	 	Sobre el fin del arte

La tesis de Danto sobre el “fin del arte”, ha constituido un valioso aporte 
para la comprensión e interpretación de las nuevas expresiones y tendencias del 
arte, su posición, desde la filosofía del arte, queda expuesta en algunos de sus 
textos, entre los que se cita: The Death of  Art (1984); Después del fin del arte 
(1999) y El abuso de la belleza. La estética y el concepto de arte (2005).

En el ensayo El fin del arte, Danto expone su tesis sobre la idea de que 
en el arte se ha producido un cierre en su desarrollo histórico caracterizado por 
una inmensa creatividad con un tiempo de duración de seis siglos, en Occidente; 
tiempo después del cual cualquier nueva manifestación artística ha sido denomi-
nada por él de carácter posthistórico.

En la investigación, que le conduce a su concepción sobre el fin del arte, 
Danto asume una visión retrospectiva de la historia del arte que contempla el 
desarrollo de los estilos, la modernidad, la posmodernidad o posthistoria. Entre 
ellos, Danto considera que a finales del siglo XIX se producen nuevos niveles 
de conciencia o cambios de paradigmas operados en el arte; cuyas diferencias 
conceptuales sobre lo que es arte llevan, en los años setenta, a plantear la con-
cepción filosófica de sí mismo. 

En su interpretación de la evolución del arte, Danto acepta la periodiza-
ción general empleada por los historiadores, así considera que las vanguardias 
artísticas y la modernidad muestran analogías con la historia del arte. En la 
antigüedad, dice, la representación del mundo se caracterizaba por la pintura de 
imágenes de personas, paisajes y eventos históricos, tal como se mostraban ante 
el ojo; y en la modernidad, aquellas expresiones se dejan de lado y la represen-
tación se vuelve central con el arte convertido en su propio tema. 

A partir del año 1964, época en la que Danto publica su libro Después 
del fin del arte, las manifestaciones artísticas que representan el período del 
“arte después del fin del arte”, establecen la ruptura con la historia. En ella 
surgen múltiples tendencias entre las que se citan: el expresionismo abstracto 
norteamericano, los happenings, el pop-art, el op-art, el conceptualismo, fluxus, 
minimalismo, arte povera, land art, etc. Así, Danto (2003) considera que el 
principal aporte al nuevo arte se da en la década de los setenta, con la eclosión 
de la imagen apropiada, en ella no existe continuidad estilística entre la vieja y 
la nueva imagen; posición esta que se continúa en los años noventa, donde cita 
como ejemplo de esta concepción a la arquitectura del Museo Judío en Nueva 

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

167



York realizado por Kevin Roche, 1992; en este museo la imagen total del edi-
ficio plantea diferencias estilísticas fundamentadas en los aspectos de su signi-
ficación: “al apropiarse de imágenes con significado e identidad establecidos y 
otorgarles significación e identidad frescas” (Danto, 1999, p. 37).

Desde la década del setenta se desarrolla el período de la postmodernidad, 
caracterizado por la eclosión de pluralidad de tendencias como el video arte, la 
arquitectura-arte, cine, arte de género, graffiti, cómics y arte sonoro, entre otras. 
Pero la distinción entre lo moderno y lo contemporáneo, según Danto, se es-
clareció hacia la década de los ochenta en la que el término postmoderno solo 
llegó a englobar un sector del arte contemporáneo. 

Sobre las formas posmodernas Danto hace suya la clasificación de Robert 
Venturi, provenientes de su libro Complejidad y contradicción en la arquitec-
tura, 1966, a través de las cuales Venturi identifica la arquitectura por medio de 
elementos híbridos, ambiguos, y comprometidos. Pero a diferencia de aquél y, 
en lugar de adoptar el término postmoderno, para definir al arte contemporá-
neo, prefiere utilizar el de arte poshistórico, caracterizado por la apropiación de 
imágenes de los períodos históricos, donde cualquier cosa hecha antes podría 
ser hecha ahora.

El arte contemporáneo, dice Danto, está caracterizado por ser un período 
de perfecta libertad donde todo está permitido y no existe ya el linde de la his-
toria. En la actualidad cualquier cosa podría ser obra de arte y además no verse 
las diferencias entre un objeto proveniente de los supermercados, con algo que 
se le asemeje y se proponga como obra de arte: “si se fuera a realizar una inves-
tigación sobre qué es el arte, sería necesario realizar un giro desde la experiencia 
sensible hacia el pensamiento. Esto significa, en resumen, que debe realizarse un 
giro hacia la filosofía” (Danto, 1999, p. 35).

El origen del pensamiento sobre el “fin del arte”, dice Danto, consiste en 
el acceso a la conciencia de la verdadera naturaleza del arte, que Hegel enuncia 
y que él retoma en su teoría: “Ser en sí y para sí, tener capacidad de reflexión, 
tomarse como objeto del propio pensamiento, y de este modo desarrollarse 
como actividad reflexiva, es lo que constituye y distingue al hombre, lo que le 
hace un espíritu” (Hegel, 2003, p. 30). 

Danto piensa que la obra de arte ya no tiene valor como objeto material 
sino como forma de pensamiento llamada a realizar un proceso de reflexión 
sobre sí misma. Fundamentado en Hegel, considera al arte como un proceso 

168

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras



de reflexión, donde la idea expresa lo real, lo verdadero y no la representación 
mimética del mundo circundante. En su opinión, el “fin del arte” significa el 
final de las narrativas maestras del arte y la superación de este concepto por la 
filosofía. 

Junto a Danto, el tema del “fin del arte” ha sido tratado por otros filóso-
fos entre los que se citan a: Walter Benjamin, Georg Gadamer, Umberto Eco y 
Gianni Vattimo. Entre ellos, Walter Benjamin en su escrito “La obra de arte en 
la época de su reproductibilidad técnica” (publicado en la revista Zeitschrift für 
Sozialforschung, París, 1936) reivindica el valor de la técnica generadora de nue-
vas formas artísticas como la fotografía y el cine opuestos a la pintura y demás 
formas culturales de los géneros artísticos de la tradición. En su planteamiento 
sostiene que el arte del pasado, en su carácter de unicidad, ha dejado de tener 
vigencia en la sociedad de la cultura de masas, donde la reproductibilidad técnica 
facilita la divulgación y la recepción de la obra en todos los estratos sociales. 

Benjamin opina que en el arte contemporáneo la reproductibilidad técnica 
hace que se atrofie el aura o esencia espiritual de la obra de arte. En él la signifi-
cación es esencial y supera lo artístico, la técnica reproductiva, dice: “desvincula 
lo reproducido del ámbito de la tradición. Al multiplicar las reproducciones 
pone su presencia masiva en el lugar de una presencia irrepetible” (Benjamin, 
1982, p. 22).

También Danto parece retomar la idea de Benjamin referida al valor 
“exhibitivo” de la obra de arte de mayor importancia que el de su valor cultual. 
Ambos filósofos consideran retrógrada la recepción del público hacia las obras 
de arte tradicionales, y progresivas en la arquitectura, el cine y la fotografía. 

Georg Gadamer como Danto reivindica el papel de la filosofía para el co-
nocimiento del arte, pero en lugar de establecer diferencias conceptuales entre 
la tradición y la modernidad como aquel, piensa que el presente es producto 
de la evolución lineal del mismo; Gadamer explica su teoría del arte a partir de 
los conceptos antropológicos de juego, símbolo y fiesta, en La actualidad de lo 
bello (1991), realiza una crítica a los planteamientos de Hegel sobre “la muerte 
del arte” o el “carácter de pasado del arte”.

Coincidiendo con Danto, Umberto Eco plantea la muerte del arte en el 
sentido hegeliano que la define como cambio de paradigma o ruptura con el 
arte de la tradición, y su devenir como autoconciencia. Así, el filósofo italiano 

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

169



en La definición del arte (1985), expone el tema de la muerte del arte como un 
problema confinado en el ámbito de los sistemas estéticos del idealismo, tradi-
cionalmente incluido dentro de una determinada situación cultural:

En cualquier caso parecía que hablar de muerte del arte implicaba un cuadro sis-
temático muy concreto, una determinada filosofía del espíritu en sus diversos mo-
mentos: puesto que si el arte como forma espiritual muere, deberá surgir alguna 
otra cosa que el sistema prevea como momento sucesivo, estadio de integración 
más elevada. (Eco, 1985, p. 127)

Por otra parte el teórico Gianni Vattimo, desde la metafísica, parte de la 
reinterpretación de la concepción hegeliana de la muerte del arte; pero a diferen-
cia de Danto que la concibe como el fin de las narrativas tradicionales y eclosión 
de las tendencias que constituyen la pluralidad del arte contemporáneo, Vattimo 
cree interpretarla como su fin u ocaso y estetización de la existencia:

La muerte del arte significa dos cosas: en un sentido fuerte y utópico, el fin del 
arte como hecho específico y separado del resto de la experiencia en una exis-
tencia rescatada y reintegrada; en un sentido débil o real, la estetización como 
extensión de los medios de comunicación de masas. (Vattimo, 1987, p. 53)

El pensamiento de Gianni Vattimo, sobre la muerte del arte, también 
hunde sus raíces en la filosofía de Walter Benjamin y de Theodoro Adorno, 
en relación con la reivindicación del valor de la técnica en el arte. Sobre la idea 
expuesta por Benjamin, Vattimo concluye que la técnica produce nuevas for-
mas de arte tales como la fotografía y el cine, en las cuales la reproductividad 
es constitutiva y resuelta en una sociedad de masas. La muerte del arte, opina 
Vattimo, corresponde a la existencia en la sociedad de la cultura de masas, como 
estetización de la vida, y reivindicación del concepto de belleza por los medios 
de comunicación de masas, estos: “No son medios para las masas ni están al 
servicio de las masas; son los medios de las masas en el sentido de que la cons-
tituyen como tal, como esfera pública del consenso, del sentir y de los gustos 
comunes” (p. 52)

Vattimo expone el importante rol de ruptura estética provocada por las 
vanguardias históricas hacia la estética tradicional y su rol de negación de las 
antiguas instituciones representadas por el museo, la galería de arte, la sala de 
conciertos, el teatro, etc. En la tesis de Danto, el arte del pasado reaparecía hoy 
en forma de apropiación de imágenes provenientes del repertorio formal de los 

170

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras



maestros. Opuesto a esta afirmación, Vattimo cree en la continuidad del arte 
institucionalizada en los museos, en las galerías, etc. En su opinión, esta es una 
tendencia que se da en paralelo con la muerte del arte, a partir de los fenómenos 
de la “utopía de la reintegración”. Así, la permanencia del arte del pasado en 
las formas del arte actual, dice, se debe a que en este se dan los tres aspectos 
considerados en la muerte del arte: utopía, kitsch y silencio.

La discusión sobre el tema del fin del arte se mantiene vigente en el dis-
curso filosófico y crítico que intenta dar respuesta en una época dominada por la 
sociedad de masas. Interpretarlo siguiendo a Danto: como final de las narrativas 
tradicionales del arte, autoconciencia crítica, estetización de la vida o acceso a 
su verdadera conciencia en la filosofía; o tal vez asumiendo la posición de otros 
filósofos que lo consideran: principio metodológico opuesto a las definiciones 
de la estética, forma de recuperación del valor estético o recogimiento y disi-
pación, todos esos puntos tienen en común plantear la crisis del arte actual, así 
como la necesidad de redefinir los fundamentos filosóficos, estéticos y críticos 
que subyacen en la obra de arte.

4.	 	Conclusiones

Danto emplea una periodización semejante a la planteada por Hans 
Belting en sus escritos sobre arte la cual es asumida, a su vez, de manera casi 
generalizada, por la historiografía y por la crítica, a la que a cada período histó-
rico le sucede otro. Dentro de esa línea, Danto considera que el pop-art, a partir 
de la exposición de Andy Warhol realizada en 1964, planteó la ruptura con la 
antigua concepción del arte; opinión esta con la que no coincidimos del todo al 
recordar que ya antes, en el siglo XX, las vanguardias artísticas la habían plantea-
do, al respecto basta citar como ejemplo la obra Fuente, de Marcel Duchamp.

En sus planteamientos teóricos, Danto parte del estudio del arte nortea-
mericano, en la producción que se desarrolla entre la década de los sesenta a 
los ochenta, período al cual denomina indistintamente arte contemporáneo o 
arte posthistórico. En él centra su interés en la interpretación crítica de la pin-
tura y de la escultura, cuyos principios estéticos considera ampliados al arte en 
general. Sin embargo, el concepto de arte contemporáneo en Danto conduce a 
la pregunta de si con esta denominación se podría aún incluir a la producción 
artística que se desarrolla desde el período de la posmodernidad a la actualidad. 
La eclosión de nuevos medios como el video arte y el arte digital entre otros, 
hacen más apropiada su definición como arte actual. 

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

171



Danto concibe el “fin del arte” como el nacimiento de un cierto tipo de 
autoconciencia que él interpreta como un giro desde la experiencia sensible a 
la filosofía. Afirma que solo cuando quedó claro que cualquier cosa podría ser 
una obra de arte se pudo pensar filosóficamente en arte: “se pone de manifiesto 
que todo es posible como arte… cualquier cosa puede ser una obra de arte” 
(Danto, 2005, pp. 27, 55). 

Al considerar que es solo en la posthistoria donde la filosofía da cuenta del 
arte, Danto parece dejar de lado el pensamiento que transcurre desde Platón a 
Aristóteles, San Agustín, Kant, Hegel, etc.; opinión esta que parece contradecir-
se cuando plantea que el “fin del arte” no debe interpretarse en el sentido literal 
de una muerte o terminación del arte, sino en el sentido hegeliano del fin de la 
historia e identidad del arte en la filosofía. Según Danto, la Historia del Arte se 
transforma en Filosofía del Arte, como conciencia cambiante de esa historia; el 
“fin del arte”, es interpretado por él como “acceso a la conciencia de la verda-
dera naturaleza del arte” (Danto, 1999, p. 52). 

El planteamiento de Danto de que “cualquier cosa puede ser una obra de 
arte” sería cuestionable al considerar que entonces dejaríamos de reflexionar 
sobre arte para adentrarnos en otras áreas. Cualquier cosa no puede ser arte, 
por lo que habría que redefinir esta concepción basándonos en el rol del artista 
creador, el papel del arte en la sociedad y su esencia, entre otros aspectos.

Danto plantea la teoría del modelo de los significados encarnados a partir 
de la investigación sobre la obra de arte como representación de significados 
y al modo en que estos se encarnan en el objeto material. Se fundamenta en la 
interpretación filosófica y en la crítica semiológica que deja de lado las explica-
ciones tradicionales de la crítica canónica, descriptiva, sociológica, psicológica, 
iconográfica, etc. Danto parte de un procedimiento reflexivo, que busca conocer 
el pensamiento que subyace en la obra por medio de los procesos sintagmáticos 
y los procesos semánticos, que contemplan la obra de arte y su relación con el 
contexto socio-cultural. 

En la teoría de los Duplos, Danto hace énfasis en la representación, es de 
opinión que la obra de arte debe significar algo que logre especificar su identi-
dad, y que le permita “distinguir como arte algo que se asemeje tan profunda-
mente a algo que no es arte en absoluto” (Danto, 2005, p. 16).

Al respecto cita como ejemplos algunas obras creadas por Fluxus, Pop-
Art, minimalismo y conceptualismo. En esta última tendencia el objeto ya no 

172

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras



es importante para su concepción artística sino la reflexión filosófica que se 
realiza en torno a él. Entre estas expresiones artísticas el ejemplo paradigmático 
lo constituye la Caja de Brillo de Andy Warhol, que lo conduce a la preguntarse 
sobre: “¿Qué es lo que ha hecho posible que algo se convierta en obra de arte en 
determinado momento histórico sin que hasta entonces hubiera podido aspirar 
a ese mismo estatus?” (p. 16).

La respuesta a este punto cree encontrarla en algo que es externo al arte, 
al considerar que uno de los principales aportes del arte contemporáneo lo 
constituye la aparición de la imagen apropiada a cuya significación e identidad 
establecida, se le cambia por una nueva significación.

En los planteamientos teóricos, Danto se distancia de la concepción aris-
totélica que concibe al arte como representación o imitación del mundo, de esta 
manera, la propuesta de Danto sobre la muerte del arte como final de las narra-
tivas maestras parece quedar sin efecto en algunas propuestas o tendencias del 
arte actual; de tal forma podemos observar el retorno de las representaciones 
miméticas tanto en el video arte, arte digital, la fotografía y el cine, como en las 
tendencias tradicionales de la pintura y la escultura. 

Pero a su vez, Danto hace suyo el pensamiento de Aristóteles en relación 
a la naturaleza plural del arte que el filósofo griego ejemplificaba con la poesía 
ditirámbica, la tragedia y la comedia; pluralidad ésta que es esencial a los happe-
nings, en los que el artista interrelaciona la acción corporal con la música, la pin-
tura y la danza, en muchos de los cuales el espectador percibe el goce estético.

Danto es de la opinión que para que exista arte no es necesario que éste 
sea bello, por el contrario dice que en algunas manifestaciones del arte contem-
poráneo pueden subyacer otras categorías estéticas tales como lo feo, lo perver-
so, lo abyecto, lo sublime y lo lúdico. Estas, junto con el retorno de la exiliada 
belleza y sus nuevas interpretaciones, también se consideran expresiones del 
arte actual, presentes como categorías esenciales de la obra. La existencia de esa 
pluralidad de formas en el arte actual hace que sea imposible el surgimiento de 
una definición única y homogénea del concepto de arte. 

Sobre el rol del museo de arte contemporáneo, Danto rompe con la visión 
que lo considera “tresorium de belleza, ni santuario de formas espirituales”, 
destinado tradicionalmente a exhibir en sus salas las obras realizadas por los ar-
tistas. También rechaza su papel como mediador ante el público para reafirmar 
la autoridad del artista.

La interpretación filosófica de la producción arística y arquitectónica...

173



El aporte de Danto para el conocimiento del arte contemporáneo hace 
que este se sitúe en un lugar destacado en la Filosofía del Arte, al reivindicar, 
entre otros puntos de su teoría anteriormente explicados, el valor del significado 
de la obra como su esencia, además de introducir la filosofía como método de 
interpretación crítica. 

Referencias bibliográficas

Aristóteles. (s.f./ 1998). Poética. Caracas: Monte Ávila Editores.
Benjamin, W. (1982) [1936]. La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. 

En Discursos interrumpidos (pp.15-57). Madrid: Taurus Ediciones.
Danto, A. (1984). The Death of  Art. New York: Berel Lang, Haven Publishers.
Danto, A. (1999) [1997]. Después del fin del arte. El arte contemporáneo y el linde de la historia. 

Barcelona: Paidós. 
Danto, A. (2002). La transfiguración del lugar común. Una filosofía del arte. Barcelona: Paidós.
Danto, A. (2003) [1992]. Más allá de la caja Brillo (Las artes visuales desde la perspectiva 

posthistórica). Madrid: Akal.
Danto, A. (2005) [2003]. El abuso de la belleza (La estética y el concepto de arte). Barcelona: 

Paidós.
Eco, U. (1985) [1968]. La definición del arte. Barcelona, España: Planeta-Agostini.
Gadamer, H. G. (1991). La actualidad de lo bello. Barcelona, España: Paidós.
Hegel, G. W. F. (2003) [1970]. Lecciones sobre la Estética.  (Trad. H. Giner de los Ríos).

Madrid: Mestas.
Kant, I. (2006). Crítica del juicio. Madrid: Espasa-Calpe.
Vattimo, G. (1987). Muerte o crepúsculo del arte. En El fin de la Modernidad. Nihilismo y 

hermenéutica en la cultura posmoderna (pp. 49-59). Barcelona, España: Gedisa.
Venturi, R. (1995) [1966]. Complejidad y contradicción en la arquitectura. Barcelona: 

Gustavo Gili.

174

Akademos, vol. 16 n.os 1 y 2, 2014, pp. 157-174	 Edgard Cruz Contreras


	Artículos
	José Luis Adames Karam. Moral y política en Hobbes, Kant y Habermas
	Edgard Cruz Contreras. La interpretación filosófica de la producción artística y arquitectónica contemporánea desde el pensamiento de Arthur Danto.



